
93Volume 12 No. 2 Desember 2019

Ita Puspita Dewi: Mitos Gendhing dalam Upacara Bersih Dusun Dalungan, Kelurahan Macanan...

Pendahuluan

Masyarakat Dalungan adalah komunitas
petani pedesaan Jawa yang masih percaya dengan
pertanda atau kejadian-kejadian di alam sekitar yang
berhubungan dengan perkara gaib. Masyarakat
Dalungan juga percaya adanya mitos yang tersebar
di masyarakat sejak jaman dulu dan membekas
hingga sekarang melalui cerita sebagai sebuah ajaran
dalam bermasyarakat, sehingga mitos tersebut dapat
mempengaruhi pola pikir manusia dalam tatanan
kehidupan. Hal itu menandakan bahwa mitos
merupakan produk perjalanan budaya yang unik,
diceritakan dan dilambangkan dengan benda atau
simbol-simbol yang menghadirkan pesan atau makna
yang berkaitan dengan aturan masa lalu, ide, ingatan
serta kenangan (lihat Barthes 1981: 193; Kasanova

MITOS GENDHING DALAM UPACARA BERSIH DUSUN DALUNGAN,
KELURAHAN MACANAN, KECAMATAN KEBAKKRAMAT,

KABUPATEN KARANGANYAR

Ita Puspita Dewi
Pengajar di Rhythm Star Music School

Email: gorgpuspita@gmail.com | 0857-2614-2704

ABSTRACT

This paper, entitled “Gendhing Myth in the Bersih Dusun Ceremony in Dalungan, Macanan,
Kebakkramat, Karanganyar” started from the writer’s interest in seeing the socio-cultural phe-
nomenon that has become an annual tradition for Dalungan Hamlet residents. This study aims to
uncover the gendhing posted by the community in the bersih dusun ceremony of the Dalungan
hamlet. The myth of Gendhing is inseparable from the factors that influence the existence of sacred
values related to the rite. The magical value that exists in the Gendhing is based on the cultural
belief system of Javanese actors and other supporting elements of ritual such as folklore and cul-
tural values inherited from the ancestors. The myth of Gendhing must also be supported by the
presence of dhanyang and also the pundhèn caretaker, as well as community leaders such as the RW
leader, RT leader, Dalungan elders, and the entire Dalungan community. This research uses qualita-
tive research methods, including observation, data collection, data analysis, data presentation, and
conclusions. This research uses P.S Hary Susanto’s myth theory which explains the myths according
to Mercia Eliade’s thought,  which is to solve problems related to the myths of Javanese cultural
society and the myth of Gendhing in the clean ritual of the Dalungan hamlet.

Keywords: myth, compulsory gendhing, bersih dusun.

and Widjajanti 2018: 104; Hasanudin dalam
Kasanova and Widjajanti 2018: 104).

Mitos bukan hanya sekedar cerita yang
dikisahkan, namun juga merupakan kenyataan yang
dihayati hingga memiliki daya untuk membangkitkan
loyalitas yang seragam pada sebuah masyarakat
(Malinowski 1979: 101; Anderson 2008: 10).
Kumpulan mitos yang ada di Jawa seringkali
dihubungkan dengan adanya prosesi-prosesi sakral,
mulai dari kelahiran, pernikahan, dan kematian.
Bahkan, beberapa aktivitas yang berhubungan
dengan ritual keagamaan masih sering dikaitkan
dengan adanya mitos, seperti halnya pada upacara
bersih dusun atau upacara hari besar lainnya yang
melibatkan sebuah ritual. Pada umumnya, mitos
seringkali dihubungkan dengan sarana dan prasarana
yang bersifat gaib, bersifat tidak nyata atau tidak



94 Volume 12 No. 2 Desember 2019

dapat dibuktikan secara kasat mata. Di sinilah
manusia cenderung mengacu pada mitos sebagai
seperangkat simbol sekaligus abstraksi pengalaman
di masa lampau, untuk mengklasifikasikan dan
menertibkan fenomena yang ada di alam pikirannya
(lihat Iswidayanti 2007: 180-181; Yulia and Okwita
2017: 381).

Kepercayaan terhadap sesuatu yang bersifat
gaib, atau tidak dapat dibuktikan secara kasat mata
yang dalam dalam pengertian lain juga disebut
takhayul atau folk belief (lihat Danandjaya 1986:
153) telah menjadi budaya kebanyakan orang Jawa
dalam kaitannya menghayati kepercayaan terhadap
Tuhan Yang Maha Esa. Takhayul dalam hal ini dapat
dimaknai sebagai sarana pengajaran untuk
mengingatkan manusia terhadap hal-hal yang tidak
dapat dibuktikan secara akal, namun berkaitan erat
dengan bangunan keselarasan hubungan hidup
manusia, alam gaib, dan alam semesta dan dunia
seperti yang dijelaskan oleh Uniawati (2012: 4). Di
kalangan masyarakat Jawa, terdapat peringatan agar
‘tidak melupakan asal’. Peringatan tersebut
mengharuskan masyarakat Jawa memiliki sikap eling
kepada Sang Pencipta, waspada terhadap apa yang
dilakukan dan yang belum terjadi, percaya akan
adanya kekuasaan Tuhan dan yang diciptakan baik
yang nyata maupun tak kasat mata, serta mituhu
atau selalu mengikuti peraturan. Begitulah
masyarakat  Jawa kebanyakan dalam
memperlakukan mitos dalam orientasi kehidupan
yang telah diyakini.

Masyarakat Dalungan sendiri masih banyak
mempercayai makhluk-makhluk yang biasanya
disebut dhanyang. Salah satunya teraktualisasikan
melalui upacara bersih dusun, yaitu upacara adat
atau tradisi dalam masyarakat yang diselenggarakan
untuk membersihkan dusun dari gangguan-gangguan
makhluk gaib yang dapat  mengakibatkan
malapetaka dan marabahaya, serta memohon
keselamatan dan ketentraman hidup melalui berbagai
prosesi ritual yang melibatkan pemberian sesaji
kepada dhanyang. Pusat dari segala terjadinya
mitos yang ada pada upacara bersih dusun Dalungan
terletak pada kekuasaan dhanyang tersebut. Hal
tersebut mempengaruhi adanya mitos tentang

gendhing-gendhing khusus yang diwajibkan saat
prosesi upacara berlangsung. Melalui sebuah ritus
tertentu, mitos-mitos tentang dewa-dewa atau
makhluk-makhluk ilahi terus ada dan diyakini oleh
masyarakat pemilik kebudayaan tersebut. Hal itu
menunjukkan bahwa ritual dan upacara desa
memainkan peran penting dalam melestarikan sistem
keagamaan lama, termasuk bentuk-bentuk tradisi
lainnya seperti musik, tarian, dan/atau teater yang
menjadi prasyarat penting dan terkait langsung di
dalamnya (Nicolas 2019: 55).

Sejarah terjadinya upacara bersih dusun
Dalungan berkaitan erat dengan cerita rakyat tentang
Kyai Jaka Dholog yang dipercaya sebagai
dhanyang setempat (lihat Wibowo 2018: 2). Cerita
rakyat tersebut diwariskan secara lisan dari generasi
ke generasi, serta diyakini kebenarannya oleh
masyarakat Dalungan. Cerita tersebut bermula
ketika sebuah daerah kecil yang memiliki tanah
gersang dan tandus didatangi oleh sosok misterius
bernama Kyai Jaka Dholog yang merupakan patih
dari Pakubuwono V. Tanah gersang dan tandus
menyebabkan penduduk tergolong miskin, karena
selalu gagal ketika bertani. Kedatangan Kyai Jaka
Dholog bermaksud untuk melakukan semedi
(bertapa) di sebuah candi peninggalan Hindu,
berupa artefak kecil berbentuk yoni. Setelah Kyai
Jaka Dholog melakukan semedi beberapa waktu,
taraf kehidupan masyarakat semakin membaik.
Namun tak lama kemudian, tepatnya pada hari Jumat
Legi, Kyai Joko Dholog menghilang dan diduga
masuk ke dalam candi.

Cerita selanjutnya (lihat Wibowo 2018: 37),
kemudian pada abad ke-17 hiduplah seorang
sesepuh yang dihormati bernama Suwarso. Saat
melakukan puasa ngebleng (penuh) selama satu hari
satu malam, di dalam mimpinya, Suwarso didatangi
sesosok lelaki memakai baju warna hitam, bercelana
hitam, memakai ikat gadhung mlathi, dan
membawa galungan kendi berisi air. Sosok lelaki
tersebut adalah Kyai Jaka Dholog sebagai penguasa
dan penjaga daerah tersebut. Kyai Jaka Dholog
memberi petunjuk kepada Suwarso, bahwa jika
penduduk ingin tanahnya menjadi subur dan
sejahtera, berilah daerah tersebut dengan nama



95Volume 12 No. 2 Desember 2019

Ita Puspita Dewi: Mitos Gendhing dalam Upacara Bersih Dusun Dalungan, Kelurahan Macanan...

“Galungan”. Kata galungan memiliki makna
bahwa tanah tersebut subur dan kaya air seperti
galungan yang selalu dibawa oleh Kyai Jaka
Dholog, sehingga penduduk setempat yang disepuhi
Suwarso, memberi nama pada daerah tersebut
dukuh Galungan. Lambat laun, dukuh Galungan
berubah nama dengan sendirinya menjadi “Dukuh
Dalungan”, karena ucapan dari mulut ke mulut
sehingga mengalami perubahan huruf depan.

Gambar 1. Prosesi doa dalam upacara bersih
dusun Dalungan di pundhèn

(foto oleh Ita Puspita Dewi, 2017)

Pelaksanaan bersih dusun Dalungan yang
di dalamnya terdapat prosesi doa seperti yang
ditunjukkan pada gambar 1, dilakukan pada hari
Jumat legi, berkaitan dengan hari saat Kyai Jaka
Dholog menghilang. Hari Jumat dan pasaran Jawa
Legi dalam pelaksanaan bersih dusun dianggap
paling baik untuk berkomunikasi dengan leluhur. Hal
ini mengandung makna, bahwa hari tersebut
membawa berkah bagi masyarakat dukuh Dalungan.
Menurut pemikiran Susanto (1987: 61), manusia
tidak mampu mendekati Yang Kudus secara
langsung, karena Yang Kudus itu transenden,
sedangkan manusia adalah makhuk temporal yang
terikat di dalam dunianya. Dengan demikian, manusia
dapat mengenal Yang Kudus yaitu melalui simbol.
Simbol merupakan suatu cara untuk dapat sampai
pada pengenalan akan Yang Kudus dan yang
transenden. Semua yang dilakukan oleh manusia
pada umumnya melibatkan simbol. Hal tersebut
menandakan bahwa setiap ritus dilakukan dengan
melibatkan berbagai sarana simbol-simbol, begitu
juga dengan adanya mitos.

Upacara ritual bersih dusun di dukuh
Dalungan diselenggarakan berdasarkan hati nurani
yang tulus dari warga masyarakat, untuk meneruskan
tradisi yang telah berjalan secara turun-temurun dari
nenek moyang sebagai bentuk hierofani. Sejalan
dengan pemikiran Susanto (1987: 196), hierofani
merupakan sasaran penting penghayat kepercayaan
dalam menjalankan bersih dusun, agar dapat
mencapai kesucian. Kesucian berarti tanda-tanda
akan datangnya keselamatan hidup. Tujuan utama
dari proses hierofani tidak hanya formalitas ritual
tahunan, namun memiliki bobot spiritual yang luar
biasa. Unsur-unsur mitos yang terkandung di
dalamnya sangat kuat dan berperan akan adanya
upacara tersebut. Ritual bersih dusun menjadi
sebuah wahana untuk; (1) menyatukan rasa syukur
kepada Tuhan Yang Maha Esa atas ketentraman
penduduk dusun, (2) memberi penghormatan pada
roh leluhur atau cikal bakal dusun, dan (3) mengharap
pengayoman dari Tuhan Yang Maha Esa agar panen
yang akan datang lebih meningkat dan taraf hidup
masyarakat dusun lebih sejahtera (lihat juga Wibowo
2018: 35).

Mitos-Mitos dalam Ritual Bersih Dusun
Dalungan

Gambar 2. Prosesi kenduri bersih dusun di
halaman artefak berupa candi berbentuk Yoni

(foto oleh Muhamad Aji Kuncoro, 2017)

Masyarakat Dusun Dalungan melaksanakan
upacara ritual bersih dusun melalui prosesi kenduri
seperti yang ditunjukkan pada gambar 2 di halaman
candi (pundhèn) peninggalan zaman Hindu yang



96 Volume 12 No. 2 Desember 2019

dinamakan candi yoni. Mitos tentang pundhèn
(tempat yang dianggap suci dan sakral) bagi
masyarakat Dalungan tampaknya sudah mengakar
dan sangat mempengaruhi tingkah laku kehidupan
masyarakat pendukungnya. Menurut Marto
Samiyun (wawancara 20 Desember 2018), juru
kunci pundhèn, artefak yang diyakini memiliki nilai
magis ini sudah ada sejak lama, dan hingga sekarang
belum dapat dipastikan usianya. Artefak ini
berbentuk segi empat, berupa candi kecil yang
menyerupai bentuk yoni (alat kelamin perempuan),
dengan panjang 1,3 meter dan lebar 1 meter. Di sisi
depan bagian bawah terdapat relief menyerupai
bentuk anak kecil. Artefak tersebut diidentifikasi
sebagai simbol kesuburan.

Sejarah kemunculan artefak tersebut tidak
ada yang mengetahui pasti ceritanya. Masyarakat
mempercayai candi yoni sebagai jelmaan Kyai Jaka
Dholog yang menghilang pada saat ber-semedi.
Menurut Sukino (Wawancara, 20 Desember 2018),
warga Dusun Dalungan, konon artefak tersebut
datang sendiri, pernah dipindahkan di Dusun Nayan
dan Dusun Nangsri (dusun sebelah barat Dusun
Dalungan), namun kembali lagi; dari situ masyarakat
mempercayai bahwa artefak tersebut diturunkan
oleh Sang Pencipta untuk melindungi Dusun
Dalungan beserta warga masyarakatnya.

Menurut Marto Samiyun (wawancara 20
Desember 2018), terdapat 3 dhanyang yang
diyakini terdapat pada pundhèn tersebut,
diantaranya adalah Kyai Jagadala, Kyai Panjipra,
dan Kyai Gendongali. Ketiga nama tersebut menjadi
sebutan untuk dhanyang bagi masyarakat yang
mempercayainya, dan juga bagi mereka yang sering
berdoa meminta suatu hal kepada Sang Pencipta
melalui pundhèn tersebut. Tak banyak orang yang
mengetahui sejarah adanya dhanyang yang
menunggu pundhèn tersebut, namun masyarakat
setempat meyakini dhanyang tersebut sebagai cikal
bakal terbentuknya Dusun Dalungan.

 Kepercayaan masyarakat terhadap mitos-
mitos dhanyang pada pundhèn turut mempengaruhi
kepercayaan masyarakat terhadap kekuatan mitos
pada gendhing-gendhing yang disajikan dalam
upacara bersih dusun. Kenyataan tersebut tampak

seperti penjelasan Susanto (1987: 76) mengenai
asal-usul mitos, disebutkan bahwa mitos
mengisahkan bagaimana suatu realitas itu muncul dan
bereksistensi, serta bagaimana manusia harus hidup
dalam masyarakat dengan tata tertib dan norma-
norma tertentu. Asal-usul sebuah tempat yang
dianggap sakral, dalam hal ini pundhèn Dalungan,
membentuk peraturan-peraturan baru yang
dimitoskan, seperti mitos yang terkandung dalam
gendhing yang berkaitan erat pada pundhèn
tersebut.

Masyarakat berdoa melalui pundhèn,
dhanyang, dan sesajèn kepada Tuhannya. Seperti
yang telah dijelaskan oleh Susanto, apabila sebuah
pohon atau batu menjadi objek pemujaan,
sebenarnya orang tidak menyembah pohon belaka,
atau hanya menyembah batu melulu. Orang
menyembah pohon atau batu itu sebagai bentuk
hierofani. Pohon atau batu yang disembah itu
merupakan perwujudan dari Yang Kudus. Dengan
hadirnya Sang Kudus, setiap benda menjadi sesuatu
yang lain walaupun benda itu tetap tampak seperti
bendanya (Susanto 1987: 62).

Beberapa orang percaya bahwa mitos
merupakan hasil personifikasi dan kekuatan benda
mati. Begitu pula pada upacara bersih dusun
Dalungan, segala bentuk mitos didasari atas adanya
pundhèn yang dianggap sebagai tempat sakral oleh
masyarakat pemilik budaya. Pundhèn tersebut
diyakini memiliki kekuatan besar atas keselamatan
dusun, bahwa tempat itulah yang melindungi dusun
dari segala macam bahaya. Hal ini tentunya atas
kehendak dan kuasa Tuhan Yang Maha Esa.

Gendhing dalam Bersih Dusun Dalungan

Gendhing merupakan istilah yang digunakan
masyarakat karawitan Jawa, Bali, Sunda, dan
beberapa daerah lain di Indonesia untuk
menyebutkan bentuk komposisi musikal karawitan
yang menyajikan seni suara, baik instrumental
maupun vokal atau gabungan dari keduanya.
Martopengrawit (1975: 3) menyebut gendhing
sebagai susunan nada yang telah memiliki bentuk,
sedangkan  Supanggah (2007: 70) mengartikan



97Volume 12 No. 2 Desember 2019

Ita Puspita Dewi: Mitos Gendhing dalam Upacara Bersih Dusun Dalungan, Kelurahan Macanan...

gendhing sebagai sesuatu yang lebih kompleks dari
sekedar urusan susunan nada dan bentuk. Gendhing
merupakan salah satu istilah yang sangat penting di
dalam karawitan dan gamelan. Istilah ini digunakan
untuk memberi nama lagu-lagu nyang disajikan oleh
gamelan baik secara instrumental saja maupun
dengan vokal, dan di dalam gendhing inilah terutama
konsep pathet beroperasi (Hastanto 2009: 47-48).

Di dalam karawitan, istilah gendhing bisa
diartikan sebagai lagu yang memiliki bentuk dan
struktur tertentu.  Menurut Rusdiyantoro
(Wawancara 3 Juli 2019), gendhing dapat diartikan
hanya sebagai instrumentalia saja, namun untuk
karawitan di Jawa Tengah khususnya, gendhing
dapat berupa instrumentalia beserta vokalianya.
Gendhing itu lebih dahulu ada, kemudian vokalisnya
masuk atau mengikuti. Hal tersebut juga dijelaskan
dalam Serat Centhini yang berbunyi “gendhing
muni tinabuh kalawan tangan”, artinya gendhing
tersebut berbunyi ketika sudah ditabuh dengan
tangan.

Supanggah (2007: 104) menjelaskan bahwa
gendhing juga dapat dikategorikan menurut
ukurannya, serta dibedakan menjadi tiga kategori.
a. Gendhing Ageng, biasanya ditandai dengan

durasi gendhing yang relatif panjang. Gendhing
ini biasanya ditandai dengan istilah Kethuk
Kerep dan Kethuk Arang. Kerep berarti
‘kerap’ dan arang berarti ‘jarang’. Bentuk
gendhing yang termasuk dalam kategori
Gendhing Ageng yaitu Gendhing Kethuk 4
Awis dan Kethuk 8 atau 4 Kerep.

b. Gendhing Tengah atau Sedheng (sedang),
biasanya ditandai dengan durasi yang tidak
terlalu pendek maupun panjang. Bentuk
gendhing yang termasuk dalam kategori
Gendhing Tengah yaitu gendhing-gendhing
Kethuk 2 Kerep.

c. Gendhing Alit, biasanya ditandai dengan
penulisan judul gendhing yang tidak
menyertakan kata “gendhing” di dalamnya.
Gendhing ini biasanya memiliki durasi yang
pendek. Bentuk dan struktur yang termasuk
dalam kategori Gendhing Alit yaitu Lancaran,
Ketawang, dan Ladrang.

Menurut ukurannya, gendhing-gendhing
wajib yang ada pada upacara bersih dusun
Dalungan termasuk di dalam kategori Gendhing
Tengahan dan Gendhing Alit. Ladrang Wilujeng
Laras Sléndro Pathet Manyura dan Ladrang
Éling-éling Laras Sléndro Pathet Manyura
termasuk di dalam kategori Gendhing Alit karena
memiliki struktur dan bentuk gendhing berupa
Ladrang, sedangkan Gambirsawit Gendhing
Kethuk 2 Kerep Inggah 4 Laras Sléndro Pathet
Sanga termasuk dalam kategori Gendhing
Tengahan karena bentuk dan strukturnya berupa
Kethuk 2 Kerep. Berikut adalah contoh penyebutan
bentuk gendhing dalam karawitan gaya Surakarta.

Tabel 1. Contoh penyebutan bentuk gendhing

“Ladrang” menjadi sebutan untuk bentuk
gendhing, “Wilujeng” merupakan nama gendhing,
“Laras Pélog” adalah Laras gamelan yang
digunakan untuk menyajikan gendhing tersebut,
sedangkan “Pathet Barang” merupakan wilayah
nada yang digunakan dalam menyajikan gendhing
pada gamelan.

Dalam ritual bersih dusun, gendhing
biasanya disajikan sebagai pertunjukan untuk sarana
hiburan atau iringan pertunjukan lain. Namun, lain
halnya dengan dusun Dalungan, yang memiliki
gendhing wajib dalam ritual bersih dusun. Biasanya,
masyarakat penghayat kepercayaan menyajikan
gendhing wajib saat upacara berlangsung. Terdapat
tiga gendhing wajib yang selalu disajikan, yakni
Ladrang Wilujeng Laras Sléndro Pathet
Manyura, Ladrang Éling-éling Laras Sléndro
Pathet Manyura, dan Gendhing Gambirsawit
Laras Sléndro Pathet Sanga. Gendhing-gendhing
tersebut merupakan gendhing umum yang biasa
disajikan dalam pementasan karawitan yang
biasanya disebut dengan klenèngan gaya Surakarta.

 Ketiga gendhing wajib tersebut merupakan
gendhing-gendhing yang sangat populer, namun hal

Bentuk 

Gendhing Nama Gendhing Jenis Laras Jenis Pathet 

Ketawang Subakastawa Pélog Barang 

 



98 Volume 12 No. 2 Desember 2019

itu menjadi menarik karena masyarakat Dusun
Dalungan mempercayai adanya mitos pada ketiga
gendhing tersebut. Masyarakat Dalungan justru
memaknai gendhing-gendhing tersebut menjadi hal
yang sakral dan diwajibkan untuk keperluan sarana
ritual bersih dusun, sehingga gendhing-gendhing
tersebut dianggap suci dan agung. Kepercayaan
terhadap mitos menjadikan bentuk-bentuk gendhing
tradisional karawitan tetap terawat dan terjaga
keasliannya dengan bentuk dan struktur yang
konvensional dan baku (pakem), agak berbeda
dengan kasus-kasus pelestarian lainnya yang
cenderung ditempuh melalui proses inovasi atau
pembaruan yang signifikan (lihat Wahyudi 2018: 42;
Kiswanto dkk 2019: 12).

Masyarakat Dalungan percaya akan adanya
kekuatan pada ketiga gendhing wajib tersebut, yang
dapat memberikan kesejahteraan bagi kehidupan
masyarakat Dalungan. Meskipun demikian, cerita
yang ada di balik gendhing-gendhing tersebut adalah
hal-hal buruk yang dapat menimpa masyarakat
Dalungan jika ketiga gendhing wajib tersebut tidak
dimainkan dalam bersih dusun. Hal tersebut tidak
lepas dari keberadaan pundhèn yang menjadi pusat
atau sumber kekuatan. Masyarakat Dalungan
percaya bahwa Yang Kudus adalah yang sungguh-
sungguh nyata, menjadi sumber kekuatan dan semua
energi. Dalam upacara tersebut, sesuatu yang bersifat
magis dapat menjadi sesuatu yang agung, namun
juga dapat menakutkan sebagai penyebab hidup dan
mati.

Samiyun sebagai juru kunci pundhèn
menjelaskan bahwa “kono kuwi ampuh
(dhanyangé), kudu dituruti apa penjalukane lan
apa kesenangané. Nèk senengané tayub ya kudu
ènèk, Wilujeng, Éling-éling, Gambirsawit ya kudu
diunèkné, merga kuwi kesenengané telu mau,”
yang berarti “dhanyang tersebut sangat kuat, harus
dituruti apapun yang diinginkan. Jika suka dengan
kesenian tayub ya harus ada, Ladrang Wilujeng,
Ladrang Éling-éling, dan Gendhing Gambirsawit
ya harus dibunyikan, karena itu adalah kesukaan
ketiga dhanyang tersebut” (wawancara 14 Februari
2019).

Masyarakat Dalungan juga menceritakan
gendhing berdasarkan judul serta cakepan atau teks
musikal. Teks musikal dan judul ketiga gendhing
tersebut merupakan doa dari hasil orientasi spiritual
masyarakat setempat. Masyarakat Dalungan
percaya bahwa teks musikal ketiga gendhing tersebut
berkaitan dengan perilaku dan menjadi sebuah
pengajaran yang ditunjukan kepada seluruh pelaku
tradisi. Hal tersebut dapat dilihat dari bentuk dan
makna dari teks musikal masing-masing gendhing.

1. Ladrang Wilujeng Laras Sléndro Pathet
Manyura

“Ladrang Wilujeng” adalah salah satu
gendhing yang usianya relatif muda. Ladrang ini
diciptakan pada masa Patih Sasradiningrat IV pada
kurun tahun 1889-1910, tepatnya di Kepatihan
Surakarta. Sebagai salah satu gendhing yang populer
di kalangan masyarakat Jawa, Ladrang Wilujeng
umumnya dimainkan sebagai sebuah ungkapan doa
untuk meminta keselamatan (Rusdiyantoro,
wawancara 3 Juli 2019). Hal tersebut sesuai dengan
terminologinya yang berarti ‘keselamatan’. Oleh
karena itu, secara logis, syair teks di dalamnya
selayaknya berisi permohonan keselamatan pula.
Ladrang Wilujeng juga termasuk sebagai
Gendhing Gérong, jenis tembang-nya adalah
Salisir. Khusus dalam upacara bersih dusun
Dalungan, Ladrang Wilujeng disajikan dengan
Laras Slendro Pathet Manyura dengan gerongan
Salisir Puspagiwang dengan cakepan dan
terjemahan bebas sebagai berikut.

(1) Parabé Sang ‘Smarabangun, sepat
domba Kali Oya, aja dolan lan wong priya,
nggeramèh nora prasaja. (2) Garwa Sang
Sindura Prabu, wicara mawa karana, aja
dolan lan wanita, tan nyata asring katarka.
(3) Sembung langu munggwing gunung, kunir
wisma kembang rekta, aja ngguyu ujarira,
wong lanang sok asring cidra.

(1) Dialah Sang Asmarabangun, ikan sepat
besar dari Sungai Oya, jangan bermain-main
dengan pria, jika tidak ingin diremehkan



99Volume 12 No. 2 Desember 2019

Ita Puspita Dewi: Mitos Gendhing dalam Upacara Bersih Dusun Dalungan, Kelurahan Macanan...

karena sesuatu yang ditutupi; (2) Isteri Prabu
Sindura, berbicara dengan berteka-teki,
jangan bermain dengan wanita, karena tidak
bisa diterka maksud yang sebenarnya; (3)
Tanaman sambung yang berada di
pegunungan, kunyit yang ditanam di
pekarangan rumah dengan bunganya yang
berwarna merah, jangan mengikuti
ucapannya, karena para lelaki sering ingkar
janji.

Teks musikal diatas berisi tentang petuah
hidup berkeluarga dan bermasyarakat; untuk selalu
waspada terhadap godaan dunia; untuk tidak selalu
merasa unggul, karena kehancuran seseorang
hanyalah karena mulut dan tindakannya; serta untuk
menjaga hati dan selalu berada di jalan yang lurus,
sebab harga diri dalam bermasyarakat bisa hancur
karena kesalahan orang yang sering ingkar janji.

Dari kutipan lagu di atas, tampak bahwa
tidak satu kata pun yang secara eksplisit
mengandung pengertian tentang keselamatan.
Menurut Rusdiyantoro (wawancara 3 Juli 2019),
isi dari teks di atas adalah kondisi sosial di tahun
1880-an yang menyatakan bahwa jangan pergi
dengan laki-laki yang bukan saudara, jangan pergi
dengan perempuan yang bukan saudara, jangan
pergi ke sana, jangan berbuat bohong; pada intinya
tentang larangan-larangan yang harus dijauhi demi
keselamatan masing-masing. Teks tersebut juga
diambil dari “Ketawang Puspagiwang” yang
teksnya cukup populer pada zaman itu.

Selain menjadi salah satu gendhing wajib
dalam ritual bersih dusun Dalungan, Ladrang
Wilujeng juga sering disajikan dalam rangkaian
upacara Tingalan Jumenengan di Keraton
Kasunanan Surakarta. Dalam upacara tersebut,
Ladrang Wilujeng merupakan gendhing doa
keselamatan. Melihat hal tersebut, jelaslah bahwa
yang menjadi doa keselamatan di dalam Ladrang
Wilujeng bukan hanya dari teks syair atau cakepan
secara konvensional, namun juga dari kekuatan
makna gendhing itu sendiri.

2. Ladrang Éling-éling Laras Sléndro Pathet
Manyura

Gendhing ini merupakan gendhing yang
umum tersebar di beberapa daerah di Jawa. Secara
usia, gendhing ini tergolong dalam gendhing tua,
namun hingga sekarang belum bisa dipastikan
sejarahnya. Menurut Rusdiyantoro (wawancara 3
Juli 2019), salah satu dosen jurusan karawitan di
ISI Surakarta, Ladrang Éling-éling diasumsikan
berasal dari rakyat, bukan ciptaan kalangan kerajaan
atau keraton. Gendhing tersebut beredar di
masyarakat, kemudian terjadi mobilitas horisontal
di mana gendhing tersebut beredar kepada
masyarakat, sekaligus mobilitas vertikal ke kalangan
keraton. Gendhing tersebut diadopsi oleh kalangan
keraton menjadi Gendhing Éling-éling Suralaya,
Éling-éling Badranaya, atau Éling-éling
Kasmaran. Hal tersebut diasumsikan karena tidak
adanya bukti secara tekstual adanya sejarah
Ladrang Éling-éling yang pasti.

Dalam pandangan ketua RT setempat,
Sukimin, Ladrang Éling-éling diartikan sebagai
salah satu media untuk mengingat, dalam hal ini
kepada siapa saja terutama pada Tuhan Yang Maha
Esa. Sebab, dalam keadaan sadar, manusia lebih
peka terhadap makhluk-makhluk lain, sedangkan
dalam keadaan tidak sadar atau setengah sadar,
manusia akan mudah sekali mengalami trance.
Dalam hal ini, dapat diartikan bahwa Éling-éling
sebenarnya merupakan contoh atau teladan bagi
seseorang untuk selalu ingat. Senada dengan
penuturan juru kunci pundhèn, Samiyun, bahwa
Ladrang Éling-éling dijadikan sebagai gendhing
wajib supaya masyarakat selalu ingat terhadap Sang
Pencipta, cikal bakal dusun, dan jasa leluhur.
Harapannya, tradisi bersih dusun Dalungan dapat
tetap dilaksanakan sesuai waktu yang telah
ditentukan.

Hal lain disampaikan oleh Sumali
(wawancara 12 Juli 2019), salah satu tokoh seniman
di Dusun Dalungan, bahwa Ladrang Éling-éling
satu dekade yang lalu merupakan bagian inggah
dari Gendhing Gambirsawit, namun sudah tidak
lagi dilakukan selama sepuluh tahun terakhir ini. Hal
tersebut dikarenakan beberapa faktor, antara lain



100 Volume 12 No. 2 Desember 2019

kurangnya pengetahuan pengrawit mengenai
gendhing-gendhing yang dimaksud, sehingga lambat
laun tradisi tersebut hanya berhenti pada judul
gendhing saja.

Ladrang Éling-éling dalam upacara bersih
dusun Dalungan disajikan dengan Gérongan
Ladrang Éling-éling Sléndro Pathet Manyura,
dengan teks dan terjemahan bebas sebagai berikut.

Nenggih satriya gung para pandhawa,
oncat saking praja Astina kèh pra janma, Béla
sungkawa, Adhuh déwa, Ayomana p’ra
Pandhawa.Kesatria Pandhawa, meninggalkan
kerajaan Astina, semua orang merasa sedih atau turut
berbela sungkawa, memohon kepada dewa untuk
selalu melindungi para Pandhawa.

Tabel 2. Gérongan Ladrang Éling-éling Sléndro
Pathet Mnayura

Makna teks musikal di atas mengingatkan
kepada sesama manusia agar selalu ingat kepada
Tuhannya. Apabila manusia membuat kesalahan,
maka ia harus berani menanggung akibatnya. Seperti
halnya sedikit kesalahan seorang raja yang dapat
membuat seluruh rakyat menderita. Dalam hal ini,
manusia janganlah sampai menentang apapun yang
sudah diatur oleh Tuhan, akan tetapi bila mendapat
tantangan, maka perlu dihadapi.

Teks atau cakepan pada Gérongan
Ladrang Éling-éling Laras Sléndro Pathet
Manyura seakan mengajak kita untuk kembali

kepada Tuhan Yang Maha Esa. Éling berarti ingat,
dalam suasana suka maupun duka, kita diajak untuk
selalu ingat kepada sang pencipta. Gendhing tersebut
mengingatkan masyarakat Dalungan untuk selalu
mengingat jasa-jasa serta mendoakan orang tua,
nenek moyang, maupun pahlawan yang telah tiada.
Dalam teks tersebut, terdapat pengajaran bahwa
kehidupan itu sifatnya sementara, dan semua akan
kembali kepada Sang Pencipta. Gendhing ini juga
mengingatkan kepada kehidupan yang kekal, yaitu
kematian. Melalui gendhing tersebut, masyarakat
Dalungan mengharapkan perlindungan kepada
Tuhan Yang Maha Esa dari mala petaka, serta
senantiasa selalu mendekatkan diri kepada Tuhan
Sang Pencipta Alam.

3. Gendhing Gambirsawit Laras Sléndro
Pathet Sanga

Gambirsawit merupakan salah satu bentuk
gendhing yang umum dimainkan di Jawa. Menurut
Babad Tanah Jawa, Gendhing Gambirsawit
diciptakan pada masa kerajaan Pajang (1668-1687)
oleh seorang empu; akan tetapi dalam Serat
Centhini, dijelaskan bahwa gendhing ini diciptakan
pada pemerintahan Pakubuwono IV pada tahun
1891. Lain halnya dengan Wedapradangga yang
menjelaskan bahwa Gendhing Gambirsawit
diciptakan olah Kanjeng Sunan Kalijaga (lihat
Prajapangrawit 1990).

Pada masa itu, diceritakan bahwa Kanjeng
Sunan Kalijaga membuat gendhing Laras Sléndro
Pathet Sanga yang diambil dari lagu pathetan
sanga, yaitu Ladrang Gonjang-Ganjing dan
Gambirsawit Kethuk 2 Kerep Inggah 4. Kanjeng
Sunan Kalijaga menciptakan kedua gendhing
tersebut dengan maksud sebagai perlambang. Dalam
hati orang Jawa yang baru saja memeluk Agama
Islam, “rasanya tidak karuan” seperti bumi yang
sedang gonjang-ganjing (terguncang). Akan tetapi,
setelah dirasakan lama kelamaan, ternyata
ajarannya hampir sama dengan agama yang dianut
sebelumnya (Buddha). Cara beribadahnya berbeda,
namun isiannya sama, yaitu menyembah Tuhan Allah.
Setelah benar-benar mantap memeluk Agama Islam,
Kanjeng Sunan Kalijaga merasa padhang (terang

Nenggih satriya gung para
pandhawa, oncat saking praja
Astina kèh pra janma, Béla
sungkawa, Adhuh déwa, Ayomana
p’ra Pandhawa.

Kesatria Pandhawa, meninggalkan
kerajaan Astina, semua orang merasa
sedih atau turut berbela sungkawa,
memohon kepada dewa untuk selalu
melindungi para Pandhawa.



101Volume 12 No. 2 Desember 2019

Ita Puspita Dewi: Mitos Gendhing dalam Upacara Bersih Dusun Dalungan, Kelurahan Macanan...

jalan hidupnya), marem (puas dan mantap hatinya),
dan gembira (bergembira karena menemukan dua
hal yang cocok), sehingga dari itu terciptalah
gendhing kedua, yaitu Gendhing Gambirsawit
Kethuk 2 Kerep Inggah 4.

Gendhing Gambirsawit oleh orang Jawa
dijadikan sebagai pelukisan atas kehidupan
masyarakat yang sudah tenang, tentram, makmur,
dan tidak ada lagi kekacauan atas kekuasaan bahkan
agama. Gambir diartikan sebagai ‘bunga’,
sedangkan sawit berarti ‘kembar’ atau ‘sepasang’.
Semua yang sifatnya sepasang merupakan “sawit”.
Hal ini sangat relevan dengan tempat yang dijadikan
sebagai pusat upacara bersih dusun Dalungan, yang
mana terdapat artefak berupa yoni. Yoni biasanya
dipasangkan dengan lingga, sedangkan pada masa
Neolitikum, lingga dan yoni diartikan sepasang
simbol kesuburan antara laki-laki dan perempuan.

Berkaitan dengan mitos yang ada, artefak
tersebut merupakan cikal bakal dusun, atau pusat
nilai magis dan spiritual di dusun tersebut. Maka
sangatlah relevan apabila Gendhing Gambirsawit
Kethuk 2 Kerep inggah 4 laras Sléndro Sanga
dijadikan sebagai salah satu gendhing wajib pada
upacara bersih dusun Dalungan, mengingat sebagai
salah satu persembahan hormat kepada cikal bakal
dusun, ia secara oral memiliki nilai magis yang sangat
tinggi. Hal tersebut diperkuat dengan adanya cerita-
cerita tentang dhanyang dan pundhèn.

Seperti yang telah dijelaskan dalam
Bothekan II oleh Rahayu Supanggah, bahwa secara
ukuran, Gendhing Gambirsawit termasuk dalam
golongan gendhing tengahan karena memiliki
bentuk kethuk 2 kerep inggah 4. Gendhing
Gambirsawit merupakan gendhing tua yang usianya
kurang lebih 200 tahun. Secara musikal, Gendhing
Gambirsawit memiliki garap yang bagus dan mudah
untuk dimainkan, sehingga popularitas gendhing ini
cukup baik di kalangan karawitan di Surakarta.
Menurut Sumali, dalam upacara bersih dusun
Dalungan sepuluh tahun yang lalu, Gendhing
Gambirsawit masih disajikan dengan mengambil
bagian kibar-nya saja, karena kebutuhan dalam
mengiringi tari tayub. Namun setelah satu dekade
terakhir, hal terebut mulai luntur dan berubah dengan

menyajikan gendhing secara utuh. Seni dan tradisi
bersifat dinamis dan dapat berubah sesuai kondisi
lingkungan, media, ekonomi dan masih banyak faktor
lainnya. Gendhing Gambirsawit Kethuk 2 Kerep
Inggah 4 Laras Slendro Pathet Sanga yang
dimainkan dalam upacara bersih dusun Dalungan
menggunakan tembang Asmarandana dengan
cakepan sebagai berikut.

Tabel 3. Cakepan tembang Asmarandana

Teks musikal tersebut  merupakan
pengajaran tentang kepribadian orang Jawa, jika
seseorang mempunyai cita-cita yang luhur dan mulia
jangan hanya bekerja, namun juga harus
mengimbanginya dengan cara-cara tertentu. Sesuai
dengan tradisi orang Jawa yang memiliki filosofi yang
mendalam, yaitu bisa menahan lapar dan kantuk,
jatuhnya wahyu biasanya mengitari orang-orang
seperti itu.

Kalimat aja turu soré kaki merupakan
kalimat peringatan yang berarti tidak boleh tidur pada
sore hari. Secara mitos, waktu sore merupakan
pergantian waktu dari siang ke malam, dari terang
ke gelap. Pada masa itulah pergantian alam dimulai.
Kata turu atau tidur dalam hal ini bukan hanya
sekedar berarti memejamkan mata, namun juga
wujud absennya kesadaran. Penggalan cakepan
atau teks tersebut berkaitan erat dengan upacara
bersih dusun Dalungan yang dilaksanakan pada
sore hari dan dilanjutkan pada malam hari. Melalui

Aja turu soré kaki, ana Déwa nglalang
jagad, nyangking bokor kencanané, isiné
donga tetulak, sandhang kalawan
pangan, yaiku bagéyanipun, wong melèk
sabar narima.

Jangan tidur sore hari, ada Dewa sedang
berkeliling dunia, menjinjing bejana emas,
isinya doa tolak bala, pakaian juga
makanan, pada bagian tersebut, disaat
sedang sadar harus senantiasa bersabar
dan menerima kenyataan.



102 Volume 12 No. 2 Desember 2019

Gendhing Gambir Sawit, masyarakat Dalungan
dihimbau untuk tidak tidur di sore hari dan dianjurkan
untuk memperbanyak aktivitas religius di sore hari.

Cakepan lain yang berbunyi ana déwa
nglanglang jagad, nyangking bokor kencanané,
isiné donga tetulak. Teks tersebut merupakan
metafora, bahwa kesadaran tersebut hadir di dalam
diri manusia. Kesadaran ini ibarat bokor atau bejana
yang terbuat dari emas, berisi air bunga. Kesadaran
tersebut tentunya harus diisi dengan hal-hal yang
bermanfaat dan gembira, utamanya doa-doa
keselamatan atau penolak bala. Teks selanjutnya
berbunyi sandhang kalawan pangan, yaiku
bagéyanipun, wong melèk sabar narima. Dalam
hal ini dianalisis bahwa rizki itu datang kepada orang-
orang yang bersabar, bersyukur, dan orang-orang
yang paham akan balas budi (wawancara Sumali,
12 Juli 2019).

Peran Gendhing Gambirsawit dalam
upacara bersih dusun Dalungan sangatlah penting.
Menurut Samiyun, gendhing tersebut merupakan
gendhing yang paling disukai oleh dhanyang yang
ada di pundhèn. Selain memiliki filosofi gendhing
yang menarik, mitos gendhing Gambirsawit didasari
kaitannya dengan dhanyang atau cikal bakal dusun,
sehingga sebagian besar masyarakat Dalungan akan
patuh terhadap apa yang sudah menjadi tradisi
sebelumnya, hingga kebiasaan tersebut berubah
menjadi mitos yang hingga kini diyakini oleh
masyarakat Dalungan.

Penutup

Mitos gendhing dalam upacara bersih
dusun Dalungan merupakan salah satu bentuk tradisi
cegah dhusun yang dilakukan oleh masyarakat
Kecamatan Kebakkramat, khususnya Dusun
Dalungan. Kehadiran ritual bersih dusun Dalungan
sangat erat kaitannya dengan kehidupan sosial
budaya masyarakat pendukungnya, yaitu budaya
sosial melalui aktivitas doa dan pesta kenduri
bersama, bergembira dengan menikmati kesenian
tayub, dan mempelajari gendhing-gendhing wajib
yang disajikan.

Dalam alam pikir orang Jawa, sebuah tradisi
ritual perlu dijaga setidaknya secara lisan. Dalam
hal ini diharapkan sebuah tradisi yang hingga sekarang
membangun Jawa tidak hilang tanpa membekas
suara. Hingga mitos-mitos lain di Jawa juga
disampaikan sebagai acuan dan relasi yang dibangun.
Adanya mitos gendhing pada upacara bersih dusun
Dalungan hingga sekarang masih bertahan dan
diyakini masyarakat setempat sebagai sesuatu yang
sakral. Elemen-elemen lain yang juga mempengaruhi
kesakralan ritual adalah sajian tayub yang diiringi
tiga gendhing wajib, yaitu Ladrang Wilujeng Laras
Sléndro Pathet Manyura, Ladrang Éling-éling
Laras Sléndro Pathet Manyura, dan Gendhing
Gambirsawit Kethuk 2 Kerep inggah 4 Laras
Sléndro Pathet Sanga. Gendhing-gendhing tersebut
merupakan gendhing yang wajib disajikan ketika
bersih dusun berlangsung.

Pertunjukan karawitan dari berbagai
kelompok sering ditampilkan dalam upacara bersih
dusun Dalungan. Dengan hal ini, garap gendhing bisa
saja dikemas dengan cara berbeda pula, karena
masing-masing pengrawit biasanya memiliki gaya.
Jadi, mitos tersebut tidak terbangun dari garap
gendhing yang dipakai, melainkan dari fungsi dan
makna dari ketiga gendhing tersebut.

 Sajian gendhing wajib dalam upacara bersih
dusun Dalungan sebagai prosesi ritual memiliki
beberapa fungsi, bentuk dan makna. Fungsi tersebut
dibagi menjadi dua, yaitu fungsi sosial dan fungsi
hubungan antara layanan dan seni. Makna yang
tergandung dalam ketiga gendhing wajib tersebut
memiliki makna yang luas.

Penulis menyadari bahwa mitos gendhing
dalam upacara bersih dusun Dalungan memiliki
potensi menarik untuk dilestarikan sebagai aset
kebudayaan daerah, khususnya Kabupaten
Karanganyar. Demi menjaga kesenian tersebut,
penulis berharap ada kerjasama yang baik antara
masyarakat dengan aparatur pemerintah derah.
Upacara bersih dusun Dalungan telah ditetapkan
oleh Pemerintah Kabupaten Karanganyar sebagai
potensi cagar budaya yang ada di Kabupaten
Karanganyar.



103Volume 12 No. 2 Desember 2019

Ita Puspita Dewi: Mitos Gendhing dalam Upacara Bersih Dusun Dalungan, Kelurahan Macanan...

DAFTAR PUSTAKA

Anderson, Benedict R. O’. 2008. Mitologi Dan
Toleransi Orang Jawa. Yogyakarta:
Jejak.

Barthes, Roland. 1981. Mithologies. New York:
Granada Publising.

Danandjaya, J. 1986. Folklor Indonesia: Ilmu
Gosip, Dongeng, Dan Lain-Lain.
Jakarta: Pustaka Grafitipers.

Hastanto, Sri. 2009. Konsep Pathet Dalam
Karawitan Jawa. Surakarta: Program
Pascasarjana Bekerja Sama Dengan ISI
Press Surakarta.

Iswidayanti, Sri. 2007. “Fungsi Mitos Dalam
Kehidupan Sosial Budaya Masyarakart
Pendukungnya (The Function of Myth in
Social Cultural Life of Its Supporting
Community).” Harmonia: Journal of
Arts Research and Education 8(2):180–
84.

Kasanova, Ria and Sri Widjajanti. 2018. “Mitos Dan
Kontramitos Dalam Novel Mantra
Penjinak Ular Karya Kuntowijoyo.”
Deiksis: Jurnal Pendidikan Bahasa
Dan Sastra Indonesia 5(2):102–11.

Kiswanto, Rr. Paramitha Dyah Fitriasari, and Timbul
Haryono. 2019. “Transformasi Multipel
Dalam Pengembangan Seni Kuda
Kepang.” Dance and Theatre Review
2(1):1–16.

Malinowski, Bronislaw. 1979. “The Role of Magic
and Religion.” Reader in Comparative
Religion 86.

Martopengrawit. 1975. Pengetahuan Karawitan
Jilid 1. Surakarta: ASKI.

Nicolas, Arsenio. 2019. “Traditional Music and
Contemporary Trends: Music in Asean

Communities.” Sorai: Jurnal Pengkajian
Dan Penciptaan Musik 12(1):54–56.

Prajapangrawit, R. Ng. 1990. “Serat Sujarah Utawi
Riwayating Gamelan Wedhapradangga.”
in Gothek: Jilid I-VI. Surakarta: STSI
Surakarta dengan Fort Foundation.

Supanggah, Rahayu. 2007. Bothekan Karawitan
II. Surakarta: ISI Press.

Susanto, S. P. Harry. 1987. Mitos Menurut
Pemikiran Mircea Eliade. Yogyakarta:
Kanisius.

Uniawati. 2012. “Takhayul Seputar Kehamilan Dan
Kelahiran Dalam Pandangan Orang
Labuan Bajo: Tinjauan Antropologi
Sastra.” Patanjala 4(1):1–13.

Wahyudi, Joko. 2018. “Pengaruh Karawitan Gaya
Sragen Pada Selera Masyarakat
Kebakkramat.” Sorai: Jurnal
Pengkajian Dan Penciptaan Musik
11(2).

Wibowo, Yuliyanto Tri. 2018. “Kebertahanan
Gending-Gending Baku Dalam Upacara
Ritual Bersih Desa Di Dukuh Dalungan,
Desa Macanan, Kecamatan
Kebakkramat.” Program Studi S-1 Seni
Karawitan Fakultas Seni Pertunjukan
Institut Seni Indonesia Surakarta.

Yulia, Desma and Afrinel Okwita. 2017. “Sejarah
Perkembangan Mitos Sebagai Kehidupan
Sosial Masyarakat Sugi Kecamatan
Moro Kabupaten Karimun Pada Tahun
1998-2015.” Jurnal Dimensi 6(3):380–
92.

DAFTAR NARASUMBER

Marto Samiyun (84 tahun), sesepuh atau juru kunci
pundhen. Dalungan, Macanan,
Kebakkramat, Karanganyar.



104 Volume 12 No. 2 Desember 2019

Rusdiyantoro, S.Kar., M.Sn (61 tahun), dosen
karawitan ISI Surakarta. Benowo,
Ngringo, Jaten, Karanganyar.

Sukimin (65 tahun), ketua RT Dusun Dalungan.
Dalungan, Macanan, Kebakkramat,
Karanganyar.

Sukino (54 tahun), tokoh masyarakat (pelaku
tradisi). Dalungan, Macanan,
Kebakkramat, Karanganyar.

Sumali (55 tahun), seniman, pematung, pelukis
(tokoh masyarakat). Dalungan, Macanan,
Kebakkramat, Karanganyar.


