PEMAHAMAN ASPEK METAFORA GENDING KUPU TARUNG
PADA MUSIK LESUNG DIMAGETAN

Dea Lunny Primamona
Mahasiswa Penciptaan dan Pengkajian Seni Musik
Institut Seni Indonesia Surakarta
E-mail: dealunny@gmail.com

ABSTRACT

The uniqueness of the rhytm pattern (gending) of the mortar in Magetan lies on the title of the
gending-gending adopted from the name and behavior of the animal. This study focuses on the
analysis of metaphorical aspects in the gending entitled Kupu Tarung. In this study, metaphor
serves as a bridge that communicates certain messages contained in the gending Kupu Tarung.
One of the results of this analysis is the name of gending Kupu Tarung originating from the moment
of a mating butterfly, which is then captured in the image scheme, and represented by the creative
power (fantasia power) of the community. The collision between the two types of butterfly genitals,
which are the essence of the butterfly mating moment, is interpreted in the form of a link between
pestles facing each other. Through this mortar gending, ancestors transmit the value of fertility (in
terms of agriculture and also sexuality) to agrarian communities in the language of art.

Keywords: metaphor, music, lesung, gending, and Kupu Tarung.

ABSTRAK

Keunikan pola tabuhan (gending) lesung di Magetan terletak pada judul gending-gendingnya yang diadopsi
darinama dan tingkah laku binatang. Penelitian ini berfokus pada analisis aspek metaforis dalam gending
yang berjudul Kupu Tarung. Dalam penelitian ini, metafora berfungsi sebagai jembatan yang
mengkomunikasikan pesan tertentu yang terkandung di dalam gending Kupu Tarung tersebut. Salah satu
hasil analisisnya adalah nama gending Kupu Tarung berasal dari peristiwa kupu-kupu yang sedang kawin,
yang kemudian ditangkap dalam skema citra, dan direpresentasikan oleh daya kreatif (daya fantasia)
masyarakatnya. Pertautan dua jenis alat kelamin kupu-kupu yang menjadi esensi dari peristiwa kupu
tarung, diinterpretasi dalam bentuk pertautan alu penabuh lesung yang berhadap-hadapan. Melalui gending
lesung ini, nenek moyang menularkan nilai kesuburan (dalam hal pertanian dan juga seksualitas) bagi
masyarakat kaum agraris dalam bahasa seni.

Kata kunci: metafora, musik, lesung, gending, dan Kupu Tarung.

1. PENDAHULUAN Dengan demikian, salah satu cara menggali konsep
bermusik dari tradisi musik lesung ini dapat dilakukan
Indonesia kaya dengan beragam musik  melalui penelusuran aspek metafora yang terkandung

tradisi dan kearifan lokalnya, yang salah satunya di dalam judul-judul gendingnya.
adalah kesenian musik lesung di Magetan. Musik Secara etimologis, metafora berasal dari
ini memiliki keunikan dari judul gendingnya yang  kata dalam bahasa Yunani Kuno yaitu metaphora.
mengadopsi nama dan tingkah laku binatang.  Meta berarti “melebihi” dan phor (pherein) artinya

Volume 13 No. 1 Juli 2020 1



“membawa” (Marcel 2010, 67). Metafora
merupakan salah satu budaya tutur Yunani kuno yang
dikenalkan oleh filsuf besar Aristoteles dalam
Poetics. Dikatakan bahwa, “metafora adalah milik
permainan bahasa yang menata penamaan sesuatu’
(Ricoeur 2012, 104). Di dalam linguistik, metafora
digunakan sebagai ornamen dalam makna figuratif
wacana yang membuat tulisan menjadi sangat
menarik sesuai dengan salah satu aspek-aspek
fungsi umum retorika, yaitu persuasi (Ricoeur 2012,
105). Dalam penggunaan metafora terdapat proses
pemindahan makna dari satu hal ke hal yang lain,
tetapi makna tetap sama dan tidak mengalami
perubahan (Anoegrajekti 2008, 74).

Telah banyak penelitian yang berfokus pada
analisis metafora terhadap musik. Artinya metafora
tidak selalu berada di ranah kebahasaan. George
Lakoft dan Mark Johson dalam Methapors We
Live By mengklaim bahwa metafora terdapat di
dalam tindakan manusia sehari-hari (Purba 2004,
3). Keberadaannya lebih tersembunyi, ideologis dan
muncul pada apa yang nampak natural padahal
sebenarnya tidak pernah natural (di bawah alam
kesadaran) karena sifatnya yang arbitrer (semena-
mena) dan reproduktif (terus diperbaharui) (J. Fiske
2012, 155). Contoh dalam kehidupan sehari-hari
adalah kata ‘naik’ selalu diasosiakan dengan tingkat
kelas yang tinggi, moralitas yang tinggi, kesadaran,
dan kesehatan; dan sebaliknya, ‘turun’ diasosiasikan
dengan keadaan yang lemah, kalah, sakit, bangkrut
dan sebagainya (J. Fiske 2012, 153-54).

Metafora juga digunakan dalam karya seni.
Contohnya penggunaan metafora ada dalam karya
lukis Dede Eri Supria yang berjudul “7rying to
Grow,” yang melukiskan secara realis fotografi
tentang problematika lingkungan dan masyarakat di
kota besar. Modernisasi tidak hanya membawa
dampak kemajuan dan pembangunan, tetapi juga
hal kontradiktif dan dilema kultural. Ia melukiskan
pembangunan tidak terkontrol dengan “hutan
beton”-menggambarkan kontruksi-kontruksi baja
yang padat menumpuk tak beraturan. Di antara
konstruksi-konstruksi baja itu terdapat tunas-tunas
daun muda yang berusaha tumbuh dipot-pot plastik
yang terkoyak-koyak (Anoegrajekti 2008, 75).

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

Sementara itu, metafora di dalam musik
adalah sebuah konsep yang mendefinisikan hubungan
manusia ke musik. Musik tidak dapat dikatakan
sedih; kesedihan adalah kualitas yang mungkin kita
anggap di dalamnya (Beard, D. 2016, 107-108).
Contohnya, pada suatu pertunjukan musik
keroncong muncul ujaran, “rasane dué utang tapi
koyo ra dué utang” (rasanya mempunyai hutang
tapi seperti tidak mempunyai hutang)”, dari
pendengar yang sedang mengapresiasi suatu
pertunjukan musik keroncong. Kalimat tersebut
adalah suatu usaha pengibaratan yang dimunculkan
dalam wacana tentang musik keroncong. Didalam
tradisi musik Jawa, metafora atau pengibaratan-
pengibaratan lain dipahami dalam sanépan
(Humardani 1982, 12).

Di dalam metafora musik terjadi peleburan
hubungan antara manusia dengan musik dan bahasa,
karena musik dan bahasa lahir dari proses kognitif
(berpikir) yang sama untuk mengkomunikasikan
pesan yang spesifik dan intensional. Kata “bahasa”
mempunyai ekstensi denotatif (makna aktual atau
literal), sehingga pesannya dapat disampaikan secara
langsung. Sementara itu, pesan yang sama tidak
dapat disampaikan oleh musik karena ekspresi
musik penuh dengan simbol-simbol (Fiske 1990,
251-252).

Di dalam metafora simbol-simbol tersebut
dikenal istilah referen. Refren terdiri dari dua jenis
yaitu utama dan sarana. Hubungan di antara
keduanya menciptakan makna baru, yang disebut
dengan dasar yang memiliki makna lebih dari
sekedar gabungan sederhana dari makna topik atau
tenor dan sarana (Marcel 2010, 168). Dengan
demikian metafora musik memiliki makna mendasar
dari peristiwa keterkaitan antar referen yang sangat
kompleks. Danesi menyebutkan dua motivasi
psikologis atau daya-daya kreatif yang
menghubungkan kedua referen. Giambattista Vico
mengistilahkannya dengan fantasia dan ingegno
(Marcel 2010, 59-169).

Metafora ada dalam interpretasi yang
dilakukan oleh manusia (Ricoeur 2012, 109).
Makna adalah sesuatu yang dikonstruksi bersama,
produk negosiasi sosial antara orang-orang yang

2 Volume 13 No. 1 Juli 2020



Dea Lunny Primamona: Pemahaman Aspek Metafora Gending Kupu Tarung pada Musik Lesung di Magetan

sama-sama ingin mendapatkan kognisi atau
pemahaman yang tepat atas dunia dan dirinya sendiri,
dengan cara mengkonstruksinya terus-menerus
(Sugiharto 2013, 326). Untuk menginterpretasi dan
mengurai makna, maka perlu digunakan pendekatan
etnomusikologi terhadap masyarakat pemilik budaya
musik lesung ini.

Berdasarkan pemaparan tersebut, dapat
dirumuskan suatu pertanyaan: “Bagaimana cara
memahami aspek metafora yang terkandung dalam
musik tertentu?” Dalam tulisan ini, penulis fokus pada
aspek metafora dalam gending lesung di Magetan
yang berjudul Kupu Tarung. Metafora diasumsikan
sebagai suatu keterhubungan kualitas antara bahasa
dan musik yang teraktualisasi dalam tanda, simbol
atau referen dalam memproduksi makna yang baru.
Pemahaman ini diharapkan mampu mengungkap
proses kerja metafora dan makna musik di gending
tersebut. Penelitian ini diharapkan dapat menstimulasi
penelitian bidang metafora musik untuk mengungkap
materi kekayaan musikal yang tersebar di berbagai
wilayah Indonesia lainnya.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Beberapa penelitian yang menempatkan
musik lesung sebagai objek material antara lain:
“Kajian Metafora Pola Tabuhan Kupu Tarung dalam
Tradisi Ledhug Sura di Magetan (Studi Kasus
Tabuhan Lesung Desa Turi, Magetan, Jawa Timur)”
(Primamona 2015); “Kothekan Lesung Sebagai
Musik Liturgi Studi Kasus: Gereja Katolik Santo
Pius X Karanganyar” (Widiyanto 2009); dan
“Kebangkitan Suatu Bentuk Kesenian yang Pernah
Mati Kothekan Lesung Banarata, Karanganyar,
Jawa Tengah Sebagai Fenomena Acuan” (Astono
2001).

Selain itu, ada beberapa artikel jurnal yakni:
“Ledhug: Syncretic Music Culture in Magetan”
(Primamona dan Nofer 2019); “Eksistensi
Komunitas Gejog Lesung Di Yogyakarta Dalam
Penyutradaraan Film Dokumenter Potret “Tjipto
Sworo’” (Miftahularsyad 2018); “Kesenian Ledug
Kabupaten Magetan (Studi Nilai Simbolik dan
Sumber Ketahanan Budaya)” (Hanif 2017);

Ketoprak Lesung ‘Cahyo Budoyo’ di dusun
Sidowayah, Hargowilis, Kokap, Kulon Progo
(Suatu Tinjauan Aspek Sosial Budaya) (Salim2014);
“The Lesung Music in the Village of Ledok Blora
Regency” (Suharto and Aesijah 2014); “Sonic
Orders in the Musics of Indonesia” (Peters, dkk.
2003); “Kothekan Lesung dalam Upacara Ruwatan
di Purwopuran Jawa Tengah” (Wahyudiarto dan
Kusmayati 2003); dan “Lesung Banarata Kesenian
di Akar Rumput” (Astono 2002).

Sementara itu, beberapa sumber pustaka
yang membentuk perspektif dalam tulisan ini antara
lain: “Pemahaman Aspek Metafora di dalam Tradisi
Musik Lisan Merupakan Satu Usaha Pemahaman
Sistem Teori Musik Praktis” (Purba 2004); Pesan,
Tanda dan Makna: Buku Teks Dasar Mengenai
Semiotika dan Teori Komunikasi (Marcel 2010);
Teort Interpretasi, Memahami Teks, Penafsiran, dan
Metodologinya (Ricoeur 2012); “Metafora dalam
Lirik Lagu Dangdut: Kajian Semantik Kognitif”
(Wiradharma dan WS 2016); dan “Metafora dalam
Mantra Masyarakat Melayu Galing Sambas: Kajian
Semantik” (Mariyadi, Amir, dan Syahrani 2017).

3. METODE

Tulisan ini adalah hasil dari sebuah penelitian
kualitatif interpretatif yang melibatkan kedekatan
dalam hal pengamatan dan pengalaman antara
peneliti dengan data. Penggalian data dilakukan
dengan pendekatan etnomusikologi. Pekerjaan
etnomusikologi ini dibagi menjadi dua, yakni (1) field
work yang mengacu pada kegiatan mengumpulkan
data rekaman dan memperoleh pengalaman
kehidupan musikal dalam masyarakat yang menjadi
sasaran penelitian; dan (2) desk work yang meliputi
studi pustaka, pengarsipan, transkripsi, analisis dan
deskripsi, serta penarikan kesimpulan.

Penelitian diawali dengan pengumpulan data
mentah dari kegiatan observasi “Festival Musik
Ledhug (lesung dan bedhug)” di Magetan tahun
2012-2018. Observasi dilakukan untuk mencari
menetapkan sasaran penelitian dan sekaligus untuk
menguji data-data yang ditemukan. Pada tahun
2015, lokasi penelitian menetap di Desa Turi,

Volume 13 No. 1 Juli 2020 3



Kabupaten Magetan, Jawa Timur. Di lokasi penelitian
dilakukan penggalian data dengan wawancara dan
pengamatan. Selain itu, dilakukan perekaman
terencana dilakukan saat pertunjukan musik lesung
dikediaman Kepala Desa Turi, Sunyata. Selain studi
lapangan, dilakukan studi pustaka untuk mencari
sumber-sumber referensi yang berkaitan dengan
objek formal dan material.

Instrumen utama dalam penelitian ini adalah
penulis itu sendiri, dengan melibatkan pengalaman
tubuh dalam interpretasi atas fenomena musik dalam
budaya. Penulis juga terlibat dalam pembelajaran
beberapa gending. Dengan metode empiris, peneliti
dapat mengenal istilah ekstramusikal berupa istilah-
istilah emik, yang memungkinkan ditemukannya
fenomena yang sangat berpengaruh terhadap
eksistensi musik itu sendiri. Selain itu, dengan
keterlibatan, penulis mendapatiperasaan senang dan
bentuk emosi lain yang diungkapkan dalam
penyajian musiknya. Oleh karena itu, musik
bukanlah lagi semata-mata objek yang diam,
melainkan sangat dinamis mengikuti pengaruh di
sekitarnya.

Tahap analisis pertama yang dilakukan
adalah transkripsi musik, yaitu proses penotasian
bunyi atau mereduksi bunyi ke dalam simbol visual.
Notasi yang digunakan adalah notasi deskriptif yang
ditujukan untuk memberikan informasi kepada
pembaca, tentang karakteristik-karakteristik dan
detail dari sebuah komposisi musik yang belum
diketahui oleh pembaca. Notasi yang digunakan
adalah notasi kepatihan yang difasilitasi dengan fon¢
“kepatihan pro,” namun demikian, karena simbol-
simbol yang ada sangat terbatas, digabungkanlah
simbol dengan font lain. Simbol-simbol yang dipakai
diadopsi dari sistem karawitan Jawa.

Proses analisis melibatkan kemampuan
peneliti dalam melogika peristiwa dan
menginterpretasikannya ke dalam tulisan. Analisis
yang dilakukan adalah analisis simbol, yang
teraktualisasi dalam simbol bahasa, visual maupun
musikal dalam konteks kajian metafora. Ketiganya
dilakukan untuk mengurai proses penalaran
metaforis musik yang menjadi objek dalam
penelitian ini. Hasil dari analisis kemudian ditarik

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra‘l

menjadi kesimpulan baik secara general maupun
khusus.

4. PEMBAHASAN

4.1 Lesung dan Alu Sebagai Alat Teknologi
Pertanian

Lesung mengacu pada suatu produk budaya
teknologi pertanian yang berbentuk persegi panjang
(horizontal), oval atau bulat yang biasanya memiliki
lubang atau cekungan sebanyak satu atau dua buah
dibagian dalam. Alu atau antan mengacu pada suatu
produk budaya teknologi pertanian yang
disandingkan dengan lesung berbentuk sebuah
batang memanjang (vertikal) yang mempunyai
ujung-ujung kutub yang tumpul.

Lesung mempunyai nama yang berbeda-
beda di setiap daerah. Palungeng adalah istilah
lokal masyarakat Desa Allakuang, Kabupaten
Sidrap, Sulawesi untuk menyebut alat penggilingan
padi yang terbuat dari batu gunung (Zulkifli 2017,
203). Leusong adalah sebutan untuk lesung di Aceh
di mana tradisi menumbuk juga eksis (Asmanidar
2019, 113). Di Jawa dikenal lesung dan lumpang.
Di Sunda, Jawa Barat masyarakat mengenal istilah
lisung untuk lesung dan /alu untuk alu atau antan.
Mengenai bentuk lesung dan aktivitas bermain
musiknya seperti bisa dilihat pada gambar ke-1 dan
ke-2 sebagai berikut.

—

1) Tl

IR
i

Gambar 1. Lesung kecil koleksi keluarga
Suthadrana di Desa Turi, Magetan. (Foto:
Primamona, 2015)

4 Volume 13 No. 1 Juli 2020



Dea Lunny Primamona: Pemahaman Aspek Metafora Gending Kupu Tarung pada Musik Lesung di Magetan

Gambar 2. Bermain musik Lesung. Foto ini diambil
pada saat perekaman di teras rumah Kepala Desa,
Sunyata. (Foto: Primamona, 2015)

Pada umumnya lesung dan alu terbuat dari
kayu atau batu jenis tertentu. Bentuk, ukuran, berat
dan bahan lesung dan alu berbeda-beda di daerah
yang satu dengan yang lainnya, tergantung dari
ketersediaan sumber daya alam di sekitarnya dan
kenyamanan pemakai untuk menunjang fungsi
utamanya sebagai penumbuk. Lesung dan alu
biasanya digunakan oleh masyarakat agraris yang
sebagian besar masyarakatnya bermata-pencaharian
sebagai petani. Keberadaan lesung semakin jarang
seiring dengan berkembangnya teknologi pertanian,
dengan hadirnya mesin rice mill atau yang disebut
oleh masyarakat pedesaan di Jawa dengan istilah
sélepan.

4.2 Konteks dan Fungsi Musik Lesung di
Magetan

Musik lesung adalah musik ritmis yang
timbul dari tabuhan alu dan lesung, yang biasanya
hidup di kalangan masyarakat agraris. Tabuhan
tersebut dikatakan musik karena jalinan ritme atau
pola interlocking yang timbul dari beberapa
penabuh dalam tempo dan dinamika yang
sedemikian rupa. Musik lesung ini biasanya
dipertunjukan di halaman sebuah rumah, sawah dan
ladang komunitas tertentu. Musik lesung dapat
ditemukan di beberapa daerah seperti di Jawa
(Blora, Sleman, Yogyakarta, Wonogiri,
Karanganyar, Klaten, Banyuwangi, Jember,
Magetan dan lain-lain), Sumatera, Nusa Tenggara,
Bali, dan Sulawesi.

Di Jawa Tengah dan Timur, musik yang
dihasilkan dari lesung ini disebut Géjok(g) Lesung
atau Kothekan Lesung. Disebutkan bahwa di Bugis,
Sulawesi Selatan musik lesung disebut Pandendang
Ugi; di Jawa Barat disebut Gondang atau
Tutunggulan; dan di Bali disebut Bumbung
Gebyog (Peters, dkk. 2003, 157). Musik lesung di
Aceh disebut sebagai Ale Tunjang (Suharto dan
Aesijah 2014, 65). D1 Magetan, masyarakat ada
yang menyebutnya sebagai Klothekan Lesung dan
Tuthu’an Lesung (dari kata dituthuk atau
dipukul dalam Bahasa Jawa) (Primamona dan Nofer
2019, 4).

Sebagai suatu bentuk budaya musik
kerakyatan, lesung di Magetan memiliki fungsi untuk
menghibur petani yang sedang bekerja di sawah,
menandakan adanya bahaya, memberi tanda adanya
hajatan, menunaikan ritual bulan Sura (Primamona
dan Nofer 2019, 8), merespon fenomena gerhana
bulan, dan menandai adanya pergelaran wayang
kulit. Fungsi kultural tersebut hampir sama dengan
kesenian lesung di daerah lain. Bahkan di
Purwopuran lesung juga digunakan untuk ritual
ruwatan (Wahyudiarto dan Kusmayati 2003, 248).
Keberadaan lesung menandai eksistensi dan
kemakmuran suatu keluarga. Keluarga yang memiliki
lesung dianggap memiliki sawah dan ladang untuk
menjamin persediaan makanan yang cukup bagi
anggotanya. Dengan demikian, musik lesung memiliki
fungsi sosial dan kultural di tengah masyarakat.

Di Desa Turi, Magetan, terdapat wacana
berupa tradisi lisan yang dipercayai secara kolektif,
yakni mitos Dewi Nawang Wulan, yang dianggap
sebagai pencipta lesung sehingga penabuh lesung
haruslah perempuan dan tidak boleh laki-laki, untuk
memperingatinya. Mitos-mitos lain tentang adanya
makhluk adikodrati yang melingkupi kesenian ini,
juga tersebar di Magetan secara umum. Misalnya
mitos Dewi Sri sebagai Dewi Padi atau Dewi
Kemakmuran, yang dirayakan dalam setiap prosesi
tanam dan tuai padi di sawah. Mitos lainnya adalah
Buta Kala mangan candra, di mana raksasa ini
dianggap memakan bulan (saat gerhana bulan) dan
harus dilawan dengan menabuh lesung secara keras
bersama-sama, di pekarangan rumah. Di Jawa,

Volume 13 No. 1 Juli 2020 5



mitos memang sering dikaitkan dengan prosesi-
prosesi sakral tertentu (Dew12019, 93).

Nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi
lisan tersebut merupakan nilai estetika, etika, dan
moral yang menjadi pedoman hidup masyarakat
pemilik kebudayaan itu sendiri. Nilai-nilai yang
terkandung dapat berupa toleransi, kepatutan
(berhubungan dengan persoalan apa yang tabu dan
tidak tabu, dan yang benar dan tidak benar), gotong-
royong, empati, simpati, rasa saling memiliki dan
tanggung-jawab, kebersamaan, cinta alam, cinta
sesama, kesuburan, kemakmuran, dan lain-lain.
Nilai-nilai tersebut tidak hanya didapat melalui tradisi
lisan, namun juga didapati dalam praktik
kebudayaan dan kepercayaan masyarakat Islam-
Jawa di Magetan.

Eksistensi musik lesung memengaruhi
pergeseran fungsinya, dari yang sifatnya kerakyatan
menjadi ekonomis praktis. Musik lesung Magetan
kini sering ditempatkan pada ruang-ruang
pertunjukan dalam geliat pariwisata ataupun konteks
pertunjukan lain. Misalnya Festival Musik Lesung
dan Ledhug Sura. Perubahan konteks ini
memungkinkan reproduksi wacana dan makna
baru.

4.3 Penabuh dan Pola Tabuhan

Di setiap daerah terdapat jumlah dan
formasi pertunjukan musik lesung yang berbeda-
beda. Di Desa Turi, Magetan, keluarga Sutadhrana
memiliki lima orang penabuh yang semuanya adalah
perempuan dengan usia dewasa. Kesenian lesung
i berkolaborasi dengan perangkat musik lain seperti
kendang, saron demung laras sléndro dan pelog,
gitar bas, dan vokal sinden. D1 dalam kelompok
kesenian ini juga didapati sistem instrumentasi—
sebutan peran yang diberikan kepada setiap
penabuh. Lima penabuh perempuan dalam
kelompok ini mempunyai nama seperti: gaweé omah
yang diperankan oleh Saminem, titir arang oleh
Sutirah, titir kérép oleh Rukmini, gédhug oleh
Mainem, dan gémbrong oleh Sainah.

Setiap peran mempunyai tugasnya masing-
masing. Gawé omah membuka atau mengawali
gending dan menjadi acuan bagi jalannya gending,

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

Pola gawé omah dapat berbeda-beda setiap
gendingnya. Titir arang berfungsi seperti halnya
kéthuk dalam perangkat gamelan agéng,
memberikan ketukan secara konsisten dari awal
hingga akhir. Alu dengan peran ini dimainkan dengan
cara digetarkan ke badan lesung bagian dalam
sehingga menimbulkan bunyi ‘ter’. Fungsi(itir kérép
sama seperti titir arang, namun mempunyai
ketukan dua kali lebih sering ketimbang titir arang.
Titir kérép menghasilkan bunyi ‘tek’. Gédhug
mempunyai fungsi seperti halnya kendang, yaitu
sebagai pamurba irama, mengakomodasi irama
cepat lambat dan mengisi melodi berupa warna bunyi
yang berbeda-beda. Sementara itu, gémbrong di
dalam permainan lesung mempunyai fungsi seperti
halnya kémpul dan gong di dalam karawitan Jawa.
Alu-alu yang digunakan mempunyai panjang dan
diameter yang berbeda-beda berdasarkan fungsi
dalam perannya.

Pola tabuhan yang berhasil dihimpun di
kelompok kesenian ini antara lain: Duléntheng,
Kupu Tarung, Grajagan, Kutut Manggung,
Slénthak/ Sémplak Jaran, Ngudang Anak,
Bléndrong, Titir llang, Bluluk Jéblog, Njojrog,
Gambang, Madhung, dan Wayangan. Setiap
gending mempunyai warna bunyl yang
kedengarannya mirip namun tidak sama. Oleh
karena itu selain perbedaan secara musikal, secara
visual gending ini memiliki ciri penanda yang
berbeda. Pola tabuhan ini bertahan selama empat
generasi di keluarga Sutadhrana. Oleh karena faktor
usia, tidak semua dapat diingat oleh para pemainnya.

4.4 Metafora Musik Lesung

Interpretasi metafora untuk mengungkap
makna dalamkasus ini dilakukan atas bahasa (nama
gending), musik (bunyi-bunyian yang dihasilkan dari
tabuhan lesung), dan visual (teknik menabuh Kupu
Tarung).

4.4.1 Gending Kupu Tarung

Dari pola-pola tabuhan yang disebutkan,
ada beberapa nama gending yang diadopsi dari
tingkah laku binatang. D1 antaranya adalah Kupu
Tarung, Kutut Manggung, dan Slénthak/

6 Volume 13 No. 1 Juli 2020



Dea Lunny Primamona: Pemahaman Aspek Metafora Gending Kupu Tarung pada Musik Lesung di Magetan

Sémplak Jaran. Fokus dalam tulisan ini adalah
gending Kupu Tarung. Nama gending Kupu
Tarung sepintas memiliki makna literal kupu-kupu
yang sedang berkelahi atau bertarung, padahal
bukan. Kupu Tarung digunakan masyarakat untuk
menyebut dua kupu-kupu jantan dan betina yang
sedang melakukan perkawinan (sexual
intercourse). Istilah Kupu Tarung dapat juga
ditemukan di dalam kesenian caruk Banyuwangi,
gender wayang di Bali, nama tarian, dan motif mterior
rumah.

Kupu tarung adalah pola gending yang
memiliki tingkat kesulitan tersendiri menurut para
penabuh. Secara umum gending ini hanya memiliki
empat frasa (empat gatra atau birama) yang
dimainkan secara repetitif (berulang-ulang). Berbeda
dengan pola-pola yang lain, di dalam gending ini
terdapat pertukaran peran. Pada gending ini penabuh
gaweé omah beralih peran menjadi titir sedangkan
penabuh titir arang dan titir kérép beralih menjadi
pemeran gawe omah. Sehingga gending ini memiliki
dua penabuh gawé omah yang saling berhadap-
hadapan, tidak seperti pada gending lain di mana
gawe omah selalu berhadapan dengan gédhug dan
titir arang berhadapan dengan titir kérép. Selain
itu, buka gending dilakukan secara bersama-sama,
tidak saling susul seperti halnya gending yang lain.
Dengan demikian, kerumitan gending Kupu Tarung
dibandingkan dengan gending yang lain adalah
karena perubahan peran penabuh, teknik, dan
struktur permainan yang berbeda.

Berdasarkan teori yang dikemukakan oleh
Danesi, maka ada dua hal yang harus ditentukan
dalam analisis bentuk metafora, yaitu referen utama
(tenor atau topik), dan referen kedua (sarana). Kupu
Tarung dalam entitasnya sebagai sebuah nama
gending yang dibahas ini, merupakan sarana dari
metafora suatu pola ritme atau pola tabuhan lesung.
Dengan kata lain, nama gending (dalam entitas
bahasa lisan dan ucap) digunakan sebagai sarana
memetaforakan topik yang entitasnya berupa musik.
Entitas musik di dalam penulisan ini telah mengalami
proses penotasian bunyi atau pereduksian bunyike
dalam simbol visual agar dapat dipahami.

Hubungan kedua referen tersebut
menciptakan makna baru. Ini adalah sebuah sistem
tanda yang kompleks yang harus ditafsirkan, yakni
untuk mencari tahu apa yang menghubungkan kedua
referen yang memiliki entitas yang berbeda (musik
dan bahasa). Mauly Purba pernah menunjukkan
ketertarikannya pada dua hasil penelitian
etnomusikolog Hugo Zemp dengan tulisan “Aspect
of Are’Are Musical Theory” dan Steven Feld
dengan penelitiannya “Flow Like A Water Fall: The
Metaphore of Kaluli Musical Theory”. Purba
tertarik karena adanya suatu konsep di dalam
pemikiran Zemp dan Feld yang mempertimbangkan
perbendaharaan kata-kata musikal (musical
vocabulary) serta istilah-istilah musik (musical
terminology) yang ada di dalam tradisi musik tidak
sebagai sekadar materi kebudayaan atau vokabuler
semata. Selanjutnya ditegaskan, mereka justru
memandang musical vocabulary dan terminology
sebagai kesatuan meta bahasa (meta language) dari
suatu konsep musik dan berhubungan dengan teori
masyarakat (ethno theory) tertentu mengenai
bentuk musik (musical form) maupun tentang
praktik musiknya (musical practices). Pengkajian
bahasa yang digunakan mereka adalah suatu kajian
yang sangat fundamental (Purba 2004, 2). Artinya,
kedua pakar tersebut mengutamakan pemahaman
terhadap suatu arti kata, tidak hanya pada satu
konteks pemakaian saja, melainkan dalam
bermacam-macam konteks, sehingga akhirnya
mereka menemukan makna kata yang sangat
mendasar.

Kupu tarung adalah sebutan untuk
bertemunya kupu jantan dan betina dalam perilaku
perkawinan. Penamaan ini nampak irasional
seolah-olah bunyi yang dihasilkan daripola tabuhan
lesung yang diekspresikannya sangat representatif
terhadap fenomena kupu tarung tersebut.
Menurut wawancara, penggunaan istilah Kupu
Tarung sama halnya dengan penggunaan nama
gending Bluluk Jéblok, yang merepresentasikan
biji kelapa atau jeruk yang jatuh. Bagi masyarakat
pemilik kebudayaan musik lesung, penamaan
gending-gending tersebut sangat rasional. Mereka
menggambarkan peristiwa jatuhnya biji yang

Volume 13 No. 1 Juli 2020 7



ranum dengan gerakan tangan mengepal, lalu
menjatuhkan kepalan tangan tersebut dari posisi
atas ke bawah, disertai dengan peniruan bunyi
“dhug.”

Entomologi, sebuah cabang biologi yang
menyelidiki serangga dan kehidupannya dapat
memberi gambaran tentang perilaku kupu-kupu.
Pasangan lepidopterania (termasuk kupu-kupu)
kawin dengan cara hinggap dan membawa ujung
perut mereka bersama-sama. Kupu-kupu jantan
menahan kupu-kupu betina dengan kuat dengan
suatu struktur seperti tangan yang ada di perutnya,
yang disebut clasper, dan jika terancam pasangan
tersebut dapat terbang jauh sambil mempertahankan
pelukan mereka. Perkawinan terjadi selama
beberapa menit hingga beberapa jam, tergantung
pada spesiesnya (Encarta 2009).

Di dalam ensambel penyajiannya, peristiwa
kupu tarung dapat diidentifikasi pada teknik
tabuhan kedua alu gawé omah yang saling
ditumbukkan. Saminem yang semula atau pada saat
gending lain biasanya memegang peran gawé omah,
perannya digantikan oleh Sutirah. Pasangan lesung
di hadapannya, Rukmini, berganti peran dari titir
kerep menjadi gawé omah. Tugas kedua gawé
omah adalah membuka gending dan menyisipkan
pertumbukan antara masing-masing alu yang
dipegang. Pertumbukan atau tabrakan alu yang
menimbulkan bunyi “zek” ini adalah satu-satunya
analogi yang memiliki relasi logis sebagai
representasi persentuhan alat kelamin kupu-kupu
jantan dan betina. Dengan demikian dapat dipahami,
melalui teknik permainannya, gending Kupu Tarung
dianggap memiliki sifat-sifat binatang kupu-kupu
yang sedang melakukan aktivitas perkawinan.
Untuk lebih jelasnya masing-masing peran penabuh
dalam sajian musik lesung tersebut dapat dilhat
pada sekema peran penabuh seperti dalam gambar
ke-3.

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

LA RO

w |
vl Cimrear

v Chaneriy

Lagung
dan alu

Chraaai g

Gambar 3. Ilustrasi peran penabuh gending Kupu
Tarung

4.2.2 Notasi Gending Kupu Tarung

Motif yang ada di dalam gending ini antara
lain: “tr” atau “tér”, yang getaran alunya didapat
dengan cara menabuh dinding lesung bagian dalam
dengan genggaman alu yang sedikit dilonggarkan;
“tk” atau “thek”, yang didapat dengan cara
menabuhkan alu di bagian dinding dalam lesung di
sisi lain; “x”” sebagai simbol ketika kedua alu gawé
omah ditautkan (Jw: digaprukké); dan “d” sebagai
penanda “du/ duk/ dhung” yaitu menabuh alu di
bagian bibir lesung. “Gom” adalah simbol yang
digunakan penulis untuk peran gawé omah, Gém
simbol untuk gémbrong, T adalah simbol untuk titir,
dan Géd adalah simbol untuk gédhug.

Notasi yang disajikan pada gambar 4
menggunakan notasi kepatihan yang sering digunakan
oleh akademisi karawitan. Dalam notasi kepatihan
ini juga terdapat simbol kémpul dan gong yang
penyajiannya dialih wahanakan dengan instrumen
gitar bas, dan terdapat bagian repetisi yang ditandai
dengan blok warna merah muda. Bisa dilihat pola
tabuhan musik lesung tersebut dalam notasi di
gambar ke-4.

8 Volume 13 No. 1 Juli 2020



Dea Lunny Primamona: Pemahaman Aspek Metafora Gending Kupu Tarung pada Musik Lesung di Magetan

Gambar 4. Notasi gending Kupu Tarung

Dari gambar 4, dapat diketahui bahwa “x”
yang menjadi simbol pertumbukan kedua alu,
menghasilkan bunyi dua benda padat yang
bertabrakan. Bunyi “X” tersebut menandai terjadinya
proses perkawinan (sexual intercourse).

4.2.3 Lesung dan Alu Sebagai Simbol Lingga
dan Yoni

Secara fisik, lesung merupakan simbol yoni
(alat kelamin perempuan), dan alu merupakan simbol
lingga (alat kelamin laki-laki). Pertemuan keduanya
(lingga dan yoni) merupakan gambaran yang sangat
jelas tentang hubungan seksual laki-laki dan wanita,
yang dimaknai sebagai lambang kesuburan
(Wahyudiarto dan Kusmayati 2003, 251).
Permainan lesung tersebut menggambarkan
hubungan seksual dengan harapan menghasilkan
pembuahan (Peters, dkk. 2003, 163).

Sebutan lingga yoni merujuk pada artefak
budaya apapun yang memiliki dua unsur, yakni yang
berbentuk silinder dan sejenisnya, yang ditegakkan
menancap pada benda lain yang berbentuk persegi
panjang, bujur sangkar, lingkaran, dan sejenisnya
(Sunoto 2017, 155). Lingga yoni di Jawa maupun
di Bali, dapat didudukkan sebagai artefak budaya
jejak peradaban Hindu (Sunoto 2017, 156).
Menurut pernyataan Sunoto,

“Seks yang disimbolkan dan dimaknai
secara harfiah dengan penyatuan Lingga
Yoni dalam paham Hindu tidak dimaknai
sebagai pengejaran kenikmatan sesaat.
Karena itu, ketika seseorang menganggap
kotor dan rendah perwujudan seksualitas,
dengan tidak mampu mengaktualisasikan
seks dengan kondisi kejiwaan yang bebas,
maka akan muncul perasaan dikejar-kejar
rasa bersalah. Untuk itu, kondisi jiwa bebas
dan bersih ketika seksualitas diaktualkan
tanpa rasa bersalah dan menyakiti orang lain
menjadi pengejawantahan penyatuan /ingga
yoni. Pada konteks pemahaman tersebut
berarti pernikahan (vivaha) menjadi
dipahami sebagai pengejawantahan
pencapaian spiritualitas seks dengan
pengertian lebih dalam. Karena itu dalam
keyakinan Hindu, /ingga adalah simbol
atma atau roh, sedangkan yoni adalah
simbol shakti, kekuatan dan kesadaran
atma”, (Sunoto 2017, 158).

Diketahui, peradaban Hindu di Jawa
berakhir bersama runtuhnya kerajaan Majapahit
pada 1468 M (Sunoto 2017, 156). Keberadaan
Majapahit di Magetan sendiri dapat dibuktikan
dengan adanya berbagai peristiwa, situs-situs dan
artefak budaya. Petilasan yang merujuk adanya
budaya menabuh lesung sebagai bagian dari budaya
agraris antara lain dengan ditemukannya batu
berbentuk lumpang, tantri, dan yoni di Candi Reog
atau Candi Sadon di Dukuh Sadon, Desa Cepoko,
Kecamatan Panekan, Kabupaten Magetan
(Soetarjono 2003, 23).

4.3 Fungsi Metafora dalam Pola Gending
sebagai Suatu Karya Seni

Metafora di dalam karya seni tentunya
memiliki fungsi antara lain: (1) Memberikan ilustrasi
yang lebih konkrit dari sesuatu topik atau tema yang
abstrak; (2) Menempatkan makna dan penekanan
kepada objek atau fenomena yang diekspresikan;
(3) Menggiring emosi dan sikap tertentu pada proses
menafsir dan menilai; (4) Mengutamakan konsep

Volume 13 No. 1 Juli 2020 9



asosiasi; dan (5) Merangsang daya imajinasi
(Anoegrajekti 2008, 75).

Menurut data wawancara, komunitas
pendukung musik lesung memiliki cara lain untuk
merepresentasikan lambang kesuburan itu dan
menghindari kata yang dianggap tabu. Kata
“pacaran” yang dianggap tabu oleh mereka. Nilai
kepatutan ini didapatkan dari nenek moyang mereka
terdahulu. Menurut masyarakat, pacaran di dalam
konteks kekinian biasa dilakukan oleh kaum muda
di luar batas kepatutan yang dipegang teguh oleh
orang-orang terdahulu. Kata tabu sendiri berasal
dari bahasa suku Tongan yang berarti suci atau tidak
tersentuh. Semua budaya memiliki sesuatu yang
dianggap tabu. Dalam bahasa biasanya bentuk-
bentuk ini terkait dengan seksualitas, supranatural,
buang hajat, kematian, dan berbagai aspek
kehidupan sosial (Marcel 2010, 153). Kupu tarung
dipilih sebagai bahasa yang lebih halus dan patut
diucapkan. Astono dalam penelitiannya di tempat
lain juga menemukan bahwa Kupu Tarung dalam
konteks tabuhan lesung merepresentasikan
kesuburan (Astono 2001, 206). Jadi, Kupu Tarung
adalah bahasa musikal yang memiliki makna
kesuburan dalam komunitas pendukung ni.

Dalam tataran konseptual, terdapat suatu
pola dasar atau sistem hubungan tetap yang
membentuk makna hidup bagi setiap sekelompok
manusia (Sumardjo 2006, 4). Kebudayaan sendiri
dipahami sebagai cara manusia agar dapat terus
hidup. Ada dua pola besar di Indonesia yaitu pola
perang dan pola perkawinan (Sumardjo 2006, 30).
Dalam pola perang, kondisi dualistik harus
dimenangkan oleh salah satu pihak oposisi, atau
dengan kata lain harus ada kematian untuk adanya
kehidupan (Sumardjo 2006, 30-31). Sedangkan
dalam pola perkawinan, untuk dapat hidup, dua
pasangan oposisi tersebut harus dikawinkan atau
diharmonisasikan, sehingga dari perkawinan dua hal
yang paradoks itu lahir kehidupan (Sumardjo.Jakob
2006, 30-31).

Sejalan dengan pemahaman Jakob
Sumardjo ini, kesenian lesung melalui simbol-simbol
yang diaktualisasikannya, dapat dilihat sebagai pola
tiga. Sumardjo menyebutkan bahwa, “pola tiga

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

dalam kebudayaan pra modern Indonesia
berkembang di lingkungan masyarakat primordial
yang hidup dengan cara berladang (di perbukitan)
dan biasanya semi nomad ” (Sumardjo.Jakob 2006,
71), sesuai dengan kenyataan ekosistem di Magetan.
“Estetika pola tiga terletak pada simbol-simbol yang
saling berhadapan namun bertentangan, dan adanya
simbol ketiga yang lahir dari gabungan keduanya”
(Sumardjo.Jakob 2006, 71-90). Simbol-simbol
paradoks itu antara lain: /ingga dan yoni, perempuan
dan laki-laki, atau horizontal dan vertikal. Simbol
ketiga adalah gending-gending yang tercipta dari
penggabungan keduanya. “Dasar pola tiga adalah
menghidupkan”, (Sumardjo.Jakob 2006, 71).
Dari pembahasan mengenai simbol-simbol
dalam tataran konseptual, maka penulis menegaskan
bahwa kupu-kupu merupakan analogi dari manusia,
laki-laki dan perempuan. Perilaku kupu-kupu
mewakili siklus kehidupan manusia itu sendiri.
Perkawinan adalah pintu bagi lahirnya kehidupan
baru. Dengan demikian, Kupu Tarung dalam
komunitas budaya musik lesung adalah aktualisasi
pemahaman konseptual estetika paradoks pola tiga
mengenai perkawinan, untuk menghadirkan
kesuburan dan melahirkan kehidupan baru.

5. SIMPULAN

Kupu Tarung merupakan metafora dari
sexual intercourse manusia yang direpresentasikan
oleh aktifitas perkawinan kupu-kupu yang
diatualisasikan dalam simbol bahasa (nama gending)
dan musik. Sexual intercourse itu ditandai dengan
bunyi yang dihasilkan dari pertumbukan alu gawé
omah dan penampakan eksistensi kedua alu yang
berpasangan. Dalam ranah konseptual, gending
Kupu Tarung mewakili kesuburan manusia.
Kesuburan harus ditularkan dengan cara yang halus
dan sopan, seperti halnya dengan peristiwa musikal
di Magetan ini. Kesuburan tidak hanya ditemui
dalam gending Kupu Tarung saja, namun pada
beberapa gending lesung yang lain, yang mungkin
tersebar di beberapa wilayah.

Dalam perspektif kajian seni, tulisan analisis
gending Kupu Tarung inimembenarkan pernyataan

10 Volume 13 No. 1 Juli 2020



Dea Lunny Primamona: Pemahaman Aspek Metafora Gending Kupu Tarung pada Musik Lesung di Magetan

Giambattista Vico bahwa ada daya-daya kreatif
yang senantiasa bekerja di dalam manusia. Daya
tersebut diistilahkannya dengan sebutan fantasia dan
ingegno. Fantasia merupakan kemampuan
manusia untuk secara harfiah membayangkan apa
saja yang dikehendaki dengan bebas dan terpisah
dari proses biologis dan kultural, memuat daya
kreatif dibalik pemikiran baru, gagasan baru, seni
baru, sains baru, dan sebagainya; dan sementara
ingegno adalah kemampuan mengubah pemikiran
dan gagasan baru menjadi struktur representatif—
seperti halnya metafora gending Kupu Tarung ini.
Terakhir, aspek metafora dalam suatu karya seni
adalah fenomena yang umum terjadi namun seringkali
tidak kita sadari kecuali dengan melakukan
pemahaman khusus tentangnya.

6. DAFTARACUAN

Anoegrajekti, Novi. 2008. Estetika Sastra, Seni
Dan Budaya. Jakarta: UNJ Press.

Asmanidar, Asmanidar. 2019. “Tradisi Meujeungki
(Keterlibatan Perempuan Dalam
Pelestarian Nilai-Nilai Sosial Dan Budaya
DiKabupaten Pidie).” Gender Equality:
International Journal of Child and
Gender Studies 4 (1): 111-30.

Astono, Sigit. 2001. “Kebangkitan Suatu Bentuk
Kesenian Yang Pernah Mati Kothekan
Lesung Banarata, Karanganyar, Jawa
Tengah Sebagai Fenomena Acuan.” Uni-
versitas Gadjah Mada.

. 2002. “Lesung Banarata Karawitan D1
Akar Rumput.” Keteg: Jurnal
Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian
Tentang Bunyi 2 (1).

Beard, D., dan K. Gloag. 2016. Musicology: The
Key Concepts Routledge Key Guides.
London: Routledge.

Dewi, Ita Puspita. 2019. “Mitos Gendhing Dalam
Upacara Bersih Dusun Dalungan,

Kelurahan Macanan, Kecamatan
Kebakkramat, Kabupaten
Karanganyar.” Sorai. Jurnal Pengkajian
Dan Penciptaan Musik 12 (2): 93—104.

Encarta, M. 2009. Microsoft Encarta Premium.
Washington: Websters Multimedia,
Bellevue, Washington.

Fiske, Harold E. 1990. Music and Mind: Philo-
sophical Essays on the Cognition and
Meaning of Music. Vol. 25. New York:
Edwin Mellen Press.

Fiske, John. 2012. Pengantar limu Komunikasi.
3rd ed. Jakarta: Rajawali Pers.

Hanif, Muhammad. 2017. “Kesenian Ledug
Kabupaten Magetan (Studi Nilai
Simbolik Dan Sumber Ketahanan
Budaya).” Gulawentah: Jurnal Studi
Sosial 2 (2): 79-90.

Humardani, S. D. 1982. Kumpulan Kertas
Tentang Kesenian. Surakarta: ASKI
Surakarta.

Marcel, Danesi. 2010. Pesan, Tanda Dan Makna,
Buku Teks Dasar Mengenai Semiotika
Dan Teori Komunikasi. Yogyakarta:

Jalasutra.  http://jalasutra.com/
bukudetil.php?id=189.

Mariyadi, Mariyadi, Amriani Amir, and Agus
Syahrani. 2017. “Metafora Dalam Man-
tra Masyarakat Melayu Galing Sambas:
Kajian Semantik.” Jurnal Pendidikan
Dan Pembelajaran Untan Vol. 6, No
(Metafora): 1-12.

Miftahularsyad, Muhammad. 2018. “Eksistensi
Komunitas Gejog Lesung Di Yogyakarta
Dalam Penyutradaraan Film Dokumenter
Potret “Tjipto Sworo.” Program Studi
Televisi Dan Filem, Jurusan Televisi,
Fakultas Seni Media Rekam, Institut Seni
Indonesia Yogyakarta.

Volume 13 No. 1 Juli 2020 11



Peters, J.E.E., dkk. 2003. Sonic Orders in ASEAN
Musics: A Field and Laboratory Study
of Musical Cultures and Systems in
Southeast Asia. Singapore: ASEAN
Committee on Culture and Information.

Primamona, Dea Lunny. 2015. “Kajian Metafora
Pola Tabuhan Kupu Tarung Studi Kasus
Di Desa Turi, Magetan, Jawa Timur.”
Skripsi S1 Jurusan Etnomusikologi,
Fakultas Seni Pertunjukan. Institut
Seni Indonesia (IS1) Surakarta.

Primamona, Dea Lunny, and Dolly Nofer. 2019.
“Ledhug: Syncretic Music Culture in
Magetan.” Dewa Ruci: Jurnal
Pengkajian Dan Penciptaan Seni 14
(2): 1-12.

Purba, Mauly. 2004. “Pemahaman Aspek Metafora
Di Dalam Tradisi Musik Lisan Merupakan
Satu Usaha Pemahaman Sistem Teori.”
Repositori Institusi Universitas Sumatera
Utara. 2004. http://repository.usu.ac.id/
bitstream/handle/123456789/1677/
etnomusikologi-mauly.pdf?sequence=1.

Ricoeur, Paul. 2012. Teori Interpretasi,
Memahami Teks, Penafsiran, Dan
Metodologinya. Edited by Damanhuri
Muhammed. Yogyakarta: IRCiSoD.

Salim, Salim. 2014. “Kethoprak Lesung Cahyo
Budoyo Di Dusun Sidowayah,
Hargowilis, Kokap, Kulon Progo (Suatu
Tinjauan Aspek Sosial Budaya).”
Canthing 2 (2).

Soetarjono. 2003. Sejarah Kabupaten Magetan.
2nd ed. Magetan: Arsip Pemerintah
Kabupaten Magetan.

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

Sugiharto, Bambang. 2013. Untuk Apa Seni?
Bandung: Matahari.

Suharto, S, and Siti Aesijah. 2014. “The Lesung
Music in the Village of Ledok Blora Re-
gency.” Harmonia: Journal Of Arts
Research And Education 14 (1): 65-71.

Sumardjo.Jakob. 2006. Estetika Paradoks.
Bandung: Sunan Ambu Press.

Sunoto, Sunoto. 2017. “Lingga Yoni Jejak
Peradaban Masyarakat (Jawa, Bali) Dari
Perspektif Positivistik.” Bahasa Dan
Seni: Jurnal Bahasa, Sastra, Seni, Dan
Pengajarannya 45 (2): 155-69.

Wahyudiarto, Dwi, and Hermien Kusmayati. 2003.
“Kothekan Lesung Dalam Upacara
Ruwatan Di Purwopuran, Jawa Tengah:
The Kothekan Lesung in the Ritual
Ruwatan at Purwopuran, Central Java.”
Sosiohumanika (16/B) 16 (2003).

Widiyanto, Daniel Merkurius. 2009. “Kothekan
Lesung Sebagai Musik Liturgi Studi
Kasus: Gereja Katolik Santo Pius X
Karanganyar.” Institut Seni Indonesia
Surakarta.

Wiradharma, Gunawan, and Afdol Tharik WS.
2016. “Metafora Dalam Lirik Lagu
Dangdut: Kajian Semantik Kognitif.”
Arkhais-Jurnal Ilmu Bahasa Dan
Sastra Indonesia 7 (1): 5-14.

Zulkifhi. 2017. ““Pakkebua’ Batu’/ : Pengrajin Batu,
Kerajinan, Dan Dampaknya Terhadap
Masyarakat Di Desa Allakuang,
Kecamatan Maritengngae, Kabupaten
Sidrap.” Jurnal Etnografi Indonesia 2
(2):201-19.

12 Volume 13 No. 1 Juli 2020



