
51Volume 13 No. 1 Juli 2020

Denis Setiaji: Dongkari:  Interpretasi Penembang terhadap Pembentukan Ornamentasi Vokal Tembang Sunda Cianjuran

1. PENDAHULUAN

Kesenian Tembang Sunda Cianjuran lahir
sebagai sebuah genre musik Janaswara (vokal)
dengan jenis Anggana Sekar (Natapraja 2003:73),
diadopsi dari berbagai kesenian vokal yang
berkembang sebelumnya di tanah Pasundan.
Tembang Cianjuran lahir pada masa Pemerintahan
R.A.A Kusumaningrat atau biasa dikenal sebagai

DONGKARI:  INTERPRETASI PENEMBANG
TERHADAP PEMBENTUKAN ORNAMENTASI VOKAL

TEMBANG SUNDA CIANJURAN

Denis Setiaji
Pengajar Jurusan Etnomusikologi

Fakultas Seni Pertunjukan
Institut Seni Indonesia Surakarta

Jl. Ki Hajar Dewantara No. 19, Jebres, Kota Surakarta 57126
Email: setiajidenis@gmail.com

ABSTRACT

The following research aims to explain about how Dongkari as aesthetic concept, constructing
ornamentation in Tembang Sunda Cianjuran. This research employs phenomenology approach also
filedwork activity and depth interview with singer or “penembang” who exist around Bandung,
West Java. This studydescribes the Dongkari as element of ornamentation which is used by
penembang to create ornamentation in performing Tembang Sunda Cianjuran songs. As a result,
Dongkari as the basic construction of ornamentation, should be operated by penembang based on
virtuocity and interpretation of each penembang.

Keywords: dongkari, Tembang Sunda Cianjuran, ornamentation.

ABSTRAK

Penelitian ini difokuskan untuk melihat bagaimana Dongkari sebagai konsep estetis membentuk ornamentasi
vokal pada Tembang Sunda Cianjuran. Penelitian yang dilakukan menggunakan metode fenomenologi
dengan melakukan studi lapangan ke sejumlah praktisi Tembang Sunda Cianjuran di wilayah Bandung,
Jawa Barat. Penulis mencoba melakukan deskripsi mengenai Dongkari sebagai unsur pembentuk ornamen
kemudian digunakan oleh penembang untuk menciptakan ornamentasi dalam membawakan repertoar
lagu dalam Tembang Sunda Cianjuran. Pada akhirnya Dongkari sebagai konstruksi dasar pembentuk
ornamen kemudian dioperasikan berdasarkan virtuositas dan interpretasi setiap penembang.

Kata kunci: Dongkari, Tembang Sunda Cianjuran, ornamentasi.

Dalem Pancaniti pada pertengahan abad 19
(Sukanda 1983:24–25).

Tembang Sunda Cianjuran sudah sejak lama
diajarkan menggunakan sistem oral yang dikenal
dengan istilah “ngabeo”. Istilah tersebut teranalogi
dari orang mengajarkan berbicara kepada burung
Beo. Pada aktivitas pengajaran Tembang Sunda,
setiap guru di sanggar-sanggar seni melakukan
metode “ngabeo” dengan cara guru memberikan



52 Volume 13 No. 1 Juli 2020

contoh praktik dongkari yang ada pada repertoar
Tembang untuk kemudian ditirukan oleh muridnya.

Metode ngabeo di atas termasuk ke dalam
metode pembelajaran musik yang disebut oral
transmission. Metode yang dimaksud seperti yang
dijelaskan pada kutipan di bawah ini.

“Most music is learned orally, by
intentional listening and by osmosis, by
absorbing what we hear around us, where
music is taught primarily by oral
transmission, the teacher play a,
significant role, as a repository of
knowledge and technique, the individual
responsible for musical quality and often
a guide in life…student-teacher
relationship vary greatly. Particularly
where music is being transmitted orally,
but within written tradition as well,a
teacher might or might not be willing to
make verbal explanations, preferring
instead that the student listen, watch, and
do” (Wade 2004:17).

(Kebanyakan musik yang dipelajari secara
oral, dengan mendengarkan  secara intensif,
secara osmosis dengan menyerap apa yang
kita dengar di sekitar kita, di mana musik
yang diajarkan terutama secara lisan, guru
memainkan peran penting, sebagai gudang
pengetahuan dan teknik, individu yang
bertanggung jawab atas kualitas musik dan
menjadi panduan dalam kehidupan…
hubungan siswa-guru sangat bervariasi
terutama di mana musik sedang dikirim
secara lisan, tetapi dalam tradisi tertulis juga,
guru mungkin atau mungkin tidak bersedia
untuk membuat penjelasan verbal, lebih
memilih siswa untuk mendengarkan,
menonton, dan melakukan).

Ngabeo sebagai bentuk oral transmission,
mengedepankan peran seorang guru sebagai sumber
segenap ilmu Dongkari. Ruang lingkup proses
pembelajarannya, mulai dari pengetahuan sampai

dengan penguasaan praktik Dongkari hingga
pembentukan kualitas menembang seorang murid.
Secara umum masing-masing guru tembang memiliki
kesamaan dan perbedaan dari tata cara dan capaian
pembelajaran mengunakan metode ngabeo.

Tembang Sunda Cianjuran memiliki konsep,
teknik, dan ornamentasi yang disebut dengan
Dongkari. Pada Tembang Sunda Cianjuran,
Dongkari merupakan persoalan musikal yang
menitik-beratkan fungsinya sebagai unsur
pembentuk ornamentasi pelaguan. Pengertian
ornamentasi dalam Kamus Bahasa Indonesia, adalah
perhiasan dengan menggunakan ornamen-ornamen.
Dalam hal ini ornamen bisa dikatakan tidak berdiri
secara tunggal, karena ornamentasi melibatkan
rangkaian unsur-unsur ornamen. Begitupun di dalam
Tembang Sunda Cianjuran, ornamentasi merupakan
tindakan penggunaan sejumlah dongkari dalam
praktik pelaguan Tembang Cianjuran yang
keberadaannya terletak pada pelaguan kata maupun
suku kata dalam sebuah rumpaka.

Dalam tulisan ini akan dipaparkan
pemasalahan ornamentasi dalam Tembang Sunda
Cianjuran. Terutama dongkari sebagai bahan baku
ornamen. Bagaimana bentuk ornamentasi terhadap
sebuah lagu hingga persoalan ornamentasi sebagai
media interpretasi penembang.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Elis Rosliani tahun 1998 dalam tulisannya
yang berjudul “Teknik Vokal Atjitjah dalam Seni
Tembang Cianjuran” menjelaskan mengenai gaya
nyanyian secara personal seorang Juru Mamaos
yang hidup pada perkembangan Tembang
Cianjuran di zaman setelah Perang Kemerdekaan.
Dalam tulisannya juga disebutkan 17 jenis dongkari
beserta contoh pengaplikasiannya secara musikal
dalam repertoar Tembang. Elis dalam tulisannya lebih
mengarah kepada persoalan teknik atau gaya
nyanyian secara personal seorang penembang,
sedangkan kaitannya dengan ideasi dan ornamentasi
dalam dongkari tidak banyak disinggung. Namun,
skripsi di atas tentunya membantu memberikan
pemahaman awal tentang bentuk musikal pada



53Volume 13 No. 1 Juli 2020

Denis Setiaji: Dongkari:  Interpretasi Penembang terhadap Pembentukan Ornamentasi Vokal Tembang Sunda Cianjuran

teknik ornamentasi Tembang Cianjuran yang akan
dibahas lebih lanjut dalam tulisan ini.

Dalam Tesis yang berjudul “Formula
Ornamen Dongkari” secara spesifik membahas
persoalan ornamen vokal Tembang Cianjuran.
Penelitian yang diangkat menitikberatkan persoalan
penggunaan dongkari di kalangan seniman kahot
(populer) serta hubungan dongkari dan ornamen.
Secara objek material dan formal judul ini
bersinggungan dengan pembahasan ornamentasi
dalam penelitian ini. Namun,  dalam tesis tersebut
tidak menjelaskan pernyataan mengenai faktor-
faktor penyebab seorang seniman menggunakan
interpretasi vokal tertentu. Meskipun terlihat celah,
tesis di atas memberikan banyak informasi terutama
membantu penulis dalam melihat fenomena
pengaplikasian dongkari oleh praktisi Tembang
Sunda Cianjuran.

Diktat berjudul “Tembang Sunda Cianjuran
Sekitar Pembentukan dan Perkembangannya”
disusun Enip Sukanda yang diterbitkan oleh Proyek
Pengembangan Institut Kesenian Indonesia Sub
Proyek Akademi Seni Tari Indonesia Bandung
1983/1984 menjelaskan Tembang Cianjuran yang
di tinjau dengan pendekatan historis mulai dari
lahirnya Seni Mamaos hingga pengembangan lagu
– lagunya. Enip dalam diktatnya sama sekali tidak
mendeskripsikan persoalan dongkari karena
tulisannya memang lebih mengarah pada Tembang
Cianjuran secara kontekstual.

Artikel Ilmiah Yus Wiradireja dalam Jurnal
Panggung No. XXXIV tahun 2005 berjudul “Seni
Ngaos, Mamaos, dan Maenpo” juga menjelaskan
sedikit tentang perkembangan awal terbentuknya
seni mamaos, walaupun tulisannya lebih mengarah
terhadap esensi religiuitas dalam berbagai kesenian
yang tertera pada judul artikel tersebut. Dalam
dongkari terdapat beberapa istilah yang digunakan
untuk menyebutkan sebuah teknik dengan
mengadopsi istilah dalam seni maenpo (pencak
silat). Cacag, beulit, adalah beberapa teknik yang
ada dalam Tembang Cianjuran sebagai salah satu
pembangun dongkari, dan dalam maenpo sebagai
jurus atau teknik gerakan beladiri. Artikel ilmiah di
atas tidak menyebutkan adanya pengadopsian istilah

dari maenpo yang dipakai pada dongkari dalam
Tembang Cianjuran (mamaos).

Informasi yang cenderung mengarah ke
persoalan historis juga tertera dalam buku
“Gamelan The Traditional Sound of Indonesia”
karya Henry Spiller pada tahun 2004. Buku Spiller
menitikberatkan kajiannya terhadap deskripsi umum
kesenian dari beberapa etnis di Nusantara. Dalam
bukunya tersebut menyebutkan bentuk musik
Cianjuran (Tembang Cianjuran) mulai dari
format penyajian (penembang, kecapi indung,
rincik, dan suling) hingga informasi Tembang
Cianjuran yang merupakan sejenis puisi yang di
akhiri dengan lagu ekstra (panambih) yang termasuk
kedalam jenis kawih1. Diktat, artikel ilmiah, dan
buku di atas memberikan gambaran awal terkait
persoalan eksistensi Tembang Cianjuran khususnya
dalam perspektif historis dalam menunjang tulisan
ini.

Mariko Sasaki (2007) dalam bukunya yang
berjudul “Laras Pada Karawitan Sunda”
menyinggung pula persoalan Tembang Cianjuran
terutama kecenderungan laras yang digunakan di
dalamnya, serta penjelasan mengenai Tembang
Cianjuran sebagai salah satu ekspresi kesenian
masyarakat Sunda yang dominan. Fokus dalam
buku sekaligus tesisnya tersebut lebih mengarah
pada fenomena laras ganda dalam karawitan Sunda,
di dalamnya sama sekali tidak disinggung mengenai
dongkari pada seni mamaos.

Zanten dalam artikelnya tentang Tembang
Cianjuran, menyebutkan ornamen dalam dongkari
ialah sebagai macam – macam ombak (vibrato),
yang tentu dibangun dari sejemlah rangkaian melodi.
Dalam artikelnya tersebut Zanten mencoba
mengklasifikasikan beberapa istilah ornamen serta
mendeskripsikan macam – macam ombak yang
biasa digunakan dalam vokal dan instrumen (suling,
rebab, kacapi) dengan menggunakan tiga variabel
diantaranya : (1) Jangkauan tingginya nada dalam
cent; (2) Jangkauan Intensitas dalam decibel; (3)
jumlah periode (gelombang) dalam satu detik.
Artikel di atas tentunya memberikan informasi
penting mengenai bentuk musikal dari beberapa
teknik dalam dongkari, namun persoalan konsep



54 Volume 13 No. 1 Juli 2020

dari terbentuknya ornamentasi belum disingung
dalam tulisan tersebut. Tulisan di atas membantu
analisis penulis dalam memahami informasi tentang
ornamen vokal dalam Tembang Cianjuran.

Selain referensi mengenai objek material,
beberapa tulisan mengenai objek formal serta
metode dalam penelitian ini juga penulis tinjau.
Beberapa sumber seperti yang akan dipaparkan pada
paragraf berikut.

Dalam Kamus Filsafat yang di susun oleh
Lorens Bagus tahun 1996, terdapat beberapa
pengertian mengenai istilah konsep dan teknik.
Kedua istilah tersebut di rujuk dari berbagai sudut
pandang para filsuf dengan pemahaman yang
beragam. Sumber tersebut memberikan kontribusi
yang signifikan terhadap penelitian ini, terutama
dalam memberikan pemahaman awal mengenai
definisi konsep dan teknik secara umum. Hal tersebut
dinilai penting sebagai acuan dalam membedah
persoalan konsepsi dan teknik dongkari oleh para
seniman cianjuran.

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI) offline, definisi umum ornamen dan
ornamentasi menjadi penting dalam memberikan
pemahaman awal. Selain dalam KBBI, dalam The
Dictionary Music and Musician oleh Sadie Stanley
volume 12 dan 18 tahun 2001, terdapat beberapa
pemahaman ornamentasi dalam perspektif musik
barat. Bagaimana yang disebut ornamen serta
keadaan para musisi dalam menggunakan ornamen,
juga memahami ornamentasi musikal pada zaman
Barok. Penjelasan di atas dapat dijadikan sebagai
bahan perbandingan 2 fenomena dunia musik
berbeda (vokal musik barat dan Tembang Sunda)
dalam memahami ornamentasi musiknya masing-
masing.

Zanten dalam studinya tahun 1989 tentang
Tembang Sunda Cianjuran, suatu keharusan
memberi perhatian terhadap sudut pandang para
musisi/pelaku tembang tentang tembang Sunda (ex.
Konsep-konsep yang mereka gunakan, prinsip-
prinsip atas klasifikasi mereka tentang tembang dan
musiknya). Kemudian, Zanten membandingkan
dengan apa yang diamati secara langsung dan model
analisis yang disusunnya. Selama penelitiannya

tersebut, secara kontinyu melakukan interaksi
dengan pihak/objek amatannya. Zanten menegaskan
pula bahwa observasinya bukanlah bebas nilai,
sebab dalam prosesnya dijumpai model-model yang
perlu diperbaharui karena dari data-data itulah ia
mulai mendapatkan gambaran yang lebih jelas.
Pendekatan yang dilakukan Zanten dapat
membimbing tulisan ini dalam membangun validitas
data ketika field work dilakukan. Sehingga konsep
lokal yang dibangun oleh budaya lokal menjadi
sejajar antara realitas lokal dan apa yang dituliskan
sebagai pengetahuan.

Tulisan di atas berlandaskan sudut pandang
yang berbeda satu sama lainnya. Begitu pula tulisan
ini yang membahas objek Tembang Cianjuran,
namun lebih menitikberatkan kajian pada sudut
pandang dongkari sebagai bangunan musikal yang
menjadi suatu persoalan. Persoalan ide yang
diimplementasikan ke dalam teknik oleh para
seniman Tembang serta perwujudan ornamentasi
yang kemudian akan dideskripsikan lebih lanjut oleh
penulis.

3. METODE

Persoalan dongkari di atas akan penulis
deskripsikan berdasarkan pemahaman native
sebagai pemilik kesenian Tembang Sunda Cianjuran.
Dongkari sebagai konsep, teknik, dan ornamentasi
berarti sesuatu menurut pemahaman pemilikinya.
Untuk itu dalam mendeskripsikannya penulis
menggunakan fenomenologi sebagai sebuah konsep
sekaligus metode yang relevan.

Fenomenologi pada dasarnya merupakan
jalan untuk melihat gejala secara mutlak dan
mendasar dalam aktivitas ilmiah. Ia bukanlah ilmu
melainkan cara pandang (a way of looking at thing)
untuk meyakinkan orang atas suatu fenomena. Untuk
memahami sebuah gejala metode ini mensyaratkan
penggunanya untuk bersabar menyaksikan,
mendengarkan, hingga menyelami bahasa yang
diungkapan (Brouwer 1983:3). Melalui pendekatan
ini penulis mencoba melihat sebuah gejala untuk
menghasilkan pengetahuan yang murni (Hardiman
and Sitorus 2009:5).



55Volume 13 No. 1 Juli 2020

Denis Setiaji: Dongkari:  Interpretasi Penembang terhadap Pembentukan Ornamentasi Vokal Tembang Sunda Cianjuran

Secara Etimologis, Fenomenologi adalah
terusan dari kata fenomenon dan logos yakni ilmu
tentang fenomena (Sobur 2013:14). Secara umum
fenomenologi dimaknai seperti pada kutipan di
bawah ini,

Dalam pengertian yang paling inti, istilah
fenomenologi menunjuk pada suatu teori
spekulatif tentang penampilan pengalaman;
dan dalam penggunaan awal, pengertian
fenomenologi dikaitkan dengan dikotomi
“phenomenon-noumenon”, suatu perbedaan
yang tampak (phenomenon) dan yang tidak
tampak (noumenon). Fenomenologi Husserl
merupakan usaha spekulatif untuk
menentukan hakikat yang seluruhnya
didasarkan atas pengujian dan penganalisisan
terhadap sesuatu yang tampak (Sobur
2013:15).

Awalnya Fenomenologi merupakan
pendekatan filsafat yang fokus terhadap analisis
kesadaran manusia (Bagus 2005:234).
Fenomenologi adalah sebuah upaya pengungkapan
sebuah makna dari pengalaman individu maupun
masyarakat. Makna yang dialami seseorang
berkaitan dengan sesuatu yang dialaminya (Edgar
and Sedgwick 2005:273). Kemudian fenomenologi
berfokus pada pengalaman personal termasuk
bagaimana para individu mengalami sesuatu satu
sama lain (Littlejohn 2002:13). Sejalan dengan itu
fenomenologi berkaitan pula dengan penampakan
suatu objek, peristiwa, atau suatu kondisi dalam
persepsi (Littlejohn and Foss 2005:38). Kemudian
Fenomenologi juga mengajarkan bahwa realitas itu
akan muncul melalui sebuah proses aktif yang tidak
terlepas dari kesadaran, tidak sama seperti idealism
yang menafikan suatu realitas objektif (Delfgaauw
2001:105).

4. PEMBAHASAN

A. Unsur Pembentuk Ornamen
Dongkari dipahami penembang sebagai

sebuah persoalan mikro musikal yang paling
mendasar. Dikatakan seperti itu karena Tembang

Sunda Cianjuran menitik-beratkan kekhasannya di
dalam konsep dongkari. Sebagai bahan baku
pembentuk ornamen, dongkari merupakan alat
pencapaian estetika vokal Tembang Sunda
Cianjuran yang utama. Sangat bertolak belakang
dengan fungsi hiasan dalam seni pada umumnya yang
cenderung bersifat sekunder.

Dongkari sebagai sejumlah teknik, bila satu
sama lain menjadi satu rangkaian, maka disebutlah
ornamen. Bentuk-bentuk ornamen dalam Tembang
Sunda melekat pada rumpaka. Pembubuhan
ornamen dalam rumpaka menurut Elis bersifat
persuku kata. Artinya teknik cenderung digunakan
persuku kata dalam sebuah kalimat lagu.

Rangkaian teknik tersebut—misalnya dari
19 dongkari yang telah ditemukan—satu sama lain
saling merangkai. Komposisi teknik tergantung
penembang, artinya teknik disesuaikan dengan
keperluan penembang dalam mengolah ornamen.
Dalam satu kalimat lagu, cenderung tidak semua suku
kata ditempeli ornamen. Rangkaian ornamen bisa
ditempatkan di awal kalimat, tengah kalimat, maupun
akhir kalimat. Semua dilakukan tergantung
kebiasaan para penembang saat membawakan
macam-macam lagu.

Tidak ada aturan khusus mengenai cara
merangkai dongkari. Setiap penembang memiliki
rumus tersendiri dalam menyusun dongkari hingga
menjadi ornamen vokal. Misalnya mengapa ada
ornamen  dengan komposisi inghak dan galasar,
kemudian komposisi ornamen riak, beulit, galasar
pada suku kata terakhir lagu rajamantri.
Kesemuanya merupakan hasil pengalaman para
penembang kaitannya dengan persoalan rasa musikal
Tembang Sunda secara keseluruhan.

Walaupun para penembang cenderung
subjektif dalam menggunakan dongkari, akan tetapi
masyarakat Tembang Sunda Cianjuran seperti
memiliki formula estetis bersama. Kaitannya dengan
tepat-tidak tepatnya, enak-tidak enaknya,
wirahma-teu ngawirahmana (wirasa)
penggunaan ornamen dalam Tembang Sunda
Cianjuran. Hal tersebut sejalan dengan pernyataan
Elis yang mengungkapkan bahwa setiap penembang
bebas mengkomposisikan dongkari, namun seorang
penembang harus mengerti bagaimana hasil estetis



56 Volume 13 No. 1 Juli 2020

dari pengkomposisian unsur ornamen tersebut,
apakah kebanyakan apresiator menerima atau
menilai sebaliknya. Elis juga menegaskan, bahwa
pada akhirnya Tembang Sunda Cianjuran sebagai
seni pertunjukan menghasilkan persoalan ngeunah-
teu ngeunahna (enak-tidak enaknya) yang akan
diterima oleh apresiator dan penikmat Tembang
(wawancara 23 April 2015).

Ornamen ternyata tidak hanya sebatas
merangkai beberapa teknik, akan tetapi ada
pertimbangan yang dilakukan penembang dalam
menggunakan dongkari. Unsur ornamen memiliki
sifat fleksibel dalam pengoperasionalannya,
akan tetapi ada persoalan estetis yang belum bisa
dijelaskan dalam penelitian ini yang kaitannya
dengan hasil penembang dalam penyajian
Tembang Sunda Cianjuran, seperti apakah
ukuran ketajaman penggunaan sebuah dongkari,
kaitannya dengan tepat-tidak tepatnya, enak-
tidak enaknya penggunaan ornamen dan
pengkomposisian dongkari dalam sebuah lagu dan
lain sebagainya.

B. Ornamentasi Lagu
Dongkari menjadi unsur dalam komposisi

ornamen. Setiap penembang secara subjektif
memberikan ornamen dalam lagu. Satu lagu dengan
lagu lainnya tentu memiliki pendekatan ornamen yang
berbeda, terutama berbicara mengenai perbedaan
wanda lagu. Menurut Heri, setiap wanda dalam
Tembang memiliki kecenderungan penggunaan
dongkari. Misalnya, wanda papantunan, di
dalamnya penembang banyak menggunakan
dongkari galasar, beulit, jekluk, dan gibeg. Dalam
jejemplangan menurutnya sangat didominasi
dongkari beulit, sedangkan rarancagan lebih
fleksibel, menggunakan semua teknik dongkari dan
lain sebagainya. Namun, perlu diperhatikan bahwa
pemahaman seniman yang subjektif, memungkinkan
pernyataan di atas belum tentu digunakan oleh
perspektif seniman lainnya (wawancara 29 April
2015).

Sebagai contoh dalam lagu papantunan
laras pelog misalnya, di bawah ini akan dipaparkan
contoh lagu dan pembubuhan ornamennya oleh

penembang Nenden DK,  dari rekaman video
(diunduh pada 13 April ýý2014, þý2:24:42 ),

“Mupu Kembang”

Gambar 1. Analisis Dongkari pada lagu Mupu
Kembang

Dalam lagu jenis papantunan yakni “Mupu
Kembang” di atas, memang seperti yang disebutkan
oleh Heri, terdapat unsur-unsur dongkari beulit (Ã),
gibeg (º), galasar (Ç), dan jekluk (“) seperti pada
simbol2 yang dicetak merah. dongkari gibeg (º)
paling dominan digunakan dari keempat dongkari
tersebut, tercatat ada 8 dongkari gibeg (º) sama
dengan jumlah dongkari lapis (H”) yang tercatat
ada 8 buah pada lagu di atas. Selain itu ada pula
dongkari lainnya seperti riak (”””), gedag (Æ), kait
(b), inghak (~), baledog (    ), dan buntut (ë) yang
menjadi komposisi unsur ornamen di dalamnya.

 



57Volume 13 No. 1 Juli 2020

Denis Setiaji: Dongkari:  Interpretasi Penembang terhadap Pembentukan Ornamentasi Vokal Tembang Sunda Cianjuran

Dengan contoh kasus dua lagu di atas, bisa
dikatakan bahwa lagu dalam wanda memiliki
kecenderungan penggunaan dongkari di dalamnya.
Selain mengenai dominasi unsur pembentuk ornamen
dalam sebuah wanda ataupun lagu, dongkari
sebagai unsur ornamen yang bersifat silabis, melekat
pada tingkatan suku kata secara tunggal, maupun
merangkai. Terangkainya suatu ornamen adalah
ketika penembang tersebut melakukan ornamentasi
dalam satu nafas, artinya rangkaian ornamen sangat
bergantung terhadap teknik pedotan atau frasering
seorang penembang. Pelaguan satu kalimat dapat
dilakukan dalam satu, dua, maupun tiga tarikan nafas,
tergantung kemampuan dan kebiasaan penembang.

Pada saat sebuah teknik dongkari berdiri
sendiri dalam satu suku kata, tetapi penembang
membunyikannya satu nafas dengan rangkaian
dongkari di depannya, maka dongkari tersebut
tidak bersifat tunggal, karena menjadi satu rangkaian
ornamen. Namun adapula dongkari yang dalam satu
kalimat lagu, hanya terdapat satu unsur teknik di
dalamnya. Sebagai contoh seperti kalimat lagu
pertama dalam “Mupu Kembang”.

Dalam kalimat lagu pertama yang  berbunyi,
“Dewi asri tanding leuwih”, dongkari yang
dicetak merah hanya terletak pada suku kata “wih”
pada kata “duaan”, yakni dongkari leot (n).
Contoh lainnya yakni dalam lagu “Rajamantri”
seperti di bawah ini,

Dalam satu kalimat lagu “majar sapikir
saati”, dongkari baledog (    ) hanya terletak pada
vokal “a” dalam kata “saati”. Dalam kasus ini,
walaupun dongkari tersebut bersifat tunggal dalam
satu kalimat lagu, tetap dianggap sebagai hiasan.

Dalam satu kalimat lagu, dongkari yang
digunakan bervariasi mulai dari yang sifatnya tunggal,
hingga terangkai dua hingga tujuh ornamen bahkan

lebih, tergantung kemampuan seorang penembang.
Namun yang menjadi khas dalam Tembang Sunda
ialah penumpukan ornamen yang silabis. Seperti yang
diungkapkan oleh Elis bahwa dongkari menumpuk
ditingkatan suku kata, sehingga dalam satu suku
kata memiliki unsur ornamen yang variatif (Rosliani
2014:93).  Di bawah ini adalah contoh rangkaian
dongkari pada tingkat suku kata dari analisis lagu
Mupu Kembang di atas dan sumber lainnya,

Pada baris kedua lagu, khususnya rumpaka
“angkat bari rerendengan” terdapat dua unsur
ornamen gibeg (   ) dan lapis (   ), yakni suku kata
“ba” dalam kata “bari”. Seorang penembang relatif
cepat menguasai atau mengolah komposisi dua
dongkari dengan komposisi apapun apabila telah
menguasai semua teknik.

Rangkaian tiga dongkari di atas pada
kalimat lagu baris ketiga dengan rumpaka “nya
cadas cadas harerang” terutama suku kata “re”
dalam kata “harerang”. Tiga unsur ornamen
tersebut di antaranya, dongkari inghak (~), gibeg
(   ), dan lapis (   ).

Selanjutnya rangkaian empat dongkari
dalam kalimat lagu “Mupu Kembang” baris ke dua
di atas, terutama rumpaka “angkat bari
rerendengan”, terletak pada suku kata terakhir kata
“an” dalam kata “rerendengan”. Unsur dari
rangkaian empat ornamen tersebut yakni, dongkari

 

ƺ ≈ 

ƺ ≈ 



58 Volume 13 No. 1 Juli 2020

riak (      ), inghak (~), gedag (  ), dan jekluk
(    ). Menggunakan empat unsur dongkari, sudah
memiliki tingkat kesulitan tersendiri, terutama dalam
hal teknik pengolahan ketajaman dongkari serta
pernafasaan oleh seorang penembang.

Dalam kalimat lagu “Pager Ageung” baris
ke tiga, terdapat suku kata yang terdiri dari lima
unsur ornamen. Pada kalimat rumpaka “dadalan
rek gering hate”, suku kata “te” dalam kata hate
mengandung lima unsur ornamen di antaranya
dongkari riak (      ), inghak (~), gedag (   ), gibeg
(   ), dan lapis (   ).

Ornamen dengan komposisi enam dongkari
sebagai contoh yakni dalam lagu “Panangis Degung”
terutama kalimat lagu baris ke delapan. Rumpaka
“padahal aya hesena” dalam kata “hesena”
terutama suku kata “se”. Rangkaian dongkari
tersebut yakni, riak (     ), lapis (   ), gibeg (  ) ,
beulit (   ), riak (     ), dan lapis (  ). Beberapa
rangkaian ornamen dalam satu suku kata memang
banyak unsur dongkari yang diulang, seperti lagu
di atas mengulang dongkari riak (      ) dan lapis
(    ).

Selain ornamen dengan unsur enam,
ornamen dengan unsur tujuh rangkaian dongkari
juga banyak ditemukan dan dipraktikan oleh para
penembang yang notabene memiliki virtuositas yang

mapan. Semua hal teknis dalam menembang telah
dilampaui, sehingga penembang tinggal melakukan
pengembangan interpretatif. Salah satunya ialah
dengan penggunaan rangkaian tujuh ornamen. Lagu
berjudul “Liwung” dalam salah satu rumpaka
khususnya baris terakhir atau ke sembilan yang
berbunyi “kukituna ngan manjangkeun
lalamunan”, suku kata “na” pada kata “kukituna”
terdapat tujuh unsur dongkari yang merangkai
menjadi ornamen, di antaranya teknik riak (      ),
beulit (   ), gibeg (    ), leot (     ), inghak (~), dan
gedag (    ) yang diulang dua kali.

Demikian beberapa contoh ornamen yang
berunsur teknik dongkari pada kasus lagu-lagu
Tembang Sunda Cianjuran. Contoh di atas hanya
beberapa fenomena ornamentasi dan aplikasi di
dalam suku kata rumpaka lagu, mengingat ciri khas
Tembang Sunda yang berada pada penumpukan
ornamen secara silabis. Masih banyak contoh lainnya
baik secara komposisi maupun banyaknya rangkaian
dongkari.

Setelah pada tingkatan suku kata, kemudian
ornamentasi digabung pada tingkat kalimat lagu,
misalnya pada contoh di bawah ini,

Contoh Lagu “Mupu Kembang” baris
kedua di atas adalah ornamentasi lagu penggabungan
unsur ornamen dari tingkat suku kata ke kalimat.
Pada suku kata “ba” dalam kata “bari” dan suku
kata terakhir “an” dalam “rerendengan”. Sehingga
dalam satu kalimat terdapat ornamentasi dengan
unsur dongkari gibeg (   ), lapis (  ), riak (    ),
inghak (~), gedag (   ), dan jekluk (   ). Di bawah
ini contoh lagu lainnya yakni lagi Papatet yang telah
dianalisis di atas,

ᴖᴖᴖ 
√ 

Ζ 

ᴖᴖᴖ Ζ 
ƺ ≈ 

ᴖᴖᴖ ≈ ƺ 
 ᴖᴖᴖ ≈ 

ᴖᴖᴖ 
≈ 

 
ᴖᴖᴖ 

Ζ 
ƺ ٮ 

ᴖᴖᴖ 
Ζ 

ƺ ≈ 
√ 



59Volume 13 No. 1 Juli 2020

Denis Setiaji: Dongkari:  Interpretasi Penembang terhadap Pembentukan Ornamentasi Vokal Tembang Sunda Cianjuran

Salah satu contoh di atas pada baris ke dua
lagu “Papatet” di dalam kalimat lagu “Pangrango
geus narik kolot”, suku kata “ngo” dalam
“Pangrango”, suku kata “geus”, serta “ko” dan
“lot” dalam “kolot”, merupakan satu kesatuan
ornamentasi. Unsur ornamen tersebut di antaranya
dongkari riak (      ), gedag (    ), leot (    ), gibeg
(    ), kait (     ), gibeg (     ), lapis (      ), inghak (~),
gibeg (    ), lapis (      ), riak (       ), gedag (     ), dan
jekluk (   ). Contoh ornamen pada baris kedua lagu
“Papatet” memiliki tingkat kesukaran tersendiri
melihat unsur dongkari yang terangkai sejumlah tiga
belas teknik di dalamnya.

C. Ornamentasi Bentuk Interpretasi
Dalam Tembang Cianjuran, para penembang

memiliki pandangan, tafsiran, dan cara tertentu dalam
memberikan kesan pada sebuah repertoar lagu,
terutama bagaimana memberikan ornamentasi. Hal
tersebut dipengaruhi oleh pengalaman, kebiasaan,
dan juga kemampuan individu. Pada masa
sebelumnya beberapa penembang menyatakan
bahwa peran guru Tembang sangatlah besar
terhadap pembentukan karakter vokal muridnya.

Interpretasi adalah bagian dari sebuah
ekspresi penembang. Yus berpendapat bahwa
kebebasan berekspresi adalah hak azasi. Walaupun
pada awalnya proses belajar menembang
menggunakan pakem-pakem dari guru, dari mulai
lagunya harus bagaimana, senggol-nya harus seperti
apa dan lainnya. Adanya kesadaran dari sebuah
proses, pendalaman musikal, perbandingan musikal
dan sebagainya, bahwa Tembang Sunda sebagai
produk seni tidak terlepas dari adanya perubahan-
perubahan. Artinya perubahan itu akibat logis dari
interpretasi (wawancara 23 April 2015).

Menurut seorang  tokoh tembang yakni R.
Kosasih, bahwa Cianjuran itu adalah klasik yang
dinamis. Disamping mempunyai hal-hal yang tetap,
tetapi ada perubahan-perubahan ketika seseorang
menembang. Meski terdapat ruang gubahan, namun
benang merah atau ruh dari Tembang Sunda masih
hadir. Ketika menembang tidak harus menganut suatu
cara tertentu, asalkan substansinya tetap yakni rasa
estetis yang timbul dari bentuk dari sesuatu yang

telah terstruktur (wawancara 23 April 2015).
Substansi estetik yang dimaksud dalam pernyataan
di atas berkaitan dengan konsistensi penembang
dalam menerapkan kaidah atau tata cara melagukan
Tembang. Hal tersebut berkaitan pula dengan cara
mengolah suara, misalnya cara menembang dengan
ngawih atau sekar kepesindenan tentunya berbeda,
hadirnya dongkari dalam hal ini menjadi bagian
penting dalam membentuk substansi estetis tersebut.
Dalam sebuah lagu terdapat kecenderungan
penggunaan dongkari yang membentuk rasa sebuah
lagu.

Interpretasi penembang melalui media
dongkari sangat lazim ditemukan. Dalam
menyanyikan sebuah repertoar Tembang,
penembang satu sama lainnya menggunakan
pendekatan ornamen yang beragam. Hal tersebut
dilakukan dalam mencapai rasa estetis tertentu yang
subjektif menurut batin penembang. Yus juga
menambahkan bahwa interpretasi dan improvisasi
sangat bebas atau fleksibel, asalkan penembang
mampu, serta lebih memperindah musikalitas bukan
menurunkan kualitas estetisnya (Wawancara 23
April 2015).

Contoh dari sebuah litersi, menjelaskan
perbedaan empat orang penembang dalam
penggunaan dongkari sebagai alat ornamentasi lagu.
Litersi tersebut menjelaskan bagaimana fenomena
interpretasi penembang dalam merangkai serta
mengolah dongkari. Kemudian di antara empat
penembang tersebut terlihat pola-pola tertentu. Ada
persamaan penggunaan dan juga perbedaan
dongkari di dalamnya. Elis menyebut persamaan
penggunaan ornamen dengan istilah “formula
ornamen tetap”, sedangkan perbedaan pemberian
ornamen disebutnya sebagai “formula ornamen
variatif”(Rosliani, 2014: 93).

Di dalam “formula ornamen variatif” inilah
yang menjadi ruang interpretatif penembang dalam
melakukan ornamentasi. Analisis tersebut
menunjukan sifat dinamis Tembang Sunda
Cianjuran sebagai salah satu seni tradisi yang
dipandang sangat “pakem”. Berikut ini kutipan dari
analisis cara tiga orang penembang yakni, Kari
Mulyana, Nenden DK, dan Rosyanti ditambah

 
ᴖᴖᴖ Ζ 

ƺ ≈ 
 ٮ

ƺ ≈ ᴖᴖᴖ Ζ 
√ 





60 Volume 13 No. 1 Juli 2020

terhadap fenomena pemberian ornamen dalam
pembuka lagu laras pelog,

“Bubuka Jejemplangan”

Gambar 2. Analisis Dongkari pada Bubuka
Jejemplangan oleh Kari Mulyana

Gambar 2. Analisis Dongkari pada Bubuka
Jejemplangan oleh Nenden DK

Gambar 3. Analisis Dongkari pada Bubuka
Jejemplangan oleh Rosyanti

Dalam contoh di atas terdapat perbedaan
dan persamaan penggunaan dongkari. Pada
“parung” semua penembang menggunakan
komposisi dongkari reureueus (       ) dan jekluk
(   ) di akhir suku kata, perbedaannya terdapat pada
awal suku kata, Kari menggunakan gedag (  ),
Nenden menggunakan inghak (~), sedangkan
Rosyanti menggunakan gedag (   ) dan inghak (~).
Pada kata “meulah” menggunakan Kari
menggunakan gibeg (    ) sedangkan dua penembang
lainnya tidak menggunakan ornamen apapun. Pada
kata “bantar”, Kari menggunakan dongkari riak
(        ), Nenden menggunakan beulit (     ) sedangkan
Ros menggunakan riak (       ) dan beulit (     ). Pada
prinsipnya perbedaan banyak ditemukan dalam
penggunaan dongkari, kemudian persamaan yang

paling mencolok yakni pada kata “peupeuntasan”,
karena semua penembang menggunakan dua
dongkari golosor (    ), kasus tersebut terindikasi
sebagai formula ornamen tetap.

Contoh lagu dengan persamaan penggunaan
ornamen, seperti dalam lagu Jemplang Pamirig laras
pelog, tepatnya pada kata terakhir baris ke empat
(lalaunan) dan dua kata pertama pada baris kelima
lagu (pokna dan bari)  yang penulis kutip dari hasil
analisis empat orang penembang kemudian ditambah
pembanding penembang lainnya yakni Rosyanti dan
Nenden DK, hasilnya seperti di bawah ini,

Gambar 4. Analisis Dongkari pada potongan lagu
Jemplang Pamirig oleh Rosyanti

Empat penembang yang dianalisi
sebelumnya menggunakan dongkari cacag (//) pada
setiap suku kata. Pada kasus Rosyanti yang penulis
analisis, ditemukan pula pola yang sama, yakni
penggunaan penggunaan cacag (//). Pada kasus
penembang lainnya, dalam lagu yang sama tetapi
menggunakan rumpaka yang berbeda, ditemukan
pola yang berbeda pula. Seperti pada contoh yang
dibawakan Nenden DK di bawah ini,

Nenden
Lima penembang sebelumnya menggunakan

delapan dongkari cacag (//) pada delapan suku
kata rumpaka “Lalaunan pokna bari”, pada kasus
Nenden dengan rumpaka “ulah mah ceuning
dunungan” menjadi berbeda pula pola penggunaan
komposisi dongkari. Pada kata “ulah mah” dan suku
kata “ceu” tetap digunakan dongkari cacag

 
 ᴖᴖᴖ 

Ζ 

ƺ 

ᴖᴖᴖ 

Ζ 

√ 
ΛΛΛ 

 

ξ 



61Volume 13 No. 1 Juli 2020

Denis Setiaji: Dongkari:  Interpretasi Penembang terhadap Pembentukan Ornamentasi Vokal Tembang Sunda Cianjuran

sedangkan pada kata “ning” suku ke lima dan kata
“ngan” suku kata ke delapan menggunakan
dongkari beulit (   ) dan buntut (  ).

5. SIMPULAN

Kecenderungan pembawaan lagu oleh
penembang menjadi indikator bahwa dalam sebuah
repertoar terdapat keajegan penggunaan ornamen
yang disebut  “formula ornamen tetap”.
Kecenderungan lainnya yang menjadi perbedaan-
perbedaan pemberian ornamen persuku kata
maupun kata yang disebut sebagai “formula ornamen
variatif”. Inilah indikator praktek interpretatif
seorang penembang.

Melihat kajian penggunaan ornamen ini, dari
kelima subyek penembang sebagai kasus terdapat
perihal perbedaan dan persamaan. Persamaan
terindikasi sebagai struktur lazim yang membentuk
karakter sebuah lagu. Sesuatu yang biasa atau lazim
tersebut diterima oleh masyarakat Tembang sebagai
indikator tepat-tidak tepatnya, enak-tidak enaknya
dalam membawakan lagu. Kecenderungan
penggunaan dongkari pada repertoar lagu tembang
ditambah teknik pengolahan suara yang tepat
menjadi substansi estetik dalam Tembang Sunda
Cianjuran.

Akan tetapi contoh penempatan ornamen
tetap dan tidak tetap belum bisa dikatakan mutlak
seutuhnya, artinya tidak ada yang mutlak bahwa cara
melakukan, atau tafsir penembang berbeda-beda
sesuai dengan pengetahuan, pengalaman, dan
kemampuan. Akan tetapi bagaimanapun interpretasi
yang penembang lakukan tidak akan mengurangi
benang merah dari struktur Tembang Sunda
Cianjuran.

6. DAFTAR ACUAN

Bagus, Loren. 2005. “Kamus Filsafat, Cet Ke-4.”
Jakarta: Gramedia.

Bertens, Kees. 1981. Filsafat Barat Dalam Abad
XX. Gramedia.

Brouwer, Martinus Anthonius Weselinus. 1983.
Psikologi Fenomenologis. Gramedia.

Delfgaauw, Bernard. 2001. “Filsafat Abad 20, Terj.”
Soejono Soemargono. Yogyakarta: Ti-
ara Wacana.

Edgar, Andrew and Peter Sedgwick. 2005. Key
Concepts in Cultural Theory.
Routledge.

Hardiman, Fransisco Budi and Fitzerald K. Sitorus.
2009. Menuju Masyarakat
Komunikatif : Ilmu, Masyarakat,
Politik, & Postmodernisme Menurut
Jürgen Habermas. Kanisius.

Littlejohn, Stephen W. 2002. “Theories of Human
Communication, Seven Edition.” New
Mexico.

Littlejohn, Stephen W. and Karen A. Foss. 2005.
“Theories of Human Communication
Eight Edition.” Thomson Learning Inc.
Wadsworth, Belmont, USA.

Moustakas, Clark. 1994. Phenomenological Re-
search Methods. Sage publications.

Natapraja, Iwan. 2003. “Sekar Gending.”
Bandung: PT. Karya Cipta Lestari.

Rosliani, Elis. 1998. Teknik Vokal Atjitjah Dalam
Tembang Sunda Cianjuran.

Rosliani, Elis. 2014. “Formula Ornamen.” ISBI
Bandung.

Sadie, Stanley and J. Tyrrell. 2001. “Dictionary of
Music and Musicians.”

Saleh, M. 1986. “Sejarah Perkembangan Pencak
Silat.” Bandung: Proyek
Perkembangan Institut Kesenian Indo-
nesia.

  כ



62 Volume 13 No. 1 Juli 2020

Sobur, Alex. 2013. “Filsafat Komunikasi: Tradisi Dan
Metode Fenomenologi.” Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Spiller, Henry. 2004. Gamelan: The Traditional
Sounds of Indonesia. Vol. 1. Abc-clio.

Sukanda, Enip. 1983. “Tembang Sunda Cianjuran
Sekitar Pembentukan Dan
Perkembangannya.” Bandung, Institut
Kesenian Indonesia Sub Proyek
Akademi Seni Tari Indonesia
Bandung.

Suwondo, Bambang. 1979. “Sejarah Daerah Jawa
Barat.”

Wade, Bonnie C. 2004. Thinking Musically: Ex-
periencing Music, Expressing Culture.
Oxford University Press New York.

Watt, James H. and Sjef A. den Berg. 1995. Re-
search Methods for Communication
Science. Allyn & Bacon.

Wiradiredja, Yus. 2005. “Makna Ngaos, Mamaos
Dan Maenpo Bagi Kehidupan
Masyarakat Cianjur.” Panggung Jurnal
Seni STSI Bandung 34:18–31.

Catatan Akhir:

1Kawih merupakan jenis lagu sunda yang
tergolong dalam jenis lagu bermeter (rhythmical
song). (Natapradja, 2003 : 71). kawih juga adalah
gaya bernyanyi dalam seni vokal Sunda yang
teksnya terdiri dari bait – bait sederhana (Spiller,
2004:189)

2 Simbol-simbol tersebut digunakan dalam
Metode Pembelajaran Sistem Oral yang Efektif dan
Efisien (MPSOE2) yang kini digunakan di
lingkungan SMKN (SMKI) 10 Bandung
menggunakan simbol-simbol dalam komputer.


