
73Volume 13 No. 1 Juli 2020

I Komang Kusuma Adi: Kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya

KOMPLEKSITAS TABUH KREASI BARU GONG KEBYAR
SANG NYOMAN PUTRA ARSA WIJAYA

I Komang Kusuma Adi
Jurusan Pengkajian Seni Musik, Prodi Penciptaan dan Pengkajian Seni

Program Pascasarjana Institut Seni Indonesia Surakarta, Indonesia.
Email : Kusumaadi16@gmail.com

ABSTRACT

Complexity is one of the characteristics of karawitan (gamelan music) which is reflected in the
origin of the word, “rawit”, which means smooth or complex. Realizing a complex musicality in the
making of Tabuh Kreasi Baru of Gong Kebyar gamelan music, requires sufficient knowledge about
gamelan, its musical elements, and its technical strategies to actualize ideas into a form of musical
composition. Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya is a music composer from Bali who has this ability.
This research was conducted to reveal the things that build up the complexity of the Tabuh Kreasi
Baru music from the creations of the Sang Nyoman with a textual ethnomusicology approach rein-
forced by garap (theoretical framework). The results showed that; (1) The complexity of Sang
Nyoman’s music in Tabuh Kreasi Baru is motivated by his artistic experience. (2) all forms and
structures, application of game techniques and instrument of work systems are designed by the
concept of stimulating the appreciators to “think”. (3) Some musical materials take elements of
Gong Kebyar music which are rarely used by musicians in general. (4) Several work tools are the
result of hybride Balinese Karawitan and Western musical style compositions. (5) Sang Nyoman
consciously made music with complex characters to provide new insights and invite the apprecia-
tors to develop their imagination and intellectual powers.

Keywords: Complexity, Sang Nyoman, Tabuh Kreasi Baru, Gong Kebyar

ABSTRAK

Kompleksitas memang salah satu ciri seni karawitan, sebagaimana tercermin dalam akar katanya, “rawit”,
yang berarti halus atau rumit. Mencipta musikalitas yang kompleks pada garap karawitan Tabuh Kreasi
Baru Gong Kebyar, tentu perlu pengetahuan cukup tentang gamelan, unsur-unsur musikalnya serta strategi
teknis mengaktualisasikan gagasan ke dalam wujud karya. Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya adalah salah
satu komposer dari Bali yang memiliki kemampuan tersebut. Penelitian ini hadir guna mengungkap hal-hal
yang mengkonstruksi kompleksitas musikal Tabuh Kreasi Baru dari Sang Nyoman dengan pendekatan
tekstual etnomusikologi dan diperkuat dengan Teori Garap. Hasil penelitian memperlihatkan bahwa; (1)
kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Sang Nyoman di latar belakangi oleh perjalanan pembentukan
kesenimanannya. (2) segala bentuk struktur, capaian teknik permainan dan sistem kerja instrumen didesain
dengan konsep merangsang apresiator untuk “berpikir”. (3) sebagian materi musikal mengambil unsur-
unsur musikal Gong Kebyar yang jarang digunakan oleh seniman kebanyakan. (4) beberapa prabot garap
merupakan hasil hybride gaya komposisi Karawitan Bali dan Musik Barat. (5) Sang Nyoman dengan
sadar membuat musik dengan nafas kompleksitas untuk memberi wawasan baru dan mengajak apresiator
mengembangkan imajinasi dan daya intelekstualitasnya.

Kata kunci: Kompleksitas, Sang Nyoman, Tabuh Kreasi Baru, Gong Kebyar.



74 Volume 13 No. 1 Juli 2020

1. PENDAHULUAN

Festival Gong Kebyar (FGK) yang
berlangsung sejak tahun 1970-an merupakan
serangkaian Pesta Kesenian Bali (PKB). Ajang
kreasi ini telah banyak merangsang kreativitas para
seniman untuk menciptakan komposisi-komposisi
baru dengan konsep garap yang tipikal. Setiap
tahunnya komposisi-komposisi baru dipertunjukkan
dalam format mabarung. Mabarung diikuti oleh
kelompok-kelompok sekaa (grup gamelan) dari 9
duta kabupaten/kota se-Bali. Mereka beradu garap
di panggung Ardha Candra, Art Center Denpasar.

Spirit kompetisi mabarung mudah terbaca
lewat motto ‘jengah’ di balik semangat penciptaan
musiknya. Jengah tidak lain sikap pantang menyerah
antar seniman (Chaya 2013, 6). Jengah dilandasi
dari rasa wirang (membela) terhadap identitas
kultural atau fanatisme daerah.Hal itu menjelma
sebagai spirit internal yang mendorong para seniman
berupaya keras menunjukkan kreativitas musik
terbaiknya (Sudirga 2017, 18).

“…As far back as history recalls, there has
been great competition in Balinese arts,
reflecting a cultural attitude of jengah, a strong
instinct of “not wanting to lose,” which
motivates the accepted practice of taking the
accomplishment of a rival and changing it in
one’s own way while improving on it. In
kebyar’s early days, groups might send a
spy to climb a tree within hearing and
hopefully sight–range of a rival village’s
rehearsal in order to memorize their latest
innovations in preparation for an upcoming
competition (Herbst 2015).

Secara jelas Herbst mengkisahkan tentang
sejarah perlombaan seni di Bali yang berangkat dari
spirit kompetisi, jenggah. Jenggah mendorong
praktik yang telah menjadi rahasia umum untuk
dapat menggunakan hasil karya tandingannya,
mengubah dan mengolahnya sehingga menjadi hasil
karya (baru) milik sendiri. Bahkan di masa lalu
kompotisi kebyar, kelompok-kelompok kesenian
tersebut sengaja mengirim mata-mata. Teliksandi

musik ini ditugaskan “mencuri” garap sajian dengan
mendengar dan melihat latihan kelompok lawan.
Cara ini membuat sebuah kelompok kebyar bisa
mengetahui ciptaan terbaru yang dipersiapkan lawan
dalam perlombaan.

Spirit  jengah sedikit  banyak pun
mempengaruhi Tabuh Kreasi Baru. Namun hal ini
pula yang membuat komposisi instrumental Gong
Kebyar itu selalu menarik perhatian di FGK.
Pasalnya penciptaan Tabuh Kreasi Baru secara
prinsip menawarkan alternatif-alternatif kebaruan
garap komposisi, atas hasil; (1) eksplorasi bunyi
gamelan Gong Kebyar (2) pemaksimalan fungsi
instrumen, (3) proses capain teknik permainan baru,
dan (4) renungan mendalam pada wilayah
intramusikal dan ekstramusikal.

Melihat perkembangan Tabuh Kreasi
Baru, sampai juga pada sosok komposer Bali yang
belakangan hangat diperbincangan. Ia adalah Sang
Nyoman Putra Arsa Wijaya atau lebih akrab
dipanggil Sang Nyoman. Sang Nyoman adalah
komposer dari karya-karya Tabuh Kreasi Baru
duta dari Kodya Denpasar. Sajiannya membawa
perkembangan musikal Tabuh Kreasi Baru ke arah
yang lebih kompleks dari sebelumnya.

I Wayan Gde Yudane pun menilai jika wujud
kompleksitas musikal Tabuh Kreasi Baru Sang
Nyoman terkesan belum terpikirkan oleh komposer-
komposer seangkatannya. Terdapat ragam olahan
teknik permainan yang tidak biasa, dan seolah
terselip keinginan kuat untuk merombak konvensi
komposisi Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar yang
terlanjur mapan (Wawancara, 19 Agustus 2018).
Tidak heran apabila banyak penikmat seni merasa
bersebrangan dengan Sang Nyoman. Kompleksitas
musikalnya dianggap terlalu sulit dinikmati, apalagi
dipelajari dan dikembangkan di masyarakat.

 I Wayan Murda memberi pandangan
tersendiri kepada karya Sang Nyoman ini.
Menurutnya, bentuk artikulasi baru, berikut capaian
teknik permainan dan sistem kerja antar instrumen
yang ditawarkan, tiada lain gambaran keberaniannya
menyikapi sesuatu yang sudah baku. Kehadiran
Tabuh-tabuh Kreasi Baru Sang Nyoman justru
menjadi positif karena dapat menjadi tantangan
tersendiri bagi komposer lain, penabuh, dan bahkan



75Volume 13 No. 1 Juli 2020

I Komang Kusuma Adi: Kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya

apresiator. Diharapkan komposer lain terdorong
mampu menciptakan kreativitas tandingan. Bagi para
para pendukung penabuh karya Sang Nyoman
sendiri dituntut mampu berkonsentrasi penuh
sepanjang penyajian, karena frase-frase musikal
tersusun dengan aturan yang ketat dan sistematis.
Sementara bagi para apresiator pun perlu benar-
benar jeli ketika menikmati (Wawancara, tanggal 30
Maret 2018).

Berbicara kompeksitas sesungguhnya
bukanlah hal yang baru dalam dunia karawitan.
Kompleksitas telah menjadi ciri karawitan seperti
tertuang dalam kata “rawit” sebagai akar kata
karawitan itu sendiri, yang berarti halus, lembut dan/
atau rumit. Artinya, ketika Sang Nyoman berkutat
dengan konsep sajian musik yang kompleks adalah
sesuatu yang wajar.

Perlu dipahami, mencipta kompleksitas
tidaklah mudah, sebab perlu memiliki kesungguhan,
disiplin dan pengetahuan yang cukup. Sekurang-
kurangnya seniman membutuhkan waktu cukup
untuk memahami gamelan atau gending terkait
dengan unsur-unsur musikalnya. Seniman juga butuh
waktu untuk memahami cara mengaktualisasikan
gagasan, intelektualitas, interpretasi, kreativitas,
imajinasi, dan emosi ke dalam bentuk komposisi
musik.

Untuk itulah sebelum seseorang menentukan
jalannya sebagai komposer, minimal telah melewati
fase sebagai apresiator yang telah banyak
mendengarkan genre musik. Perjalan panjang atas
hal itu akan membuat seniman memiliki pengalaman
estetik dengan kandungan pengetahuan luas dari
yang ia dapatkan melalui aktivitas melihat,
mendengarkan, mempelajari, menyajikan musik.
Secara tidak langsung pengalaman estetik telah
memperkaya pengetahuan terkait teknik, media serta
gagasan-gagasan di balik karya-karya seniman
pendahulu. Pengalaman estetik yang kemudian
dijadikan sebagai landasan mencipta komposisi,
menunjukan pengalaman artistik dengan kedalaman
tertentu yang sesuai dengan tingkat apresiasi karya
(E. Setiawan 2015, 38). Dengan demikian, karakter
musikal yang cenderung mengarah pada karakter
yang kompleks dalam karya komposisi musik dari
Sang Nyoman, sesungguhnya adalah bagian dari

perjalanan proses panjangnya mendapatkan
kompetensi kesenimanan.

Dalam kajian etnomusikologi sendiri
terdapat pandangan bahwa di balik kompleksitas
suatu musik terdapat sistem suara yang selalu
mempunyai struktur dan seyogyanya dipandang
sebagai produk tingkah laku yang menghasilkan.
Tingkah laku yang dimaksud, termasuk aspek-
aspek fisik, sosial, verbal dan aspek belajar yang
muncul dari konseptualisasi yang mendasarinya.
Oleh karna tanpa konsep tentang musik, tingkah laku
tidak akan ada, dan tanpa tingkah laku, suara musik
tidak akan bisa dihasilkan (Merriam and Merriam
1964, 33). Konsep sendiri sebenarnya adalah,

 “…gagasan abstrak, definisi atau formulasi
ide untuk dimanifestasikan ke dalam bentuk
karya. Konsep juga merupakan rancangan
sistem artistik terdiri atas konsepsi tentang
(1) rancang bangun struktur fisik musikal,
dan (2) rancang bangun struktur batin
musikal. Rancangan struktur batin musikal
kurang lebih berkenaan dengan (1) makna
atau sense musikal. Dalam konteks makna,
musikalitas memiliki kaitan instrinksik tanda
dengan makna. Oleh karena itu, komposer
selalu menuangkan makna di balik karyanya.
Rancangan struktur batin juga berkenaan
dengan (2) rasa atau feeling, yaitu sikap
komposer terhadap musikalitas dan makna
musikal karyanya. Kedalaman
pengungkapan makna dan musikalitasnya
tidak bergantung pada kemampuan
komposer dalam kuantitas, kualitas, dan
intensitas pemanfaatan vokabuler garap
sebagai sarana penyampaian gagasan
musikal, sarana memanifestasikan ekspresi,
tetapi juga ditentukan oleh wawasan,
pengetahuan, pengalaman, dan kepribadian
yang terbentuk oleh latar belakang sosio-
psikologisnya. Rancangan struktur batin juga
tidak dapat dipisahkan dari (3) amanat,
maksud dan tujuan sadar seorang komposer
terdorong untuk menyusun komposisi
(Sunarto 2010, 301–304).



76 Volume 13 No. 1 Juli 2020

Pandangan-pandangan tersebut semakin
menegaskan jika di balik kuatnya kompleksitas
Tabuh Kreasi Baru dari Sang Nyoman, pasti
terdapat konsep kuat yang melandasinya. Tulisan
ini pun mencoba menelusuri kompleksitas Tabuh
Kreasi Baru dari Sang Nyoman tersebut. Hal ini
penting karena selain sebagai pencataan perjalanan
kesenimanan seorang komposer, juga sekaligus
menjadi literasi rangkuman fenomena menarik
seputar perkembangan dunia penciptaan musik
dalam seni Tabuh Kreasi Baru di Karawitan Bali.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Fokus tulisan ini kepada objek kajian
musikal berupa fenomena kompleksitas Tabuhan
Kreasi Baru Gong Kebyar dari seorang komposer
Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya. Terkait dengan
objek kajian tersebut ditemukan beberapa tulisan
lain yang cukup selaras, seperti pada artikel “ The
World of Music Composition in Bali” (Harnish
2000). Pembahasannya menyinggung seputar
kreativitas seniman dalam penciptaan musik kreasi
baru yang banyak dipengaruhi perubahan sosio
politik abad ke-20. Tiga tahun kemudian, muncul
disertasi berjudul “Automatic Characterization of
Music Complexity: a multi-faceted approach”
karangan Streich ( 2005). Pembahasannya banyak
menjabarkan soal aplikasi praktis pembentukan
kompleksitas musik. Tulisan berjudul “Kebhinekaan
dan Kompleksitas Gamelan Bali” (Asnawa 2007),
membahas demokrasi  penciptaan seni di Bali yang
semakin terbuka, hingga muncul karya-karya dengan
tatanan musik yang terlihat fleksibel, variatif dan
kontekstual. Pada tahun yang sama muncul publikasi
tesis berjudul “Innovative Approaches To Melodic
Elaboration In Contemporary Tabuh Kreasi Baru”
(Steele 2007), yang berfokus pada cara I Wayan
Gde Yudane, I Dewa Ketut Alit, I Wayan Beratha
dan I Wayan Sudirana memanfaatkan dan/atau
mendistorsi teknik-teknik standar dalam komposisi
karawitan Bali. Menggunakan metodelogi analisis
hybrid, Steele berbicara seputar evaluasi kritis
terhadap fungsi musikal Barat seperti polyphony dan
heterophony pada Tabuh-tabuh Kreasi Baru dari
empat komposer tersebut.

Setahuan kemudian muncul tesis berjudul
“Recent Structural Development in Tabuh Kreasi
Gong Kebyar” (Sandino 2008). Penelitian ini
menggunakan analisis garis waktu yang
dikembangkan Tenzer dengan hasil berupa data
perbandingan struktur formal Tabuh Kreasi Baru
era seniman Pak Beratha (alm) dengan karya-karya
komposer yang berlatar belakang akademisi seni.
Muncul pula disertasi berjudul “Kreativitas Musik
Bali Garapan Baru di Kota Denpasar”  (Sugiartha
2012), yang berbicara soal ideologi penciptaan yang
melatar belakangi seniman penggiat musik
eksperimental yang menuntut “hak hidup” di tengah
keperkasaan tradisi musik. Chaya (2013) menulis
disertasi “Mabarung Seni Pertunjukan di Kabupaten
Buleleng”, dengan ciri mendasar berupa sistem
representasi yang terbingkai dengan semangat
kompetitif. Implementasinya tercermin melalui
kehadiran karya-karya kreatif-inovatif yang
mengusung nilai-nilai kebaruan (inovasi). Melirik
lebih jauh tiga tahun setelah Chaya, maka Sukerta
(2016) menulis buku, “Gong Kebyar yang Tidak
Ngebyar”. Tulisan ini mempertanyakan Gong
Kebyar yang mengaami fase ‘tidak ngebyar’ lagi,
baik dari segi spirit,  fisik, reportoar, garap dan
estetika tabuhan. Penyebabnya akibat pengaruh
timbal-balik gamelan ini dengan gamelan lainnya,
seperti penggunaan repertoar, tungguhan dan
teknik tabuhan.

Penjajagan terhadap beberapa pustaka
sebagaimana tersebut menunjukan jika belum ada
penelitian yang proporsional mengungkap
kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Sang Nyoman.
Dengan sendirinya tulisan ini pun menjadi orisinil
sehingga terhindar plagiarisme. Akhirnya ragam
informasi leterat yang telah dirangkum tersebut
selanjutnya menjadi dasar melakukan penelitian
mendalam tentang komposisi Tabuh Kreasi Baru
Gong Kebyar, karya Sang Nyoman.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini berbentuk kualitatif yang
dibangun dengan pendekatan tekstual
etnomusikologi dan pendalaman menggunakan teori



77Volume 13 No. 1 Juli 2020

I Komang Kusuma Adi: Kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya

Garap dari Rahayu Supanggah. Pengumpulan data
melibatkan empat unsur penting, yakni (a) materi,
(b) teknik, (c) instrumen, dan (d) langkah-langkah
penelitian (Kaelan 2005, 54–225). Materi penelitian
terdiri dari data musikal dan verbal. Data musikal
berupa Tabuh Kreasi Baru karya Sang Nyoman
yang diciptakan sejak tahun 2005 hingga 2015,
khususnya yang disajikan oleh kelompok sekaa
(grup gamelan) pria dewasa. Materi penelitian
dikumpulkan dari data kepustakaan, dan  pandangan
tokoh yang expert pada karya Tabuh Kreasi Baru
Sang Nyoman. Pengumpulan data dilakukan dengan
penelitian lapangan, laboratory studi dan (3) studi
pustaka. Penelitian lapangan dan laboratory study
dilakukan agar dapat mengkaji secara mendalam
tentang materi, sarana, perabot garap musikal, serta
gagasan Sang Nyoman. Instrumen pendukung
dalam pelaksanaan penelitian ini adalah kamera
audio-visual untuk merekam penyajian karya dan
proses penciptaan dan alat rekam audio untuk
merekam pementasan maupun hasil wawancara.
Selain itu, audio-visual dan audio player diperlukan
untuk kegiatan laboratory studi.

Langkah penelitian dimulai dari lapangan
dengan menerapkan observasi langsung dan
partisipatoris. Setelah itu melakukan studi ‘pustaka
untuk mengkaji literatur sesuai objek material dan
formal penelitian. Guna efektivitas waktu maka studi
pustaka dilakukan beriringan dengan kegiatan
penelitian lapangan dan laboratory study. Informasi
yang lebih lengkap digali melalui wawancara.
Narasumber utama wawancara adalah Sang
Nyoman, sementara sebagai pendukung informasi,
keterangan dihimpun pula melalui informan yang
diketahui sering dekat dan/atau mengamati proses
kekaryaan Sang Nyoman. Informan dipilih selektif
dari para ahli tabuh kreasi dan juga dipandang ahli
dalam bidang komposisi musik. Beberapa informan
tersebut yaitui: I Wayan Gde Yudane, (2) I Wayan
Murda, (3) I Ketut Gde Asnawa, (4) I Komang
Astita dan (5) I Wayan Madra Aryasa. Pengolahan
dan pengorganisasian data dilakukan melalui tiga cara
yaitu: reduksi, klasifikasi dan display data.
Penarikan kesimpulan dilakukan dengan metode:
Interpretasi, analisis garap, dan metode Induktif.

4. PEMBAHASAN

4.1 Terminologi Tabuh Kreasi Baru Gong
Kebyar

Mengenal terminologi untuk “Tabuh Kreasi
Baru Gong Kebyar”, bisa dimulai dengan memahami
istilah “tabuh”. Istilah “tabuh” secara etimologi
berasal dari sabuh yang berarti jatuhnya titik-titik
air dari langit ke bumi (Madra Aryasa, wawancara,
22 Mei 2018). Umat Hindu memaknai sabuh
sebagai benih-benih kehidupan. Sabuh dalam
konteks upacara keagamaan dimanifestasikan  pada
tiga jenis cairan dengan warna berbeda yaitu arak
(putih), darah (merah) dan berem (hitam).

Sabuh arak, darah, dan berem dalam
praktiknya dinamakan petabuh atau tabuh-
tabuhan. Inti dari pelaksanaan tabuh-tabuhan itu
adalah untuk menetralisir (nyomia) unsur-unsur
negatif (buta) selama prosesi upacara berlangsung.
Selain itu juga sebagai bentuk wujud  sembah bhakti
kepada Sang Maha Pencipta (Ida Sang Hyang
Widhi Wasa), serta upaya menciptakan harmonisasi
kehidupan antar manusia dan alam semesta. Pada
titik ini kata tabuh dapat dipahami sebagai sebuah
persembahan dalam rangka membangun
harmonisasi kehidupan.

Tabuh-tabuhan dalam prosesinya
melibatkan lima jenis bunyi-bunyian (panca gita),
yaitu gamelan, kidung, genta, kulkul, dan puja
mantra. Terkait dengan bunyi gamelan, biasanya
seseorang  yang telah dipilih secara sah dalam
paruman adat/ awig-awig, yang pada gilirannya
tergabung dalam sebuah kelompok yang disebut
sekaa gong, akan mempersembahkan gending-
gending yang disesuaikan dengan kemampuan,
waktu, dan kebutuhan upacara. Pada titik ini tabuh
merambah pada  bentuk struktur dan juga capaian
teknik permainan penabuh. Senada dengan Sukerta
(2009, 372–373), istilah tabuh dalam gamelan pun
akhirnya terkait dengan tiga pengertian yakni; hasil
kemampuan seniman memainkan atau menyajikan
tungguhan, menunjuk ukuran bentuk gending dan
tabuh dalam pengertian gending seperti misalnya
Tabuh Kreasi Baru yang berarti gending Kreasi
Baru atau Tabuh Kekunaan yang artinya gending
Kekunaan.



78 Volume 13 No. 1 Juli 2020

Menginjak pada arti kata “kreasi”, maka
dalam KBBI berarti hasil daya cipta  atau sesuatu
yang disusun berdasarkan kecerdasan akal manusia.
Wujud kreasi tergantung pada tingkat kecerdasan
atau kemampuan berpikir kreatif seseorang. Berpikir
kreatif adalah menciptakan hipotesis dengan
menggunakan pengetahuan dan inspirasi; berpikir
kritis yang mencakup penerapan penalaran yang
logis, dan problem solving (Wilcox 1995, 44).
Guilford menyebut ciri kemampuan berpikir kreatif
ada lima, (1) kelancaran yaitu kemampuan untuk
menghasilkan banyak gagasan. (2) Fleksibilitas, yaitu
kemampuan untuk menggunakan bermacam-macam
pendekatan dalam mengatasi persoalan. (3)
Originalitas, yaitu kemampuan mencetuskan
gagasan-gagasn asli. (4) Elaborasi, yaitu kemampuan
untuk melakukan hal-hal secara terinci; (5) Redefinisi,
yaitu kemampuan untuk merumuskan batasan-
batasan dengan  melihat dari sudut lain daripada cara-
cara yang lazim (dalam Gandadiputra 1983, 54).
Demikian kata kreasi merupakan hasil kreativitas
seorang dan/atau seniman yang dengan kepribadian
kreatifnya sehingga dapat mengelola segala
kemungkinan-kemungkinan material musik yang ada.
Kreasi memuat ide dan gagasan musikal yang
original, atau sekurang-kurangkurangnya mempunyai
perbedaan signifikan dengan yang sudah adas.

Kata “baru” dalam KBBI diartikan sesuatu
yang belum pernah ada (dilihat dan didenger)
sebelumnya. Menurut Harjana (dalam Sugiartha
2012, 32), kata baru dalam dunia seni digunakan
sebagai penanda batas deviasi atau “penyimpangan”
(perubahan, perbedaan) antara dua kutub yang
dianggap masa lalu dengan masa yang sedang
berlangsung. Wacana lama dan baru kendatipun
batas-batasnya sangat kabur, memang sering
dipasangkan dan dipertentangkan secara dikotomis.
Namun sangat disadari bahwa sesuatu yang baru
merupakan kelanjutan dari yang lama. Yudane pun
berpendapat bahwa sesuatu yang baru tidak lahir
begitu saja tanpa adanya ketersinggungan dengan
yang lama (Wawancara 22 Agustus 2018).
Sementara itu terkait dengan musik baru, Sunarto
secara jelas menyebutkan,

 “…musik  baru juga berarti ekplorasi
permainan musik yang mendobrak batasan
menuju wilayah suara baru, pengaruh baru,
teknik baru, bentuk struktural baru, dan cara
baru untuk menjabarkan dan memahami
dunia  tempat kita hidup sekarang ini. Musik
baru juga memiliki kecenderungan untuk
memprioritaskan unsur kejutan, mengandung
unsur tak terduga, dan mengungkapkan
pikiran pada nilai-nilai kekinian. Elemen tak
terduga seperti manifestasi dari pikiran-
pikiran tertentu bisa eksis dalam berbagai
bentuk: melalui bahan ekspresi, media
ekspresi, dan cara berekspresi yang belum
pernah terjadi dalam budaya musik”
(Sunarto 2010, 65).

Selanjutnya, kata “Gong Kebyar” terdiri dari
dua kata berbeda, yaitu “gong” dan “kebyar”. Gong
merujuk pada arti barungan atau seperangkat
gamelan, sedangkan kebyar merujuk pada sebutan
dari suatu fenomena yang terjadi secara tiba-tiba
(Sukerta 2009, 185). Begeg mengungkapkan
kebyar pertama kali digunakan oleh seniman-
seniman dari Desa Pangkung pada tahun 1920, yang
mengacu pada suara gemuruh dan kilatan petir yang
disebut ‘krébék’ (Herbst 2015). Implementasi
krebek dalam gamelan adalah pukulan nada dengan
intensitas bunyi yang keras dan dilakukan secara
serantak. Apabila diimlementasikan pada pengertian
kebyar dalam tabuh maka berupa kejutan-kejutan
irama, perpindahan tempo, penghentian yang tiba-
tiba dan perubahan tema yang silih berganti.
Kehidupan Gong Kebyar pada akhirnya lekat
dengan gong-mabarung yang sering digelar oleh
masyarakat Bali Utara.

Beranjak dari uraian tersebut maka dapat
dipahami bahwa, “Tabuh Kreasi Baru Gong
Kebyar” berarti sebagai bentuk komposisi yang
terbentuk dari sekumpulan ide dan gagasan musikal
baru, berikut capaian-capaian teknik permainan
penabuh yang belum pernah dilihat dan dilakukan
sebelumnya. Penciptaannya sendiri memprioritaskan
unsur kejutan yang tidak terduga, serta
mengungkapkan pikiran pada nilai-nilai kekinian



79Volume 13 No. 1 Juli 2020

I Komang Kusuma Adi: Kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya

yang merepresentasikan spirit  kebebasan
berekspresi dan kebanggaan berkompetisi antar
seniman.

4.2 Biografi dan Karya Tabuh Kreasi Baru
Sang Nyoman

Mengenal Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya
atau yang akrab di panggil Sang Nyoman, adalah
pria kelahiran Kodya Denpasar pada 2 Agustus
tahun 1980. Ia anak ketiga dari pasangan Sang Putu
Arsa Wijaya dan Ni Ketut Winarsih. Nama depan
“Sang”, menegaskan gelarnya sebagai kasta
Ksatriya.

Pendidikan formal mulai ditempuh dari
Sekolah Dasar (SD) Negeri 8 Dangin Puri (1994),
Sekolah Menengah Pertama (SMP) Negeri 10
Denpasar (1997), Sekolah Menengah Atas (SMA)
Negeri 1 Denpasar (2001), dan S-1 Seni Karawitan
di Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar (2005).
Sang Nyoman sekarang bekerja di Perusahaan
Daerah (PD) Parkir Kota Denpasar, yang mencakup
tepi jalan umum, gedung dan peralatan khususnya
di wilayah Denpasar Barat, Timur, Selatan dan
Utara. Sosok Sang Nyoman tersebut dapat dilihat
pada gambar ke-1.

Gambar.1 Wawancara dengan Sang Nyoman di
Sanggar Werdhi Cwaram.

(Foto: I Komang Kusuma Adi, 2020)

Jejak kesenimanan Sang Nyoman mulai
dilihat oleh khal layak sejak  tahun 2004. Ia cukup
produktif berkarya dan mencatatkan namanya dalam
daftar jajaran komposer-komposer andalan Kodya
Denpasar, khususnya berkaitan dengan ajang FGK.
Sang Nyoman juga aktif membina kelompok-

kelompok sekaa yang mempelajari berbagai tabuh
gamelan. Aktivitas tersebut di samping juga ia yang
seringkali tampil sebagai pengamat seni atau juri
untuk lomba kreativitas seni seperti baleganjur,
makendang tunggal dan sejenisnya. Pada tahun
2018, Sang Nyoman menggagas lomba “Baleganjur
Baru”, yang perdana digelar di Desa Sumerta Kaja,
Denpasar.

Persentuhannya dengan dunia gamelan dan
tabuh karawitan Gaya Bali sudah di awali sejak ia
kecil. Sang Nyoman memang terlahir dalam keluarga
dan lingkungan seni yang kondusif. Ayahnya seorang
undagi pelawah atau pembuat pelawah (badan
instrumen) gamelan. Sementara pamannya, Astita
dan Asnawa, merupakan seniman karawitan
kondang di Bali. Mereka semua tinggal di Banjar
Kaliungu yang juga salah satu  lingkungan seni
potensial di Kodya Denpasar.

Sang Nyoman mengawali belajar gamelan
dengan mencoba-coba memainkan beberapa alat
gamelan yang ada bersama teman-teman sebaya
sepulang sekolah. Dari sekian banyak instrumen
yang ada, ia cenderung tertarik memainkan kendang.
Awalnya ia memainkan kendang dengan pola-pola
permainan yang sembarang. Maksudnya sebatas
hasil interpretasi pribadi dari bunyi kendang yang
berhasil ia dengar pada waktu upacara-upacara
keagamaan dan kemudian mencoba diperaktikannya
kembali. Rutinas latihan sebagaimana demikian terus
berlanjut hingga akhirnya ia direkrut untuk bergabung
dalam sebuah kelompok gamelan (sekaa gong)
anak-anak di Banjar Kaliungu. Sepanjang prosesnya
itu, Sang Nyoman dilatih penuh disiplin oleh
seniman-seniman (senior). Untuk itu wajar apabila
setelah menginjak  usia setingkat  kelas 6 SD, Sang
Nyoman telah mampu memainkan beberapa
gending.

Kompetensi kesenimanan Sang Nyoman
semakin mantap ketika diberi kesempatan oleh
pamannya untuk ikut melatih (ngurukang) di
perkumpulan gamelan Bali (sekaa-sekaa) yang ada
di Banjar Kaliungu. Kesempatan yang diberikan
pamannya itulah yang membuatnya menjadi lebih
memahami cara bermain gamelan dengan baik.
Selain itu Sang Nyoman semakin banyak menguasai



80 Volume 13 No. 1 Juli 2020

repertoar gending, termasuk di dalamnya gending-
gending yang tergolong memiliki kompleksitas garap
tinggi

 Sang Nyoman pada waktu itu memang
secara otodidak meniru dan menyajikan bagian
gending yang menurutnya mudah. Bakat bakat
seninya yang tergolong tinggi, pun akhirnya berhasil
menarik perhatian pamannya. Kesadaran paman
atas anugrah bakat seni keponakannya menjadikan
Sang Nyoman lebih sering diberi kesempatan untuk
terus mengasahnya. Caranya dengan melibatkannya
dalam tabuhan untuk memberi tugas mengisi tempat
tungguhan yang kebetulan kosong, baik karena ada
penabuh yang terlambat datang atau tidak bisa hadir.

Apa yang dilakukan pamannya tersebut
sesungguhnya adalah sebuah pancingan agar
kompetensi seni Sang Nyoman semakin terasah.
Aris Setiawan menyitir  pendapat Djohan
menyebutkan bahwa, memang seseorang yang diberi
stimulan dengan wujud asupan musikal secara terus
menerus, lambat laun ia akan menjadi hafal dan pada
akhirnya dapat melagukan persis dengan apa yang
didengarnya. Bahkan seorang anak yang dapat
memainkan instrument musik dengan terampil dan
terlebih dengan pamahaman akan ekspresinya yang
mendalam, sebelumnya pun karena telah dilandasi
oleh kepekaan musikal yang tinggi dengan jalan
mendengar,  memahami dan kemudian
mengaplikasikannya (A. Setiawan 2012, 26).

Artinya, ketika Sang Nyoman terlibat dalam
proses pengenalan gamelan, maka sesungguhnya ia
pun sedang melakukan proses pengasahan bakat,
peningkatan intelektualitas, proses peningkatan
keterampilan teknik menabuh dan sekaligus
menabungkan memori pemahaman tentang beragam
repertoar gending. Hasilnya seperti dapat dilihat
ketika Sang Nyoman setelah dewasa tumbuh dengan
virtuositas unggul. Virtuositas yang semakin terasah
ketika ia memperdalam Seni Karawaitan Gaya Bali
di ISI Denpasar. Seakrang, Sang Nyoman pun
menjadi seniman yang dikenal luas sebagai salah satu
penabuh mumpuni asal Banjar Kaliungu.

4.2.1 Persentuhan Dengan New Music for
Gamelan

Pengalaman Sang Nyoman tentang seni
(musik) gamelan semakin luas, tidak hanya
menyentuh ranah musik tradisi, namun juga
merambah wilayah musik baru (kontemporer). Hal
ini dimulai ketika Sang Nyoman terlibat menjadi salah
satu musisi untuk karya-karya komposisi dari
komposer I Wayan Gde Yudane. Sang Nyoman
menuturkan bahwa persinggungannya dengan
Yudane membuatnya menjadi tahu lebih dalam
tentang genre musik gamelan non konvensional. Apa
yang ditangkap dari karya-karya Yudane adalah
bahwa menurutnya komposisi Yudane lebih banyak
mengadopsi pola-pola musik Barat. Pola-pola ini
merupakan hasil dari pergaulan Yudane dengan
komponis-komponis Barat seperti Wayne Vitale,
Michael Tenzer, Diter Mark, dan Jack Body.
Memang pergaulan antar musisi lintas negara di era
globalisai seperti ini memang telah menjadi
kewajaran, khususnya dalam ranah musik
eksperimental. Sebagaimana Nocolas mencatat
bahwa, “As part of the globalisation drive in
thecultural and musical scene, many artists
havecollaborated with other musicians from
around theworld to produce experimental
musical forms (Nicolas 2019, 55).

Komposisi Yudane adalah apa yang
kemudian ia sebut dengan New Music for Gamelan.
New Music for Gamelan sendiri adalah genre
musik gamelan dengan konsep yang berangkat dari
tujuan untuk melahirkan sudut pandang baru terkait
dengan tata racik komposisi gamelan. Cara pandang
baru tersebut bermuara pada lahirnya pengetahuan
dan perbendaharaan teknis baru. Muatan kebaruan
yang ditawarkan dalam New Music for Gamelan
tercermin pengolahan instrumentasi, pelarasan,
orkestrasi, warna suara dan sebagainya. Kebaruan
juga terwakili oleh capaian teknik permainan, berikut
struktur dan sistem kerja antar instrumen
(Wawancara, tanggal 22 Sepetember 2018).

Sepanjang berproses bersama Yudane,
Sang Nyoman belajar banyak mengenai komposisi
musik. Lambat-laun perspektifnya tentang karya
musik gamelan pun terpengaruh oleh cara pandang



81Volume 13 No. 1 Juli 2020

I Komang Kusuma Adi: Kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya

Yudane. Hal ini termasuk perspektif Yudane
mengenai pribadi seorang komposer. Sang Nyoman
pun menanamkan dalam-dalam tentang apa yang
pernah dikatakan Yudane kepadanya, seperti, “yen
demen ken tantangan, gae ane baru. Nak biin
sangetan keweh ngae ane baru ketimbang
nyalanang ne sube ade”. Maksudnya, jika suka
tantangan buatlah sesuatu yang baru, karena jauh
lebih susah membuat yang baru daripada
menjalankan yang sudah ada. Pesan Yudane tentang
pentingnya penguasaan notasi untuk komposer pun
masih ia ingat.

“….yen dadi komposer harus bise nulis
lan mace notasi, karana notasi ento sube
madan musik. Sesuatu ade karena ento
ditulis, karena rage bise nulis rage
nawang, men sing rage bise nulis,
kudiang nawang to?. Men sampe rage
nawang harmonis, karena rage bise nulis.
Masak rage nawang tapi sing bise nulis?,
kan sing masuk akal to!.

Artinya,
Jika menjadi komposer, hendaknya sudah
bisa menulis dan membaca notasi musik.
Sebab, musik adalah notasi. Sesuatu itu ada
karena ditulis. Dengan menulis kita bisa
menjadi tahu, apabila tidak bisa menulis
bagaimana kita tahu? Sampai akhirnya kita
sampai tahu harmonis itu, karena bisa nulis.
Masa kita tahu tapi tidak bisa nulis?, itu kan
tidak masuk akal.

4.2.2 Mencipta Musiknya Sendiri
Sang Nyoman pada tahun 2005 mencipta

komposisi yang cukup mengejutkan, paling tidak
bagi masyarakat di Bali. Ia dengan berani
menciptakan komposisi berjudul, “Gerauch” yang
ditampilkan dalam rangka ujian Tugas Akhir S-1
Penciptaan Seni Karawitan di ISI Denpasar. Karya
ini mengangkat penataan suara-suara yang secara
konvensional dianggap berkategori “jelek”, noise,
atau tidak enak. Suara-suara yang seringkali dihindari
dalam garap sajian gamelan secara konvensional

tersebut kemudian disusun menjadi karya musik
dengan pendekatan concept art dari John Cage.
Penampilannya dalam “Gerauch” seperti terlihat
pada gambar ke-2.

Gambar.2 Sang Nyoman tampil dalam Karya
Gerausch di gedung Natya Mandala ISI Denpasar.

(Foto: Koleksi Sang Nyoman, 2005).

Dalam tahun yang sama, Sang Nyoman
mulai diberikan kesempatan untuk menciptakan
Tabuh Kreasi Baru untuk keperluan kompertisi
FGK kategori dewasa. Garapan Tabuh Kreasi
Baru dari Sang Nyoman dapat dikatakan bercorak
kontemporer. Kontemporer sendiri adalah
pendekatan penciptaan musik yang awalnya muncul
di Barat, yang berkembang antara abad ke-7 hingga
munculnya aliran filsafat pencerahan yang
menjatuhkan budaya feodal di abad ke-19 (Mack
2001, 2). Selaras dengan karakter spirit musik
kontemporer, maka Tabuh Kreasi Baru yang
bercorak kotemporer pun memiliki maksud sebagai
penyikapan baru dan/atau upaya-upaya
‘mendobrak’ konsep kemapanan tradisi.

Berlandaskan daya kreativitas tinggi, para
komposer berupaya untuk mengaktualisasikan dan
memberikan sentuhan baru pada Tabuh Kreasi
Baru yang mereka ciptakan. Prinsip dasar hasil
sajian adalah mampu menuju wilayah suara baru,
memberi pengaruh baru, memperlihatkan teknik
baru bentuk struktur baru, dan menawarkan cara
baru dalam membuat komposisi musik. Sugiartha
mencatat bahwa ada beberapa foktor pendorong
untuk hal tersebut, yakni; (1) dorongan ideologi



82 Volume 13 No. 1 Juli 2020

seniman; (2) semangat baru dalam memaknai
konsep pelestarian musik tradisi dan (3) pandangan
terhadap musik Bali dalam konstelasi global
(Sugiartha, 2012:5). Berangkat dari konsep tersebut
itulah maka Sang Nyoman pun telah berhasil
mencipatakan beberapa karyanya seperti: “Waskita”
yang diciptakan oleh Sang Nyoman bersama I Gede
Arsana (2005), “Canda Klang” (2007), “Pinara
Tunggah” (2009) dan “Noktah” (2015).

4.2.3 Zona Kepala Sebagai Dasar Konsep
Penciptaan

Sang Nyoman mengungkapkan bahwa,
penciptaan Tabuh Kreasi Baru-nya beranjak dari,
‘yen ngae gending apang keweh anake nebak,
pas miring penontone bareng milu berpikir’.
Maksudnya, ketika membuat komposisi gending
buatlah yang sukar ditebak dan ketika
diperdengarkan para penonton ikut berpikir.
Ungkapan Sang Nyoman tersebut sesungguhnya
adalah landasan konseptualnya yang senantiasa
dipegang ketika melakukan proses penciptaan.
Landasan ini membuahkan corak tersendiri pada
karya-karya garapannya. Melalui konsep tersebut,
terlihat jelas bahwa Sang Nyoman berkeinginan
mengajak para seniman maupun penikmat seni untuk
berpindah dari “zona hati” (rasa) ke “zona kepala”
(pikir). Tujuannya agar para seniman dan penikmat
seni ketika mendengar, menyaksikan dan
berapresiasi seni tidak berdasarkan fanatisme
daerah maupun idealisme komposer tertentu. Selain
itu untuk apresiator tidak sekedar pasif, melainkan
dapat mengembangkan lebih jauh kemampuan
imajinasi dan intelekstualitas mereka sendiri.

Menurut (Sunarto 2010, 268), setiap
komposer hakikatnya mempunyai kekuatan generatif
yang menjadi keyakinan dirinya dalam berkarya.
Kekuatan ini berupa nilai-nilai, baik nilai-nilai etik,
nilai-nilai personal dan kultural, maupun nilai-nilai
maknawi. Terkait dengan hal tersebut maka
kekuatan generatif Sang Nyoman dalam penciptaan
Tabuh Kreasi Baru terlihat lebih menonjol pada nilai
etik. Sebuah nilai yang berupa keyakinan mengenai
pandangan dalam konteks perilaku menurut ukuran
kebaikan tertentu yang diyakini individu, komunitas

atau masyarakat tertentu. Nilai etik juga merupakan
suatu perspektif terhadap objek dilihat dari sisi baik-
buruk. Kekuatan nilai etik Sang Nyoman ini pun
sesungguhnya telah tersirat pada Pupuh Ginada
dasar yang berbunyi;

Eda ngaden awak bisa,
depang anake ngadanin,
geginane buka nyampat,
anak sai tumbuh luhu
ilang luhu buke katah,
yadin ririh liu enu paplajahan

Makna Pupuh Ginada tersebut sesuai
konteks ini adalah bahwa sebagai seorang komposer
sebaiknya tidak  merasa paling pandai. Hidup
menjadi seniman ibarat menyapu debu yang tak ada
habisnya. Inspirasi selalu muncul, begitu juga
denggan fenomena-fenomena sekitar yang terus
menggaruk badan untuk berbuat sesuatu terhadap
gamelan yang juga tidak pernah habis untuk
dieksplor. Jika pun telah mempunyai segudang bekal
teknik komposisi, tetap saja masih banyak
pengetahuan yang perlu dicari, dipelajari, diasah dan
dikembangkan. Begitu juga bagi penikmat seni.
Jangan berkata sombong, mengatakan diri pintar,
dan  serba tahu atas apa yang terjadi dipanggung.
Biarlah para pengamat dan juri yang memberi nilai
dan pandangan terhadap karya-karya yang
ditampilkan.

 Eri Setiawan ( 2015, 32) menyinggung
bahwa sebuah kesenian jika dianggap sebagai alat
pendidikan, maka ia akan mengusahakan
peningkatan hidup manusia dari bodoh menjadi
pandai. Apabila kesenian dianggap berperan sebagai
alat komunikasi maka akan memberi informasi
kepada masyarakat agar mereka mengetahui hal-
hal yang relevan dengan kehidupan masyarakat
lainnya. Kesenian apabila digunakan sebagai terapi,
maka akan berusaha menyembuhkan yang sakit jiwa
menjadi manusia normal.

4.3 Kompleksitas Musikal
Bertolak dari upaya mewujudkan konsep

kekarayaan yang sulit ditebak dan membuat berpikir,



83Volume 13 No. 1 Juli 2020

I Komang Kusuma Adi: Kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya

Sang Nyoman melakukan perombakan pada bentuk
struktur konvensional Tabuh Kreasi Baru. Analogi
penciptaannya tidak lagi sama dengan bentuk
struktur konvensional yang mengacu pada struktur
tubuh manusia (kepala, badan dan kaki)
sebagaimana yang tertuang pada konsep tri angga
(kawitan, pengawak, pengecet) dalam konvensi
karawitan Gaya Bali. Hal ini diakui oleh Sang
Nyoman sendiri,

“…konsep tri angga tidak ada dalam
bentuk karya yang saya bangun. Walaupun
dalam struktur yang menjadikannya bentuk,
terdapat pembagian tertentu yang saya
katakan cukup sebagai bagian satu, dua, tiga
dan seterusnya. Masing-masing bagian
memiliki korelasi atau saling mengisi, bukan
semata sekedar ditumpuk begitu saja.
Bahkan konsep tentang apa yang akan
terjadi atau yang saya inginkan saya tulis
dengan rapi dari awal sampai detail-
detailnya, sesuai dengan keinginan saya. Jadi
secara tertulis bentuk itu sudah jadi. Di
dalamnya terdapat aturan-aturan tertentu
yang saya buat, yang nantinya harus
dilakukan oleh pemain yang bertanggung
jawab pada instrumennya masing-masing
dalam proses penuangan” (Wawancara 27
Nopember 2016).

Bentuk struktur komposisi Tabuh Kreasi
Baru Sang Nyoman pun terlihat memiliki susunan
yang berubah-ubah menyesuaikan tema, ruang dan
waktu. Ia juga berusaha merangkai sistem kerja
instrumen menurut versinya sendiri. Untuk
membangaun sistem yang diinginkan, Sang Nyoman
melakukan pergeseran fungsi dari beberapa
instrumen seperti berikut.

4.4.1. Kajar
Kajar merupakan instrumen pencon yang

secara konvensional berfungsi sebagai penandan
dengan pola-pola pemainan yang ajeg, untuk
merangkul semua tungguhan sehingga tetap pada
ritmenya. Namun dalam dalam sistem kerja

instrumentasi komposisi Sang Nyoman, kajar seolah
menjadi individualistis atau independen. Pola
tabuhannya bergerak sendiri dalam sebuah kalimat
lagu dengan memainkan ketukan tidak lazim
(nyeleneh) menurut konvensi, seperti menampikan
pola ketukan 2/3, 3/4, 5/8 dan lainnya. Pola sajian
instrumen Kajar garapan Nyoman, seperti dapat
dilihat pada gambar ke-3 sebagaimana berikut.

Gambar. 3  Ketukan (k) Birama 2/3 Kajar, Tabuh
Kreasi Baru Noktah

(Arsip notasi : Sang Nyoman)

4.4.2 Gong, Kempur, dan Kemong
Gong, Kempur dan Kemong merupakan

instrumen pencon, dan seringkali  difungsikan untuk
mempertegas ukuran suatu gending sebagaimana
pada komposisi Tabuh Lelambatan dan sejenisnya.
Namun oleh Sang Nyoman, ketiga instrumen
tersebut dibuat memainkan pola-pola musikal dengan
tata letak yang tidak lazim. Bentuk kolotominya tidak
lagi beraturan layaknya susunan tabuhan yang
bergantian, “Gong-Kempur-Kemong-Kempur-
Gong”. Instrumen-instrumen tersebut terlihat lebih
bebas menyesuaikan tabuhan menurut kebutuhan
musikal. Dapat dilihat contoh sajiannya dalam notasi,
gambar ke-4.

Gambar 4. Pukulan Gong, Kempur, dan Kemong
pada potongan Notasi bagian ketiga Tabuh Kreasi

Baru Noktah.
(Arsip notasi : Sang Nyoman)



84 Volume 13 No. 1 Juli 2020

4.4.3 Penyacah, Jublag, dan Jegog
Penyacah, Jublag dan Jegog merupakan

tungguhan bilah yang biasanya memainkan melodi
pokok atau bantang gending. Dalam sistem kerja
instrumentasi komposisi Sang Nyoman, instrumen
tersebut juga memainkan pola-pola melodi yang
independen dan atau polifoni. Penyacah, Jublag dan
Jegogan seringkali difungsikan sebagai pepayasan.
Contoh notasi permainannya seperti pada gambar
ke-5.

Gambar 5. Pukulan Penyacah, Jublag, dan Jegog
pada potongan bagain ke-1 notasi Tabuh Kreasi

Baru Noktah
(Arsip Notasi : Sang Nyoman)

4.4.4 Gangsa dan Kantilan
Gangsa dan Kant ilan merupakan

tungguhan bilah dan seringkali memainkan pola-
pola pepayasan berupa kotekan atau cecandetan
sasih dan polos. Namun dalam sistem kerja
instrumentasi komposisi Sang Nyoman, tungguhan
Gangsa dan Kantilan permainannya tidak lagi
berkiblat pada satu pokok melodi dan bahkan
keduanya tidak memainkan pola cecandetan  yang
sama. Maksudnya adalah penabuh gangsa polos
memainkan pola cecandetan berbeda dengan
penabuh kantilan polos. Begitu juga dengan
penabuh sangsih. Lihat gambar ke-6.

Gambar 6. Pukulan Gangsa, dan Kalitan
pada potongan bagian 1 notasi
Tabuh Kreasi Baru Noktah

(Arsip Notasi : Sang Nyoman)

4.4.5 Suling
Suling merupakan instrumen bambu yang

biasanya memainkan melodi pokok seperti
tungguhan Penyacah dan Jublag. Dengan suara
bambu yang khas, suling dianggap memberi nilai
tambah pada permainan melodi pokok. Oleh
sebabnya suling dianggap sebagai instrument
“pemanis”. Kata “pemanis” merupakan refleksi dari
rasa kegembiraan para penabuh. Dalam sistem
kerja antar instrumentasi komposisi Sang Nyoman,
pada bagian-bagian tertentu pola permainan Suling
memainkan pola-pola pepayasan dan sesekali
menggunakan nada-nada, ngempyung maupun
pemero. Sebagaimana contoh notasi pada gambar
ke-7 berikut.

Gambar 7. Tiupan nada ngempyung pada
instrument Suling pada Tabuh Kreasi Baru

Pinara Tunggah
(Arsip notasi; Sang Nyoman.)

4.4.6 Reyong
Reyong memiliki bentuk fisik instrument

pencon yang seringkali memainkan pola ubit-
ubitan, norot dan juga ritme-ritme agogik
kebyang-kebyong. Dalam sistem kerja
instrumentasi komposisi Sang Nyoman, pemain
Reyong penyorog, penyelah, ponggang dan
pemetit tidak hanya memainkan pola jalinan
konvensional, tetapi pada beberapa bagian jalinan
ubit-ubitannya dibuat polos-sangsih-sangsih-
sangsih. Seperti contoh notasi dalam gambar ke-8
berikut.

 

 



85Volume 13 No. 1 Juli 2020

I Komang Kusuma Adi: Kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya

Gambar 8. Sistem kerja Instrumen Reyong pada
Tabuh Kreasi Baru Noktah
(Arsip notasi : Sang Nyoman)

Selain beberpa garap pola tabuhan yang
telah diungkapkan di atas, Sang Nyoman juga
menggunakan materi garap yang didapatkan dari
aktivitas eksplorasi bunyi gamelan Gong Kebyar dan
juga pengamatan pola-pola permainan gamelan di
luar  Gong Kebyar. Terkait aktivitas- eksplorasi
bunyi, Sang Nyoman menemukan ketertarikan untuk
mengolah harmoni ngempyung dan ngembyung.
Ngempyung sendiri dihasilkan dari benturan  nada
1 dan 3 secara berurutan seperti 4 dan 7 ataupun
kelipatannya. Sedangkan bunyi ngembyung dapat
dihasilkan dari benturan nada 1 dan 2 secara
berurutan seperti 4 dan 5 ataupun kelipatannya.
Ngempyung dan ngembyung sendiri jarang
digunakan sebagai materi komposisi oleh seniman-
seniman kebanyakan, apalagi diberi porsi khsusus
untuk muncul pada bagian tertentu. Ngempyung dan
ngembyung kurang begitu familiar dan tak jarang
dipandang sebagai suara sumbang yang tak nyaman
di telinga (disonan). Namun Sang Nyoman
mengolahnya secara rapi sebagaimana beberapa
contoh notasi yang terlihat pada gambar ke-9
berikut.

Gambar.9  Potongan Notasi Tabuh Kreasi Baru
Pinara Tunggah dan Penggunaan Ngempyung

pada Jublag, Penyacah dan Jegog.
 (Arsip notasi : Sang Nyoman.)

Pada bagian ini Sang Nyoman lebih dahulu
mengubah sistem kerja instrumen bantang gending.
Secara konvensional sistem kerja garapnya adalah
dua kali pukulan Penyacah sama dengan satu kali
pukulan Jublag dan dua kali pukulan Jublag sama
dengan satu kali pukulan Jegog. Namun Sang
Nyoman membuat semua tungguhan memiliki porsi
permainan yang sama, hanya Jegog saja yang
mempertegas pukulan Jublag ke-1 pada kelipatan
ke-4. Garap semacam ini, sudah barang tentu
membuat para penikmat kesulitan dan dibuat
bepikir, terkait pencocokan antara mana kalimat
melodi yang mempunyai kerkaitan dengan pola
kotekan Pemade Gangsa dan Kantilan. Karena
pengetahuan umumnya adalah kalimat melodi
menentukan arah dan atau jenis kotekan yang
dipakai para penabuh Pemade, Gangsa dan
Kantilan. Bahasa konsepnya “Nyujuh”, yang
mempunyai pengertiaan jika segala sesuatu yang
digunakan harus memiliki tujuan yang jelas. Artinya
jenis kotekan yang dipakai harus mengikuti atau
mengejar nada (seleh) berat dari pola permainan
melodi tungguhan Jublag, Penyacah dan Jegogan.

Namun uniknya, Sang Nyoman jutru
membuat sistem kerja tersendiri. Jika diperhatikan
lebih seksama sebenarnya garap penciptaannya
cukup “sederhana”. Komposer hanya menyusun
satu buah kalimat musikal induknya saja. Berangkat
dari kalimat musikal induk ini kemudian
dikembngkan menjadi anak-anak kalimat musikal
sehingga menjadi banyak. Caranya dengan masing-
masing nada dibuat turunanan nada ngempyung-
nya.

Terkait dengan pengamatan terhadap pola-
pola permainan di luar kebiasaan gamelan Gong
Kebyar, Sang Nyoman tertarik pula dengan
permainan yang ditunjukan oleh penabuh gamelan
Slonding. Hal ini terutama pada pola permainannya
yang memiliki kebiasaan sekema pergerakan
pukulan-pukulan bilah nada yang bergerak secara
horisontal ke kanan dan ke kiri, lalu ke tengah,
bergantian antara tangan kanan dan kiri. Sang
Nyoman menggambarkannya sebagaimana dalam
gambar ke-10 berikut.



86 Volume 13 No. 1 Juli 2020

Gambar 10. Tungguhan Nyong-nyong Ageng
Gamelan Slonding dan simulasi ritme  permainan.

(Dokumentasi foto : I Komang Kusuma Adi)

Berangkat dari kebiasaan dalam sajian
Slonding maka Sang Nyoman mengembangkannya
secara khusus pada  bagian ketiga Tabuh Kreasi
Baru Noktah. Teknik pengembangan ini sekilas
seperti cara melihat lukisan dengan  teknik
pointilisme. Kenyataan tersebut sebagaimana
dinotasi pada gambar ke-11.

Gambar 11. Potongan Notasi bagian ketiga Tabuh
Kreasi Baru Noktah

(Arsip notasi; Sang Nyoman).

Kompleksitas musikal Tabuh Kreasi Baru
Sang Nyoman juga dibangun oleh penggunaan
teknik-teknik komposisi dari budaya musik Barat,
seperti canon, dan counterpoint. Canon adalah
sebuah istilah atau teknik permainan dalam musik
Barat, di mana melodi yang sama dimainkan dalam
titik waktu tolak yang berbeda sehingga akan
menghasilkan melodi yang sambung-menyambung
atau saling mengisi (Apel 1972, 125). Sedangkan
Counter Point berupa nada melawan nada atau
melodi melawan melodi, dii mana sajiannya terdiri
lebih dari satu garis melodi atau susunan nada yang
dibunyikan secara serentak, sehingga terjadi
perbedaan tekanan suara dari masing-masing melodi
(Apel 1972, 10). Fenomena musikal pada Tabuh
Kreasi Baru Pinara Tunggah, Sang Nyoman
membuat beberapa garis susunan bunyi atau melodi
dengan pola dan tekanan yang berbeda dalam jumlah
ketukan yang sama dan dimainkan atau dibunyikan

secara bersama-sama. Lihat notasi pada gambar ke-
12, berikut.

Gambar 12. Penggunaan Counter Point pada
Tabuh Kreasi Baru Pinara Tunggah.

(Arsip Notasi: Sang Nyoman)

5. SIMPULAN

Tabuh Kreasi Baru pada dasarnya didesain
sebagai bentuk komposisi yang terdiri dari
sekumpulan ide, gagasan musikal, juga capaian-
capaian teknik permainan yang belum pernah dilihat,
didengar dan dilakukan sebelumnya pada medium
ekspresi gamelan Gong Kebyar. Sang Nyoman yang
memiliki latar genetika seniman, pendidikan, fasilitas
dan lingkungan seni yang kondusif, dengan
pengetahuannya berusaha “mendobrak” kemapanan
musik tradisi.  Melalui konsep garapan karya musik
yang menuntut apresiator hingga pendukung sajian
untuk lebih keras berpikir, ia menciptakan karya-
karyanya. Semua itu tercermin lewat dasar
penciptaanya yang tersirat dalam kalimat, ‘yen ngae
gending apang keweh anake nebak, pas miring
penontone bareng milu berpikir’.

Berangkat dari konsep terebut maka
hadirlah kompleksitas musikal Tabuh Kreasi Baru
dengan bentuk struktur, capain teknik permainan dan
sistem kerja antar instrument yang inkonvensional.
Bentuk inkonvenional ini terbaca ketika karya
ciptaannya memang: (1) tidak mengacu pada bentuk-
bentuk komposisi popular di masyarakat Bali. (2)
memunculkan pergeseran fungsi instrumen sebagai
sistem kerja garap tipikal Sang Nyoman. (3) pola-
pola permainan instrumen yang cenderung
dibebaskan dari beban tradisi kulturnya seperti pada
penyimpangan garap tempo, irama, dan unsur-unsur
musikal yang lain. (4) Memunculkan alternatif garap



87Volume 13 No. 1 Juli 2020

I Komang Kusuma Adi: Kompleksitas Tabuh Kreasi Baru Gong Kebyar Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya

musik hybride. Meskipun seringkali garapan
musiknya cukup sulit dipahami oleh penghayat
awam, namun Sang Nyoman  memang sudah
meniatkankannya. Hal itu untuk menciptakan
kompleksitas Tabuh kreasi Baru sebagai strategi
membangun modernisasi kesenian yang menciptakan
apresiator sehingga berada di garis tengah, tidak
ekstrim ke kanan dan tidak ekstrim ke kiri, serta
dapat menerima perbedaan sebagai keniscayaan.

6. DAFTAR ACUAN

Apel, Willi. 1972. “Program Music.” Harvard Dic-
tionary of Music. 2nd ed.,(Cambridge,
Mass.: The Belnap Press of Harvard
University Press, 1970), 696–98.

Asnawa, I Ketut Gede. 2007. “Kebhinekaan Dan
Kompleksitas Gamelan Bali.” Bheri/ :
Jurnal Ilmiah Musik Nusantara 6 (1).

Chaya, I Nyoman. 2013. Mabarung, Seni
Pertunjukan Di Daerah Bali Utara. ISI
Press Surakarta bekerja sama dengan
Pascasarjana ISI Surakarta.

Gandadiputra, Mulyono. 1983. “Kreativitas Dalam
Kreativitas.” Jakarta: Dian Rakyat.

Harnish, David. 2000. “The World of Music Com-
position in Bali.” Journal of Musicologi-
cal Research 20 (1): 1–40.

Herbst, Edward. 2015. “Bali 1928 – Volume III:
Lotring and the Sources of Gamelan Tra-
dition.” Arbiter. 2015. ht tps://
arbiterrecords.org/catalog/bali-1928-vol-
ume-iii-lotring-and-the-sources-of-
gamelan-tradition/.

Kaelan, M S. 2005. “Metode Penelitian Kualitatif
Bidang Filsafat.” Yogyakarta:
Paradigma.

Mack, Dieter. 2001. Musik Kontemporer Dan
Persoalan Interkultural. Artline.

Merriam, Alan P, and Valerie Merriam. 1964. The
Anthropology of Music. Northwestern
University Press.

Nicolas, Arsenio. 2019. “Traditional Music And
Contemporary Trends: Music In Asean
Communities.” Sorai: Jurnal Pengkajian
Dan Penciptaan Musik 12 (1): 54–56.
h t t p s : / / d o i . o r g / 1 0 . 3 3 1 5 3 /
sorai.v12i1.2623.

Sandino, Joseph Paddy. 2008. “Recent Structural
Developments in Tabuh Kreasi Gong
Kebyar.” University of British Columbia.

Setiawan, Aris. 2012. “Diyat Sariredjo: Pandangan
Dan Konsep Pemikirannya.” Dewa Ruci:
Jurnal Pengkajian Dan Penciptaan
Seni 8 (1).

Setiawan, Erie. 2015. “Serba-Serbi Intuisi Musikal
Dan Yang Alamiah Dari Peristiwa Musik.”
Yogyakarta: Art Music Today.

Steele, Peter Michael. 2007. “Innovative Ap-
proaches to Melodic Elaboration in Con-
temporary Tabuh Kreasi Baru.” Univer-
sity of British Columbia.

Streich, Sebastian. 2005. “Automatic Characteriza-
tion of Music Complexity: A Multifaceted
Approach.” Citeseer.

Sudirga, I Komang. 2017. “Pesantaian Sebagai
Sumber Inpirasi Riset Dan Kreativitas.”
Mudra Jurnal Seni Budaya 32 (1): 9–
20. https://doi.org/10.31091/
mudra.v32i1.66.

Sugiartha, I Gede Arya. 2012. “Kreativitas Musik
Bali Garapan Baru; Perspektif Culture
Studies.” Denpasar: ISI Denpasar.

Sukerta, Pande Made. 2009. Ensiklopedi
Karawitan Bali. ISI Press Solo.



88 Volume 13 No. 1 Juli 2020

———. 2016. Gong Kebyar Yang Tidak
Ngebyar. Surakarta: ISI Press.

Sunarto, Bambang. 2010. “Epistemologi Karawitan
Kontemporer Aloysius Suwardi.”
Disertasi Pada S3 Fakultas Filsafat,
UGM.

Wilcox, Rand R. 1995. “Simulation Results on So-
lutions to the Multivariate Behrens-Fisher
Problem Via Trimmed Means.” Journal
of the Royal Statistical Society: Series
D (The Statistician) 44 (2): 213–25.

Narasumber:

Sang Nyoman Putra Arsa Wijaya (40 tahun),
komposer musik Tabuh Kreasi Baru
Gamelan Gong Kebyar. Desa Angantaka,
Abiansemal, Bali.

I Wayan Murda (39 tahun), seniman, pegawai Dinas
Kebudayaan Kodya Denpasar. Banjar
Ceramcam, Desa Kesiman, Denpasar,
Bali.

I Wayan Gde Yudane (60 tahun), seniman, dosen
terbang di New Zealand. Desa Lod
Tunduh, Ubud, Gianyar, Bali.

I Wayan Madra Aryasa (68 tahun), budayawan,
pegawai Listibya Provinsi Bali. Tabanan,
Bali.


