GAMBIRSAWIT LARAS SLENDRO PATHET SANGA
DARI MEDITATIF KE GOBYOG

Joko Daryanto
Dosen Program Studi S-1 PGSD Universitas Sebelas Maret Surakarta
E-mail korespondensi: jokodaryanto@staff.uns.ac.id

ABSTRACT

Gambirsawit laras sléndro pathét sangd is a familiar géndhing presented by karawitan musicians
(péngrawit) in Java. Searching the history of the géndhing is essential to find out its existence,
changes, and developments. Géndhing Gambirsawit traced its presence in two literary works in
different periods, namely Sérat Cénthini and Sri Karongron. By taking a historical approach and
analysis, the journey of the story of the musical can be described so that it is known if there has
been a transformation of the musical work from meditative to gobyog. This musical also under-
went deconstruction as one of the efforts of the palace musical creator, namely abdi dalém niydga,
to maintain its existence.

Keywords: Gambirsawit, History, Géndhing, Meditatif, Gobyog.

ABSTRAK

Gambirsawit laras sléndro pathét sanga merupakan géndhing yang tergolong familier disajikan oleh
kalangan pengrawit di Jawa. Penelusuran historis darigéndhing tersebut menjadi penting untuk mengetahui
eksistensi, perubahan dan perkembangannya. Géndhing Gambirsawit terlacak keberadaannya di dua
karya sastra pada masa yang berbeda, yaitu Sérat Cénthini dan Sri Karongron. Melalui pendekatan dan
analisis sejarah dapat diuraikan perjalanan dari géndhing tersebut sehingga diketahui bahwa telah terjadi
transformasi garap géndhing dari meditatif menjadi gobyog. Selain itu, géndhing ini juga mengalami
dekonstruksi sebagai salah satu upaya kreator karawitan istana yaitu abdi dalém niydgd untuk
mempertahankan eksistensinya.

Kata kunci: Gambirsawit, Sejarah, Géndhing, Meditatif, Gobyog.

1. PENDAHULUAN

Mayoritas masyarakat karawitan Gaya
Surakarta mengenal géndhing Gambirsawit laras
sléndro pathét sanga. Daritiga kelompok ukuran
géndhing dalam tradisi Jawa yaitu cilik atau kecil,
téngahan atau sedang, dan gédhé atau besar
(Supanggah 2009, 126), diketahui Gambirsawit
termasuk sebagai kelompok géndhing golongan
sedang dengan bentuk kéthuk loro kérép minggah
papat. Dimasyarakat karawitan Jawa, géndhing

106

i tergolong memiliki popularitas tinggi. Popularitas
géndhing Gambirsawit tidak lepas dari garap
musikalnya yang bagus dan mudah dimainkan (Dewi
2019, 101). Walaupun hakikat penilaian bagus dan
mudah sebenarnya subjektif, namun kenyataan di
lapangan memang menunjukan jika hampir setiap
paguyuban (kelompok) karawitan baik yang amatir
maupun professional mengenal dan bahkan dapat
menyajikan géndhing ini yang tentunya sesuai
pemahaman dan kadar virtuositas masing-masing.

Volume 13 No. 2 Desember 2020



Joko Daryanto: Gambirsawit Laras Sléndro Pathét Sanga dari Meditatif ke Gobyog

Popularitas yang relatif tinggi mencerminkan
jika géndhing ini sejatinya telah melalui perjalanan
sejarah yang panjang. Menjadi wajar jika
keberadaan Gambirsawit ini pun telah terekam
dalam Sérat Cénthini atau dikenal dengan nama
Suluk Tambangraras yang ditulis pada akhir masa
pemerintahan Paku Buwana IV yang memerintah
pada tahun 1788-1820. Adalah KGPA.
Hamangkunagéra III, putra mahkota Negari
Surdkartd Hadiningrat (Karaton Surdkarta), yang
menginisiasi penulisan serat tersebut bersama Abdi
Dalém Kapujanggan Kadipatéen Anom, yaitu
devisi pegawai istana Kadipaten Anom dibidang
sastra yang bekerja untuk putra mahkota.

Jejak informasi géndhing Gambirsawit
pasca tertulis di Sérat Cénthini kemudian banyak
ditemukan pada karya-karya sastra istana dan
catatan-catatan pribadiabdi dalém niydgd Karaton
Surakarta yang lain. Sérat Pésindhén Bédhaya, Sri
Karongron, dan Wédhapradéngga adalah beberapa
karya sastra istana dan catatan pribadi abdi dalém
niydgd Karaton Surdkartd yang memuat informasi
tentang géndhing tersebut. Sérat Pé&sindhen
Bédhaya ditulis pada masa pemerintahan Paku
Buwané VII, sedangkan Sri Karongron ditulis oleh
R. Ng. Purbadipura, seorang Abdi Dalém Kaliwon
Gédhong Téngén. Sementara Sérat
Weédhépradangga adalah kumpulan catatan pribadi
R. Ng. Prajapangrawit, seorang abdi dalém niydgad
di Karaton Surakarta.

Melihat jejak historis géndhing Gambirsawit
pada karya-karya sastra istana maupun catatan
pribadi abdi dalém niydgad, menyiratkan adanya
transformasi dalam géndhing Gambirsawit itu
sendiri. Hal ini tergambar jelas ketika menulusuri
pengkisahan dalam Sérat Cénthini dan Sri
Karongron yang hakikatnya ditulis pada masa
pemerintahan berbeda dan dalam situasi maupun
kondisi berbeda pula. Menariknya, Sérat Cénthini
mendeskripsikan jika penyajian géndhing-
géndhing, termasuk tentunya Gambirsawit, pada
masa tersebut mengarah pada atmosfer meditatif,
sementara Serat Sri Karongron yang ditulis
setelahnya menginformasikan hal yang cukup
bertolak belakang, yaitu géndhing i disajikan pada
atmosfer karakter rasa gobyog.

Volume 13 No. 2 Desember 2020

Meditatif sendiri hakekatnya adalah sifat
atau hasil dari pengkondisian prilaku meditasi.
Adapun meditasi adalah satu upaya dan usaha yang
dilakukan secara terus-menerus pada suatu aktivitas
berfikir, dengan kegiatannya yang berbentuk
kontemplasi atau perenungan dan pertimbangan-
pertimbangan religius (Chaplin and Kartono 2019,
294). Dengan demikian bisa disarikan jika sajian
géndhing yang meditatifidentik dengan pembawaan
yang tenang, dalam, dan religius. Sebaliknya konsep
gobyog justru mengacu pada karakteristik sajian
yang lebih mengedepankan kesan ramai, semangat,
tangkas, lincah, lantang, gembira, tidak tenang, cair,
dan sesuka hati (Benamou 1998, 129-134). Dengan
demikian bisa dikatakan bahwa sajian gobyog
merupakan lawan karakter dari sajian meditatif.

Selanjutnya, bagaimana orientasi perjalanan
sajian géndhing Gambirsawit dari yang semula
meditatif menjadi gobyog merupakan pokok
permasalahan kajian yang cukup menarik didalami.
Melalui penelusuran perjalanan garap géndhing
kuno ini, bisa diperoleh informasi tentang sebuah
untaian perjalanan kreativitas karawitan Jawa di
masa lalu yang bisa membuka pemahaman jika
pergeseran orientasi rasa garap géndhing
Gambirsawit sesungguhnya adalah kenicayaan.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Bahasan mengenai géndhing Gambirsawit
laras sléndro pathét sdngd sesungguhnya telah
banyak menghiasi tulisan-tulisan yang berkaitan
dengan analisis géndhing. Namun demikian, secara
kebanyakan masih berupa studi komparasi garap.
Hal ini sebagaimana dalam Unplayed Melodies:
Javanese Gamelan and the Genesis of Music
Theory (Perlman 2004) yang berusaha
menyandingkan Gambirsawit dengan Ladrang
Pangkur untuk melihat eksistensi cengkok ayu
kuning pada kedua repeortoar géndhing tersebut.

Dalam Rasa: Affect and Intuition in
Javanese Musical Aesthetic (M. Benamou 2010,
2010) juga menyinggung eksitensi géndhing
Gambirsawit yang disebutnya memiliki pembawaan
rasa prénes (lincah) dan bérag (semangat).
Sayangnya Benamou belum merujuk secara

107



proporsional tentang data awal kemunculan
Gambirsawit di masa Paku Buwana IV ketika
estetika karawitan waktu itu masih berada pada
wilayah meditatif.

Suyoto (2019), Prasetya (2016), dan
Raharjo (2013) juga membicarakan géndhing
Gambirsawit. Namun demikian kesemuannya masih
berada dalam kajian teknis sajian.

Dengan demikian maka kajian mengenai
perjalanan orientasi garap génding Gambirsawit
dari masa pemerintahan Paku Buwéna I'V hingga
Paku Buwana X adalah hal baru dan layak untuk
dilihat lebih lanjut. Keberadaannya bisa digunakan
untuk melengkapi informasi tentang géndhing
Gambirsawit yang telah ada sebelumnya.

3. METODE

Pendekatan sejarah digunakan untuk
mengurai permasalahan tersebut, sehingga analisis
data juga menggunakan teknik analisis historis.
Analisis data dalam penulisan sejarah identik dengan
sebutan interpretasi, yaitu penafsiran atas fakta untuk
ditulis hingga memiliki arti dan makna dalam konteks
penulisan. Fakta-fakta yang dihadirkan akan dilihat
hubungannya, keterkaitannya, lalu disesuaikan
dengan fokus kajian dan kegunaannya dalam kajian.

Interpretasi sejarah disebut juga dengan
analisis sejarah yang bertujuan melakukan sintesis
atas sejumlah fakta yang diperoleh dari sumber-
sumber sejarah dan didukung teori-teori yang
sesuai. Fakta-fakta yang ditemukan dapat
diinterpretasi secara menyeluruh dengan
menyertakan kerangka yang mencakup konsep dan
teori yang akan dipakai dalam membuat analisis
(Kartodirdjo 1992, 2).

4. PEMBAHASAN

4.1 Gambirsawit di Masa Paku Buwana IV dan
X

Informasi mengenai géndhing Gambirsawit

laras sléndro pathét sanga tertulis dalam Sérat

Cénthini. Diketahui Sé€rat Cénthini disusun pada

masa akhir pemerintahan Paku Buwana I'V (1788-

108

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

1820) dan baru selesai pada masa pemerintahan
Paku Buwéana V (1820-1823). Informasi tentang
géndhing Gambirsawit laras sléndro pathét sangd
Juga tertulis pada Sérat Sri Karongron yang disusun
pada masa pemerintahan Paku Buwana X (1893-
1939).

Sejak disebutkan dalam Sérat Cénthini
hingga masa pemerintahan Paku Buwéna X,
géndhing Gambirsawit memiliki dua fungsi, yaitu
fungsi sosial dan fungsi musikal. Fungsi sosial adalah
penyajian karawitan untuk kegiatan-kegiatan sosial
seperti berbagai keperluan upacara. Sedangkan
fungsi musikal merupakan penyajian karawitan yang
terkait dengan peristiwa kesenian lainnya, seperti
untuk penyajian konser karawitan (klénéngan),
karawitan pakéliran (wayang), dan karawitan tari
(Supanggah 2009, 300-309).

Sérat Cénthini yang disusun pada era
pemerintahan Paku Buwana I'V hingga V, menyebut
bahwa géndhing Gambirsawit laras slendro pathét
sanga adalah sebagai salah satu géndhing
klénéngan. Sementara informasi yang lebih muda
yaitu pada masa pemerintahan Paku Buwéna X
menyebutkan jika géndhing ini selain disajikan
sebagai géndhing klénéngan (Purbadipura 1981,
41-42; Rustopo 2007, 137) juga digunakan untuk
karawitan tari yaitu Srimpi Jalmakuda dan Bédhaya
Mangunharja (Pradjapangrawit 1990, 139).
Perjalanan panjang géndhing Gambirsawit dari
masa pemerintahan Paku Buwand IV ke
pemerintahan Paku Buwéand X membawa
perubahan fungsi dari géndhing kiénéngan
berkembang menjadi géndhing béksan (karawitan
tart). Meskipun mengalami perkembangan fungsi dari
géndhing untuk keperluan klénéngan menjadi
géndhing untuk kepentingan tari dan pakéliran,
namun géndhing Gambirsawit tidak mengalami
perubahan dalam melodi pokok (cantus firmus)
atau balungan géndhing.

Berikut ilutrasi figur bentuk balungan
géndhing dari géndhing Gambirsawit. Balungan
géndhing ini seperti yang umum ditemukan
berkembang di wilayah Surdkartd sebagaimana
tercatat pada buku karangan Mloyowidodo (1976,
83), berikut.

Volume 13 No. 2 Desember 2020



Joko Daryanto: Gambirsawit Laras Sléndro Pathét Sanga dari Meditatif ke Gobyog

Buke - S 610 W22 D6

Merong: ||:. 235 22.. 12 .32 1% .. 22

o327 J165 .56 1653 2.3 5321 3532 165

Ngeli
§6.. 66.. 22.. 3321 .32 .13 22.. BU

L33 .065 .56 1653 22,3 5321 3532 169
Umpek: .21 .65 6.5 .3.2 .35 .21 .01 6.5

Inggah: ||E: L6 L6 212006 L6 L2

2165 0632 .35 0020 6

Balungan géndhing Gambirsawit yang
tidak berubah tidak serta merta menjadi petunjuk
berhentinya kreativitas abdi dalém niydga.
Tingginya virtuositas para abdi dalém niydaga di
Karaton Surékarta ditengarai melahirkan perubahan
garap géndhing, meskipun sebenarnya mereka
beraktivitas di lingkungan kédhaton yang penuh
dengan aturan dan norma. Petunjuk terjadinya
perubahan garap sajian géndhing Gambirsawit dari
masa pemerintahan Paku Buwéna IV hingga Paku
Buwaéna X bisa dirujuk melalui dua sumber tertulis
yaitu Sérat Cénthini dan Sri Karongron.

Meskipun Sérat Cénthini dan Sri Karongron
mencatat keberadaan géndhing Gambirsawit yang
sama, namun toh atmosfer yang melingkupi
kehidupan karawitan di Karaton Surékarta pada
saat itu dapat dipastikan tidak sama. Bisa dilihat
terjadinya perubahan orientasi garap pada géndhing
Gambirsawit menurut informasi bait-bait yang ditulis
pada kedua karya sastra tersebut. Perubahan garap
géndhing Gambirsawit pada saat S€rat Cénthini
ditulis (masa pemerintahan Paku Buwéna IV) dan
Sri Karongron (masa pemerintahan Paku Buwéna
X) adalah terkait dengan perubahan garap estetika
géndhing.

Perlu dipahami bahwa konsep estetika
sajian karawitan pada masa pemerintahan Paku
Buwana IV secara umum dapat dikatakan masih
mengacu pada konsep estetika meditatif. Konsep
ini terlihat jelas ketika bunyi gamelan dianalogikan
sebagai lantunan doa, sementara lagu géndhing

Volume 13 No. 2 Desember 2020

adalah niatnya. Salah satu bait Pupuh Pocung
dalam Sérat Cénthini yang lahir di masa Paku
Buwana IV menyebutkan tentang hal tersebut.

Paminipun ngliling dhikir pujinipun; lir
céngklinging gdangsd,; kang dereng
kélawan géndhing, puji dhikir lamun tan
klawan niat (Amangkunagara III 1990,
279).

(Ibarat lafal dzikir dan doa itu seperti bunyi
gamelan; kalau belum memakai lagu, sama
halnya dengan doa dan dzikir yang tidak
memakai niat)

Menjadi wajar apabila vokabuler garap
karawitan yang muncul pada masa tersebut,
termasuk juga géndhing Gambirsawit, tidak
menunjukkan kesan gayéng, gobyog, prénes,
apalagi mengarah pada garap gécul. Konsep ini pun
diperkuat dengan tidak adanya artefak instrumen
kéndhang ciblon (yang secara tradisi memang
identik digunakan untuk membangun rasa-rasa
gayéng, gobyog, prénes, atau gécul) yang muncul
dari masa tersebut.

Lebih lanjut, peristiwa yang dapat dijadikan
sebagai petunjuk tentang orientasi pengembangan
karakter estetika karawitan yang meditatif pada
masa pemerintahan Paku Buwéana IV bisa dilihat
dari kisah tentang munculnya ekspresi cingak
(terkejut) di kalangan abdi dalém niydga dan abdi
dalém lainnya yang menghadiri upacara
penghadapan (pisowanan). Mereka terkejut karena
merasa asing ketika mendengar garap bonang imbal
atau interlocking dari garap géndhing, walaupun
sesungguhnya garap tersebut diinisiasi oleh KGPH.
Hamangkunagara III atau putra mahkota Karaton
Kaunanan Surékarta sendiri, yang kelak menjadi
Paku Buwana V. Peristiwa tersebut seperti dicatat
baik oleh Pradjapangrawit:

Kacariyos kdlda taksih juménéng
Kangjéng Gusti Pangeran Adipati Anom,
sabén pasewakan ing dintén Sénén
miwah Kémis, sakderengipun miyos

109



Dalém, Kangjéng Gusti képaréng
lenggah ing Bangsal Praddngga, nunggil
abdi dalém niydga, lajéng angasta rébab
utawi sanesipun ingkang dados képaréng
dalém. Cakipun alus angrawit sarwa
miraos......... Yen nuju angastd bonang
lajéng dipun imbal, dipun cdara imbaling
saron paringgitan (saron wayangan),
kacengkokakén ngantos gobyog sangét,
adamél cingakipun ingkang sami sowan
ing palataran, sami noleh tumuju ing
Bangsal Pradanggd (Pradjapangrawit
1990, 117).

(Dikisahkan ketika masih berstatus sebagai
Kangjeng Gusti Pangeran Adipati Anom
(putra mahkota), setiap upacara
penghadapan pada hari Senin atau Kamis,
putra mahkota berkenan duduk di Bangsal
Pradangga bersama dengan abdi dalém
(pegawai kerajaan) yang bertugas
membunyikan gamelan, kemudian berkenan
ikut menabuh salah satu instrumen, biasanya
rébab atau yang lain sekehendak
beliau......Ketika memainkan instrumen
bonang digarap dengan teknik imbal seperti
teknik permainan saron pada wayangan,
terdengar renyah sehingga abdi dalém yang
hadir terkejut dan menoleh ke Bangsal
Pradangga.

Wajar saja, estetika karawitan meditatif
sesuai dengan pandangan karaton khususnya di
waktu itu, memang akan jauh dari kesan gayéng,
gobyog, apalagi gécul. Untuk diketahui bahwa
indikator garap karawitan meditatif ditunjukkan
dengan pemilihan vokabuler garap di antaranya
adalah tidak menggunakan garap kéndhang ciblon,
tidak menggunakan garap bonang imbal, dan tidak
ada lagu gerongan. Peristiwa munculnya garap
bonang imbal yang membuat cingak (mengejutkan)
hadirin pada upacara penghadapan tersebut
sejatinya menunjukkan bahwa karawitan meditatif
masih menjadi acuan garap utama di masa
pemerintahan Paku Buwéna I'V. Oleh karena dirasa

110

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

kurang sesuai (meditatif) maka garap bonang imbal
yang sebenarnya hasil usulan kreatif dari KGPH.
Hamangkunagéra 11, pun akhirnya hanya muncul
sesaat itu saja.

Berdasar sejarah penyajian karawitan di
masa Paku Buwana IV yang sebagaimana tersebut
itulah maka nuansa garap gobyog, gayéng, dan
gécul bisa dipastikan kurang berkembang pada
masa pemerintahan Paku Buwana IV. Hal ini juga
tentunya menjadi runutan tafsir kuat mengenai bentuk
sajian géndhing Gambirsawit yang dimainkan di
dalam Karaton Kasunanan Surékartd semasa Paku
Buwéna IV. Sajian Gambirsawit di masa tersebut
memiliki kemungkinan besar digarap secara halus,
dalam, dan meditatif saja dari pada orientasi sajian
yang lebih berkarekter gobyog dengan permainan
yang energik dan atraktif dari instrumen gamelan.

Masa pemerintahan Paku Buwana IV yang
menghadirkan karawitan dengan orientasi karakter
meditatif tampaknya mengalami perubahan atmosfer
ketika Paku Buwdnd X memegang kendali
pemerintahan di Surdkartd. Jika pada masa
pemerintahan Paku Buwéana IV karawitan dengan
garap gobyog, gayéng, dan gécul cukup dihindari
sehingga bahkan tidak hidup dan berkembang baik
di dalam karaton, maka lain halnya pada masa
pemerintahan Paku Buwdna X. Pada masa
pemerintahan ini gaya garapan gayéng, gobyog, dan
gécul justru diberi ruang untuk hidup dan
berkembang baik di lingkungan karaton.
Pradjapangrawit mencatat bahwa memang gending-
gending yang bernuansa gayéng, gobyog dan gécul
termasuk génding-génding dari daerah pesisir yang
identik dengan rasa-rasa sajian ini, diberi porsi ruang
untuk hidup dan berkembang di lingkungan Karaton
Surakarta (Pradjapangrawit 1990, 149).

Purbadipurd pun mencatat bahwa ruang
untuk menyajikan karawitan yang bernuansa gobyog
tersaji dalam penyajian karawitan pada masa
pemerintahan Paku Buwana X. Sri Karongron
menyebutkan bahwa sajian gobyog tersaji tanpa
meninggalkan etika dan estetika karawitan yang telah
disepakati di lingkungan karawitan Karaton
Surékarta.

Volume 13 No. 2 Desember 2020



Joko Daryanto: Gambirsawit Laras Sléndro Pathét Sanga dari Meditatif ke Gobyog

Saya suwé panabuhé sami, uyék muyék
gobyog, gébyagané tan sora swarané,
rémpék rampak kabeh mung jinawil,
sajanturing ringgit, kardsa ngésipun
(Purbadipura 1981b, 84).

(Semakin lama sajian karawitan semakin riuh,
gobyog, meskipun demikian tidak terdengar
keras, tetapi masih terdengar rampak
sehingga tetap terasa keindahan bunyinya)

Dengan demikian meskipun karawitan
disajikan dengan riuh rendah menuju ke gobyog
namun volume yang terdengar tidak menghasilkan
suara yang kasar, saling menonjolkan masing-masing
mstrumen, melainkan masih dalam taraf rampak, baik
tempo, irama, maupun volume suara yang dihasilkan.

Pemberian ruang untuk hidup dan
berkembang bagi karawitan dengan garap gobyog,
gayeéng, dan gécul berimbas pula pada garap
géndhing Gambirsawit. Pada masa inilah muncul
keyakinan kuat bahwa garap Gambirsawit yang
bernuansa meditatif berubah ke arah gobyog,
gayeéng, dan gécul karena telah masuknya garap
kéndhang ciblon serta garap gérongan yang
dilakukan oleh wirdswdrd (vokalis pria). Atmosfir
garap géndhing Gambirsawit yang bernuansa
gobyog, gayéng, dan gécul dilukiskan oleh
Purbadipura dalam kutipan bait Maskumambang,
berikut:

Prigél-prigél ingkang sami ngladosi,
rampung mundur samyd, sajroning
lénggah Sang Aji, kagungan nDalém
praddngga. Kadukmanis munya génding
Gambirsawit, lir angléld-léld, lulut wilét
kang nyindheni, Nyai Lurah Uddkdra
(Purbadipura 1981a, 262).

(Begitu cekatan yang melayani, mundur
setelah selesai, selama Sinuhun duduk
gamelan Kyai Kadukmanis bersama abdi
dalém niyaga membunyikan génding
Gambirsawit seakan meninabobokan
dengan keindahan garap sindhenan oleh
Nyai Lurah Udakard)

Volume 13 No. 2 Desember 2020

Praptane gong méronge sampun kawuri,
samngkya wus munggah, Gambirsawit
angrérangin, milangoni piniyarsd.
Panabuhe wilét lulut mulut mérak ati,
teteh titih bantas, tastas kéntas tiyasing
kang ris, Gambirsawit gawé girang
(Purbadipura 1981a, 263).

(Sampai pada bagian merong telah dilewati
menuju bagian inggah, Gambirsawit
berbunyi, menyenangkan didengarkan.
Penyajiannya sempurna memikat hati,
artikulasi garapnya jelas hingga merasuk hati
pendengarnya, Gambirsawit membuat
senang)

Catatan Purbadipura di atas menunjukkan
bahwa penyajian géndhing Gambirsawit mampu
membuat pendengarnya merasa senang karena
atmosfer garap yang dihadirkan abdi dalém niyaga
mampu menarik hati mereka yang mendengarkan.
Kegirangan yang dirasakan oleh para pendengar
géndhing Gambirsawit pada saat upacara Garébég
Bésar pada masa pemerintahan Paku Buwéna X
tepatnya hari Rabu Pon tanggal 20 Nopember tahun
1912, merupakan representasi estetika garap
karawitan pada masa tersebut (terutama dalam
format sajian klénéngan). Estetika garap karawitan
dengan nuansa gobyog, gayéng, dan gécul secara
eksplisit dianalogikan dengan orang minum es sirup
merah yang pada waktu itu menjadiminuman favorit
kalangan elite. Informasi tentang hal ini seperti tertulis
pada bait bentuk Dhandhanggula berikut ini:

Sampyéng rémpég pénabuhé apik, kang
miyarsd datan myat praddnggd, kéwdla
mung krdsd ngésé, kabeh kalébéng kalbu,
lir anggané toya den mori, ing aes sétrup
mawar, trimurti rumangsuk, yakti tan
susah winijang, asaling kang adon-adon
dadi siji, mung krdsa ségér sumyah
(Purbadipura 1981b, 156).

(Sedemikian indah tabuhan yang dihasilkan,
yang mendengarkan tidak melihat siapa yang

111



menabuh, semua keindahan merasuk ke
sanubari, seperti air es dengan sirup mawar,
tiga wujud menyatu dalam satu wadah, yang
terasa segar menyenangkan)

Dalam kutipan di atas jelas jika atmosfer
garap karawitan sangat berbeda dengan atmosfer
estetika garap yang terbaca pada Sérat Cénthini.
Kalimat mung krasa ségér sumyah (terasa segar
menyenangkan) seolah-olah sudah tidak
mengindahkan aspek meditasi lagi. Diumpamakan
mendengarkan klénengan itu rasanya seger sumyah
seperti minum es strup. Pergeseran dari estetika
garap karawitan yang bernuansa meditatif menuju
estetika garap karawitan gobyog, gayéng, gécul
sehingga menghadirkan rasa ségér sumyah bagi
yang mendengarkan merupakan suatu bentuk
dekonstruksi garap karawitan yang diwujudkan
dalam pemilihan vokabuler garap géndhing
Gambirsawit laras sléndro pathét sanga. Wujud
dekonstruksi garap géndhing Gambirsawit dapat
dilihat pada pemilihan garap kéndhang ciblon pada
bagian inggah, garap bonang imbal, dan masuknya
garap lagu gérongan pada bagian inggah.

Dekonstruksi didefinisikan sebagai suatu
tindakan untuk mengubah konstruksi dari suatu
benda. Dekonstruksi berusaha mendeskripsikan dan
mentranformasikan suatu objek sebagai landasan
kelahiran pemikiran baru yang disebut dengan
dekonstruksi. Dekonstruksi sesungguhnya tidak
hanya bergerak di tataran filsafat, melainkan juga
menyentuh literatur, politik, seni, arsitektur, dan
bahkan ilmu-ilmu alam.

Terdapat tiga hal penting dalam
dekonstruksi, yaitu (1) Dekonstruksi dimaknai
sebagai perubahan yang terjadi secara terus-
menerus, dan terjadi dengan cara yang berbeda
sebagai upaya untuk mempertahankan kehidupan,
(2) Dekonstruksi terjadi dari sistem-sistem yang
hidup, termasuk bahasa dan teks, (3) Dekonstruksi
bukan suatu kata, alat, atau teknik yang digunakan
dalam suatu kerja setelah fakta dan tanpa suatu
subyek interpretasi (Agger 2017, 113-115). Terkait
dengan hal tersebut, dalam kasus Gambirsawit
terlihat adanya pemaknaan dekonstruksi sebagai

112

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

perubahan yang terjadi secara terus menerus dengan
tujuan utama untuk mempertahankan kehidupan.

Dekonstruksi yang terjadi pada géndhing
Gambirsawit dapat digambarkan sebagai suatu
kekuatan untuk mengubah dan membelah kepastian
tanpa meninggalkan pakem-pakem lama atau aturan
serta norma yang telah disepakati. Ketika Paku
Buwana X memegang kendali pemerintahan Karaton
Surékarta terjadi perubahan paradigma estetika
garap karawitan karaton, namun demikian
perubahan paradigma tersebut tidak serta merta
meninggalkan pakem-pakem atau norma yang telah
disepakati dalam karawitan (konvensi). Aturan-
aturan yang telah disepakati dalam karawitan
meskipun tidak tertulis dan tidak ada hukuman positif
bagi yang melanggar, ternyata tidak serta merta
dengan mudahnya dilanggar. Hal ini terbukti dengan
masih adanya upaya mempertahankan géndhing-
géndhing kuna yang dibuat pada masa
pemerintahan Paku Buwana IV ketika Paku
Buwéna X memimpin Surakarta.

Purbadipura mencatat génding-génding
yang dibuat pada masa pemerintahan Paku Buwéna
IV yang masih sering dibunyikan pada masa
pemerintahan Paku Buwéné X tercatat dalam bait
Sinom, berikut:

... trakadhang gdangsd tinabuh, géndhing
kuna Karawitan, Titipati Lardanagis, lan
Prihatin Tunjung Karoban Udanmas.
Mawur Rényep Rondhon Cdndra,
Ményan Kobar Gambirsawit, Montro
Wani-Wani Capang, Udan Asih
Lambangsari, Bontit Mérak Kasimpir,
pélog Kombangmard, Tlutur, Muntap lan
Téjandta, Taliwangsa Darddasih,
Budhéng-Budhéng Kadukmanis
Surdlayd. Bujangganom Kapang-
Kapang, Pangasih Bondhan Kinanthi,
Rimong Boyong Sobrang barang,
Gandrungmanis Sangupati, Ludird
Bandhilori, Sinom Pangkur Kuwung-
Kuwung, sakehing nak pinyarsa, rarasé
angraras ati, dhasar mawi ginérong ing
wirdswdrd. Sampyeng tan dnd salencd,
sinélan sindhening ringgit, lir anggigit

Volume 13 No. 2 Desember 2020



Joko Daryanto: Gambirsawit Laras Sléndro Pathét Sanga dari Meditatif ke Gobyog

gégéting tyas, sanityasd tan arsd wis, wosé
risang miyarsi, arsdyd ring sward rum,
rumarah ngarah-arah, ririh panabuhé
titi, ngati-ngati pdrd niydgd prayogd
(Purbadipura 1981b, 41-42).

(Suatu saat dibunyikan géndhing-géndhing
kuna, Karawitan, Titipati Lardnagis, lan
Prihatin Tunjung Karoban Udanmas. Mawur
Rényép Rondhon Candra, Ményan Kobar
Gambirsawit, Montro Wani-Wani Capang,
Udan Asih Lambangsari, Bontit Mérak
Kasimpir, pélog Kombangmara, Tlutur,
Muntap lan Téjanéta, Taliwangsa Daradasih,
Budhéng-Budhéng Kadukmanis Suralaya.
Bujéngganom Kapang-Kapang, Pangasih
Bondhan Kinanthi, Rimong Boyong
Sobrang barang, Gandrungmanis Sangupati,
Ludird Bandhilori, Sinom Pangkur Kuwung-
Kuwung, semua enak didengar, merasuk
sampai ke sanubari ditambah dengan garap
gerongan oleh wirdswara. Seolah tidak mau
berhenti mendengarkan keindahan garap
yang disajikan oleh para péngrawit)

Terlihat dalam kutipan tersebut géndhing-
géndhing yang diciptakan pada masa pemerintahan
Paku Buwand IV masih dapat dilihat
keberadaannya, dengan demikian dekonstruksi yang
terjadi pada masa pemerintahan Paku Buwana X
tidak meninggalkan pakem-pakem atau aturan yang
telah disepakati di lingkungan karawitan Karaton
Surdkartd. Dekonstruksi garap génding
Gambirsawit bukan semata-mata untuk mencari
kebaruan dalam garap karawitan, lebih dari itu
dekonstruksi garap ini merupakan upaya perubahan
yang dilakukan dengan tujuan utama untuk
mempertahankan kehidupan karawitan pada masa
pemerintahan Paku Buwana X.

5. SIMPULAN

Karawitan Karaton Surdkartd memiliki
estetika yang tidak sama dengan karawitan yang
hidup dan berkembang di luar tembok karaton.

Volume 13 No. 2 Desember 2020

Kaidah estetika karawitan Karaton Surékarta dapat
dilacak daridua sumber tertulis yaitu Sérat Cénthini
yang ditulis pada akhir masa pemerintahan Paku
Buwana IV dan Sri Karongron yang ditulis pada
masa pemerintahan Paku Buwéna X. Dari dua
sumber tertulis tersebut dapat diketahui dua konsep
estetika garap karawitan yang berbeda dan
mengarah pada karakter yang bertolak belakang.

Konsep estetika garap karawitan pada masa
pemerintahan Paku Buwana IV masih mengacu
pada konsep estetika garap meditatif. Bunyi gamelan
disejajarkan atau tidak berbeda dengan lantunan
doa, dan lagu génding adalah niatnya. Sehingga
vokabuler garap yang muncul pada masa tersebut
tidak menunjukkan kesan gayéng, gobyog, prénés,
apalagi mengarah pada garap gécul. Namun konsep
estetika garap karawitan pada masa pemerintahan
Paku Buwéna IV berubah pada masa pemerintahan
Paku Buwéna X. Ketika Paku Buwana X memegang
pucuk pimpinan di Karaton Surakarta, terjadi
perubahan paradigma garap karawitan yang
berusaha mengakomodir atmosfer karakter garap
gayéng, gobyog, dan gécul.

Perubahan paradigma dari meditatif ke
gobyog menandakan telah terjadi dekonstruksi
garap karawitan Karaton Surakarta. Hal ini tentu
saja berimbas pada penyajian géndhing-géndhing
di lingkungan Karaton Surdkartd. Salah satunya
adalah génding Gambirsawit laras sléndro pathét
sangd. Gambirsawit yang mulai terlacak muncul pada
masa pemerintahan Paku Buwénd IV dan digarap
secara meditatif, dalam perkembangannya di masa
Paku Buwana X mengalami perubahan orientasi
garap menjadi gobyog.

Dekonstruksi garap yang terjadi pada
génding Gambirsawit dapat digambarkan sebagai
suatu kekuatan untuk mengubah dan membelah
kepastian tanpa meninggalkan pakem-pakem lama
atau aturan serta norma yang telah disepakati. Di
sisi lain dekonstruksi garap génding Gambirsawit
laras sléndro pathét sangd ini bukan semata-mata
untuk mencari kebaruan dalam garap karawitan,
namun lebih dari itu merupakan upaya perubahan
yang dilakukan dengan tujuan mempertahankan
eksistensi karawitan di masa Paku Buwana X.

113



6. DAFTARACUAN
Buku:

Agger, Ben. 2017. Teori Sosial Kritis. Yogyakarta:
Kreasi Wacana.

Amangkunagara III, KGPAA. 1990. Serat
Centhini Latin 9. Edited by Kamajaya.
Jilid IX. Yogyakarta: Yayasan Centhini.

Benamou, Marc Laurent. 1998. Rasa in Javanese
Musical Aesthetics. University of Michi-
gan.

Benamou, Marc. 2010. Rasa. Affect and Intuition
in Javanese Musical Aesthetics. Oxford
University Press.

Chaplin, James Patrick, and Kartini Kartono. 2019.
“Kamus Lengkap Psikologi.”Jakarta:
Grafindo Persada.

Kartodirdjo, Sartono. 1992. Pengantar Sejarah
Indonesia Baru. Jakarta: Gramedia.

Perlman, Marc. 2004. Unplayed Melodies:
Javanese Gamelan and the Genesis of
Music Theory. University of California
Press.

Pradjapangrawit, R. Ng. 1990. Serat Sujarah
Utawi Riwayating Gamelan: Serat
Saking Gotek. Surakarta: STSI Press.

Purbadipura, R. Ng. 1981a. Sri Karongron 1. Ed-
ited by Moelyono dan Sudibjo Z.H.
Sastronaryatmo. Jilid 1. Jakarta:
Departemen  Pendidikan  dan
Kebudayaan Proyek Penerbitan Buku
Sastra Indonesia dan Daerah.

114

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

. 1981b. Sri Karongron 2. Edited by
Moelyono Sastronaryatmo. Jilid II.
Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan Proyek Penerbitan Buku
Sastra Indonesia dan Daerah.

. 1981c. Sri Karongron 3. Edited by Z.H.
Sastronaryatmo, Moelyono dan Sudibjo.
Jilid I11. Jakarta: Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan Proyek Penerbitan
Buku Sastra Indonesia dan Daerah.

S. Mloyowidodo. 1976. Gendhing-Gendhing
Jawa Gaya Surakarta. Surakarta:
ASKI Surakarta.

Supanggah, Rahayu. 2009. “Bothekan Karawitan
II: Garap.” Surakarta: ISI Press
Surakarta.

Suyoto, Suyoto. 2019. “Tembang Karawitan.” ISI
Press.

Laporan Penelitian/Jurnal Ilmiah:

Dewi, Ita Puspita. 2019. “Mitos Gendhing Dalam
Upacara Bersih Dusun Dalungan,
Kelurahan Macanan, Kecamatan
Kebakkramat, Kabupaten Karanganyar.”
Sorai: Jurnal Pengkajian Dan
Penciptaan Musik 12 (2): 93—104.

Prasetya, Teguh. 2016. “Bentuk Dan Makna
Wangsalan.” Sutasoma: Jurnal Sastra
Jawa 4 (1): 28-36.

Raharjo, Sri Joko. 2013. “Keunikan Garap
Kendhang Mudjiono.” Keteg: Jurnal
Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian
Tentang Bunyi 13 (1):154—175.

Volume 13 No. 2 Desember 2020



