
106 Volume 13 No. 2 Desember 2020

1. PENDAHULUAN

Mayoritas masyarakat karawitan Gaya
Surakarta mengenal gêndhing Gambirsawit laras
sléndro pathêt sångå. Dari tiga kelompok ukuran
gêndhing dalam tradisi Jawa yaitu cilik atau kecil,
têngahan atau sedang, dan gêdhé atau besar
(Supanggah 2009, 126), diketahui Gambirsawit
termasuk sebagai kelompok gêndhing golongan
sedang dengan bentuk kêthuk loro kêrêp minggah
papat. Di masyarakat karawitan Jawa, gêndhing

GAMBIRSAWIT LARAS SLÉNDRO PATHET SÅNGÅ
DARI MEDITATIF KE GOBYOG

Joko Daryanto
Dosen Program Studi S-1 PGSD Universitas Sebelas Maret Surakarta

E-mail korespondensi: jokodaryanto@staff.uns.ac.id

ABSTRACT

Gambirsawit laras sléndro pathêt sångå is a familiar gêndhing presented by karawitan musicians
(pêngrawit) in Java. Searching the history of the gêndhing is essential to find out its existence,
changes, and developments. Gêndhing Gambirsawit traced its presence in two literary works in
different periods, namely Sêrat Cênthini and Sri Karongron. By taking a historical approach and
analysis, the journey of the story of the musical can be described so that it is known if there has
been a transformation of the musical work from meditative to gobyog. This musical also under-
went deconstruction as one of the efforts of the palace musical creator, namely abdi dalêm niyågå,
to maintain its existence.

Keywords: Gambirsawit, History, Gêndhing, Meditatif, Gobyog.

ABSTRAK

Gambirsawit laras sléndro pathêt sångå merupakan gêndhing yang tergolong familier disajikan oleh
kalangan pengrawit di Jawa. Penelusuran historis dari gêndhing tersebut menjadi penting untuk mengetahui
eksistensi, perubahan dan perkembangannya. Gêndhing Gambirsawit terlacak keberadaannya di dua
karya sastra pada masa yang berbeda, yaitu Sêrat Cênthini dan Sri Karongron. Melalui pendekatan dan
analisis sejarah dapat diuraikan perjalanan dari gêndhing tersebut sehingga diketahui bahwa telah terjadi
transformasi garap gêndhing dari meditatif menjadi gobyog. Selain itu, gêndhing ini juga mengalami
dekonstruksi sebagai salah satu upaya kreator karawitan istana yaitu abdi dalêm niyågå untuk
mempertahankan eksistensinya.

Kata kunci: Gambirsawit, Sejarah, Gêndhing, Meditatif, Gobyog.

GAMBIRSAWIT LARAS 
NDRO PATHĔ

ini tergolong memiliki popularitas tinggi. Popularitas
gêndhing Gambirsawit tidak lepas dari garap
musikalnya yang bagus dan mudah dimainkan (Dewi
2019, 101). Walaupun hakikat penilaian bagus dan
mudah sebenarnya subjektif, namun kenyataan di
lapangan memang menunjukan jika hampir setiap
paguyuban (kelompok) karawitan baik yang amatir
maupun professional mengenal dan bahkan dapat
menyajikan gêndhing ini yang tentunya sesuai
pemahaman dan kadar virtuositas masing-masing.



107Volume 13 No. 2 Desember 2020

Joko Daryanto: Gambirsawit Laras Sléndro Pathêt Sångå dari Meditatif ke Gobyog

Popularitas yang relatif tinggi mencerminkan
jika gêndhing ini sejatinya telah melalui perjalanan
sejarah yang panjang. Menjadi wajar jika
keberadaan Gambirsawit ini pun telah terekam
dalam Sêrat Cênthini atau dikenal dengan nama
Suluk Tambangraras yang ditulis pada akhir masa
pemerintahan Paku Buwana IV yang memerintah
pada tahun 1788-1820. Adalah KGPA.
Hamangkunagårå III, putra mahkota Negari
Suråkartå Hadiningrat (Karaton Suråkartå), yang
menginisiasi penulisan serat tersebut bersama Abdi
Dalêm Kapujanggan Kadipatèn Anom, yaitu
devisi pegawai istana Kadipatèn Anom di bidang
sastra yang  bekerja untuk putra mahkota.

Jejak informasi gêndhing Gambirsawit
pasca tertulis di Sêrat Cênthini kemudian banyak
ditemukan pada karya-karya sastra istana dan
catatan-catatan pribadi abdi dalêm niyågå Karaton
Suråkartå yang lain. Sêrat Pêsindhèn Bêdhåyå, Sri
Karongron, dan Wédhåpradånggå adalah beberapa
karya sastra istana dan catatan pribadi abdi dalêm
niyågå Karaton Suråkartå yang memuat informasi
tentang gêndhing tersebut. Sêrat Pêsindhèn
Bêdhåyå ditulis pada masa pemerintahan Paku
Buwanå VII, sedangkan Sri Karongron ditulis oleh
R. Ng. Purbådipurå, seorang Abdi Dalêm Kaliwon
Gêdhong Têngên.  Sementara Sêrat
Wédhåpradånggå adalah kumpulan catatan pribadi
R. Ng. Pråjåpangrawit, seorang abdi dalêm niyågå
di Karaton Suråkartå.

Melihat jejak historis gêndhing Gambirsawit
pada karya-karya sastra istana maupun catatan
pribadi abdi dalêm niyågå, menyiratkan adanya
transformasi dalam gêndhing Gambirsawit itu
sendiri. Hal ini tergambar jelas ketika menulusuri
pengkisahan dalam Sêrat Cênthini dan Sri
Karongron yang hakikatnya ditulis pada masa
pemerintahan berbeda dan dalam situasi maupun
kondisi berbeda pula. Menariknya, Sêrat Cênthini
mendeskripsikan jika penyajian gêndhing-
gêndhing, termasuk tentunya Gambirsawit, pada
masa tersebut mengarah pada atmosfer meditatif,
sementara Serat Sri Karongron yang ditulis
setelahnya menginformasikan hal yang cukup
bertolak belakang, yaitu gêndhing ini disajikan pada
atmosfer karakter rasa gobyog.

Meditatif sendiri hakekatnya adalah sifat
atau hasil dari pengkondisian prilaku meditasi.
Adapun meditasi adalah satu upaya dan usaha yang
dilakukan secara terus-menerus pada suatu aktivitas
berfikir, dengan kegiatannya yang berbentuk
kontemplasi atau perenungan dan pertimbangan-
pertimbangan religius (Chaplin and Kartono 2019,
294). Dengan demikian bisa disarikan jika sajian
gêndhing yang meditatif identik dengan pembawaan
yang tenang, dalam, dan religius. Sebaliknya konsep
gobyog justru mengacu pada karakteristik sajian
yang lebih mengedepankan kesan ramai, semangat,
tangkas, lincah, lantang, gembira, tidak tenang, cair,
dan sesuka hati (Benamou 1998, 129-134). Dengan
demikian bisa dikatakan bahwa sajian gobyog
merupakan lawan karakter dari sajian meditatif.

Selanjutnya, bagaimana orientasi perjalanan
sajian gêndhing Gambirsawit dari yang semula
meditatif menjadi gobyog merupakan pokok
permasalahan kajian yang cukup menarik didalami.
Melalui penelusuran perjalanan garap gêndhing
kuno ini, bisa diperoleh informasi tentang sebuah
untaian perjalanan kreativitas karawitan Jawa di
masa lalu yang bisa membuka pemahaman jika
pergeseran orientasi rasa garap gêndhing
Gambirsawit sesungguhnya adalah kenicayaan.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Bahasan mengenai gêndhing Gambirsawit
laras sléndro pathêt sångå sesungguhnya telah
banyak menghiasi tulisan-tulisan yang berkaitan
dengan analisis gêndhing. Namun demikian, secara
kebanyakan masih berupa studi komparasi garap.
Hal ini sebagaimana dalam Unplayed Melodies:
Javanese Gamelan and the Genesis of Music
Theory (Perlman 2004) yang berusaha
menyandingkan Gambirsawit dengan Ladrang
Pangkur untuk melihat eksistensi cèngkok ayu
kuning pada kedua repeortoar gêndhing tersebut.

Dalam Rasa: Affect and Intuition in
Javanese Musical Aesthetic (M. Benamou 2010,
2010) juga menyinggung eksitensi gêndhing
Gambirsawit yang disebutnya memiliki pembawaan
rasa prênès (lincah) dan bérag (semangat).
Sayangnya Benamou belum merujuk secara



108 Volume 13 No. 2 Desember 2020

proporsional tentang data awal kemunculan
Gambirsawit di masa Paku Buwana IV ketika
estetika karawitan waktu itu masih berada pada
wilayah meditatif.

Suyoto (2019), Prasetya (2016), dan
Raharjo (2013) juga membicarakan géndhing
Gambirsawit. Namun demikian kesemuannya masih
berada dalam kajian teknis sajian.

Dengan demikian maka kajian mengenai
perjalanan orientasi garap gênding Gambirsawit
dari masa pemerintahan Paku Buwånå IV hingga
Paku Buwånå X adalah hal baru dan layak untuk
dilihat lebih lanjut. Keberadaannya bisa digunakan
untuk melengkapi informasi tentang gêndhing
Gambirsawit yang telah ada sebelumnya.

3. METODE

Pendekatan sejarah digunakan untuk
mengurai permasalahan tersebut, sehingga analisis
data juga menggunakan teknik analisis historis.
Analisis data dalam penulisan sejarah identik dengan
sebutan interpretasi, yaitu penafsiran atas fakta untuk
ditulis hingga memiliki arti dan makna dalam konteks
penulisan. Fakta-fakta yang dihadirkan akan dilihat
hubungannya, keterkaitannya, lalu disesuaikan
dengan fokus kajian dan kegunaannya dalam kajian.

Interpretasi sejarah disebut juga dengan
analisis sejarah yang bertujuan melakukan sintesis
atas sejumlah fakta yang diperoleh dari sumber-
sumber sejarah dan didukung teori-teori yang
sesuai. Fakta-fakta yang ditemukan dapat
diinterpretasi secara menyeluruh dengan
menyertakan kerangka yang mencakup konsep dan
teori yang akan dipakai dalam membuat analisis
(Kartodirdjo 1992, 2).

4. PEMBAHASAN

4.1 Gambirsawit di Masa Paku Buwånå IV dan
X

Informasi mengenai gêndhing Gambirsawit
laras sléndro pathêt sångå tertulis dalam Sêrat
Cênthini. Diketahui Sêrat Cênthini disusun pada
masa akhir pemerintahan Paku Buwånå IV (1788-

1820) dan baru selesai pada masa pemerintahan
Paku Buwånå V (1820-1823). Informasi tentang
gêndhing Gambirsawit laras sléndro pathêt sångå
juga tertulis pada Sêrat Sri Karongron yang disusun
pada masa pemerintahan Paku Buwånå X (1893-
1939).

Sejak disebutkan dalam Sêrat Cênthini
hingga masa pemerintahan Paku Buwånå X,
gêndhing Gambirsawit memiliki dua fungsi, yaitu
fungsi sosial dan fungsi musikal. Fungsi sosial adalah
penyajian karawitan untuk kegiatan-kegiatan sosial
seperti berbagai keperluan upacara. Sedangkan
fungsi musikal merupakan penyajian karawitan yang
terkait dengan peristiwa kesenian lainnya, seperti
untuk penyajian konser karawitan (klênéngan),
karawitan pakêliran (wayang), dan karawitan tari
(Supanggah 2009, 300-309).

Sêrat Cênthini yang disusun pada era
pemerintahan Paku Buwånå IV hingga V, menyebut
bahwa gêndhing Gambirsawit laras slèndro pathêt
sanga adalah sebagai salah satu gêndhing
klênéngan.  Sementara informasi yang lebih muda
yaitu pada masa pemerintahan Paku Buwånå X
menyebutkan jika gêndhing ini selain disajikan
sebagai gêndhing klênéngan (Purbadipura 1981,
41-42; Rustopo 2007, 137) juga digunakan untuk
karawitan tari yaitu Srimpi Jalmåkudå dan Bêdhåyå
Mangunharjå (Pradjapangrawit 1990, 139).
Perjalanan panjang gêndhing Gambirsawit dari
masa pemerintahan Paku Buwånå IV ke
pemerintahan Paku Buwånå X membawa
perubahan fungsi dari gêndhing klênéngan
berkembang menjadi gêndhing bêksan (karawitan
tari). Meskipun mengalami perkembangan fungsi dari
gêndhing untuk keperluan klênéngan menjadi
gêndhing untuk kepentingan tari dan pakêliran,
namun gêndhing Gambirsawit tidak mengalami
perubahan dalam melodi pokok (cantus firmus)
atau balungan gêndhing.

Berikut ilutrasi figur bentuk balungan
gêndhing dari gêndhing Gambirsawit. Balungan
gêndhing ini seperti yang umum ditemukan
berkembang di wilayah Suråkartå sebagaimana
tercatat pada buku karangan Mloyowidodo (1976,
83), berikut.



109Volume 13 No. 2 Desember 2020

Joko Daryanto: Gambirsawit Laras Sléndro Pathêt Sångå dari Meditatif ke Gobyog

Balungan gêndhing Gambirsawit yang
tidak berubah tidak serta merta menjadi petunjuk
berhentinya kreativitas abdi dalêm niyågå.
Tingginya virtuositas para abdi dalêm niyågå di
Karaton Suråkartå ditengarai melahirkan perubahan
garap gêndhing, meskipun sebenarnya mereka
beraktivitas di lingkungan kêdhaton yang penuh
dengan aturan dan norma. Petunjuk terjadinya
perubahan garap sajian gêndhing Gambirsawit dari
masa pemerintahan Paku Buwånå IV hingga Paku
Buwånå X bisa dirujuk melalui dua sumber tertulis
yaitu Sêrat Cênthini dan Sri Karongron.

Meskipun Sêrat Cênthini dan Sri Karongron
mencatat keberadaan gêndhing Gambirsawit yang
sama, namun toh atmosfer yang melingkupi
kehidupan karawitan di Karaton Suråkartå pada
saat itu dapat dipastikan tidak sama. Bisa dilihat
terjadinya perubahan orientasi garap pada gêndhing
Gambirsawit menurut informasi bait-bait yang ditulis
pada kedua karya sastra tersebut. Perubahan garap
gêndhing Gambirsawit pada saat Sêrat Cênthini
ditulis (masa pemerintahan Paku Buwånå IV) dan
Sri Karongron (masa pemerintahan Paku Buwånå
X) adalah terkait dengan perubahan garap estetika
gêndhing.

Perlu dipahami bahwa konsep estetika
sajian karawitan pada masa pemerintahan Paku
Buwana IV secara umum dapat dikatakan masih
mengacu pada konsep estetika meditatif. Konsep
ini terlihat jelas ketika bunyi gamelan dianalogikan
sebagai lantunan doa, sementara lagu gêndhing

adalah niatnya. Salah satu bait Pupuh Pocung
dalam Sêrat Cênthini yang lahir di masa Paku
Buwånå IV menyebutkan tentang hal tersebut.

Paminipun ngliling dhikir pujinipun; lir
cêngklinging gångså; kang dèrèng
kêlawan gêndhing; puji dhikir lamun tan
klawan niat (Amangkunagara III 1990,
279).

(Ibarat lafal dzikir dan doa itu seperti bunyi
gamelan; kalau belum memakai lagu, sama
halnya dengan doa dan dzikir yang tidak
memakai niat)

Menjadi wajar apabila vokabuler garap
karawitan yang muncul pada masa tersebut,
termasuk juga gêndhing Gambirsawit, tidak
menunjukkan kesan gayêng, gobyog, prênès,
apalagi mengarah pada garap gêcul. Konsep ini pun
diperkuat dengan tidak adanya artefak instrumen
kêndhang ciblon (yang secara tradisi memang
identik digunakan untuk membangun rasa-rasa
gayêng, gobyog, prênès, atau gêcul) yang muncul
dari masa tersebut.

Lebih lanjut, peristiwa yang dapat dijadikan
sebagai petunjuk tentang orientasi pengembangan
karakter estetika karawitan yang meditatif pada
masa pemerintahan Paku Buwånå IV bisa dilihat
dari kisah tentang munculnya ekspresi cingak
(terkejut) di kalangan abdi dalêm niyågå dan abdi
dalêm lainnya yang menghadiri upacara
penghadapan (pisowanan). Mereka terkejut karena
merasa asing ketika mendengar garap bonang imbal
atau interlocking dari garap gêndhing, walaupun
sesungguhnya garap tersebut diinisiasi oleh KGPH.
Hamangkunagara III atau putra mahkota Karaton
Kaunanan Suråkartå sendiri, yang kelak menjadi
Paku Buwånå V. Peristiwa tersebut seperti dicatat
baik oleh Prådjåpangrawit:

Kacariyos kålå taksih jumênêng
Kangjêng Gusti Pangèran Adipati Anom,
sabên pasèwakan ing dintên Sênên
miwah Kêmis, sakdèrèngipun miyos



110 Volume 13 No. 2 Desember 2020

Dalêm, Kangjêng Gusti kêparêng
lenggah ing Bangsal Pradånggå, nunggil
abdi dalêm niyågå, lajêng angastå rêbab
utawi sanèsipun ingkang dados kêparêng
dalêm. Cakipun alus angrawit sarwå
miraos.........Yèn nuju angastå bonang
lajêng dipun imbal, dipun cårå imbaling
saron paringgitan (saron wayangan),
kacèngkokakên ngantos gobyog sangêt,
adamêl cingakipun ingkang sami sowan
ing palataran, sami nolèh tumuju ing
Bangsal Pradånggå (Pradjapangrawit
1990, 117).

(Dikisahkan ketika masih berstatus sebagai
Kangjeng Gusti Pangèran Adipati Anom
(putra mahkota),  set iap upacara
penghadapan pada hari Senin atau Kamis,
putra mahkota berkenan duduk di Bangsal
Pradånggå bersama dengan abdi dalêm
(pegawai kerajaan) yang bertugas
membunyikan gamelan, kemudian berkenan
ikut menabuh salah satu instrumen, biasanya
rêbab atau yang lain sekehendak
beliau......Ketika memainkan instrumen
bonang digarap dengan teknik imbal seperti
teknik permainan saron pada wayangan,
terdengar renyah sehingga abdi dalêm yang
hadir terkejut dan menoleh ke Bangsal
Pradånggå.

Wajar saja, estetika karawitan meditatif
sesuai dengan pandangan karaton khususnya di
waktu itu, memang akan jauh dari kesan gayêng,
gobyog, apalagi gêcul. Untuk diketahui bahwa
indikator garap karawitan meditatif ditunjukkan
dengan pemilihan vokabuler garap di antaranya
adalah tidak menggunakan garap kêndhang ciblon,
tidak menggunakan garap bonang imbal, dan tidak
ada lagu gèrongan. Peristiwa munculnya garap
bonang imbal yang membuat cingak (mengejutkan)
hadirin pada upacara penghadapan tersebut
sejatinya menunjukkan bahwa karawitan meditatif
masih menjadi acuan garap utama di masa
pemerintahan Paku Buwånå IV. Oleh karena dirasa

kurang sesuai (meditatif) maka garap bonang imbal
yang sebenarnya hasil usulan kreatif dari KGPH.
Hamangkunagårå III, pun akhirnya hanya muncul
sesaat itu saja.

Berdasar sejarah penyajian karawitan di
masa Paku Buwånå IV yang sebagaimana tersebut
itulah maka nuansa garap gobyog, gayêng, dan
gêcul bisa dipastikan kurang berkembang pada
masa pemerintahan Paku Buwånå IV. Hal ini juga
tentunya menjadi runutan tafsir kuat mengenai bentuk
sajian gêndhing Gambirsawit yang dimainkan di
dalam Karaton Kasunanan Suråkartå semasa Paku
Buwånå IV. Sajian Gambirsawit di masa tersebut
memiliki kemungkinan besar digarap secara halus,
dalam, dan meditatif saja dari pada orientasi sajian
yang lebih berkarekter gobyog dengan permainan
yang energik dan atraktif dari instrumen gamelan.

Masa pemerintahan Paku Buwånå IV yang
menghadirkan karawitan dengan orientasi karakter
meditatif tampaknya mengalami perubahan atmosfer
ketika Paku Buwånå X memegang kendali
pemerintahan di Suråkartå. Jika pada masa
pemerintahan Paku Buwånå IV karawitan dengan
garap gobyog, gayêng, dan gêcul cukup dihindari
sehingga bahkan tidak hidup dan berkembang baik
di dalam karaton, maka lain halnya pada masa
pemerintahan Paku Buwånå X. Pada masa
pemerintahan ini gaya garapan gayêng, gobyog, dan
gêcul justru diberi ruang untuk hidup dan
berkembang baik di lingkungan karaton.
Prådjåpangrawit mencatat bahwa memang gending-
gending yang bernuansa gayêng, gobyog dan gêcul
termasuk gênding-gênding dari daerah pesisir yang
identik dengan rasa-rasa sajian ini, diberi porsi ruang
untuk hidup dan berkembang di lingkungan Karaton
Suråkartå (Pradjapangrawit 1990, 149).

Purbådipurå pun mencatat bahwa ruang
untuk menyajikan karawitan yang bernuansa gobyog
tersaji dalam penyajian karawitan pada masa
pemerintahan Paku Buwånå X. Sri Karongron
menyebutkan bahwa sajian gobyog tersaji tanpa
meninggalkan etika dan estetika karawitan yang telah
disepakati di lingkungan karawitan Karaton
Suråkartå.



111Volume 13 No. 2 Desember 2020

Joko Daryanto: Gambirsawit Laras Sléndro Pathêt Sångå dari Meditatif ke Gobyog

Saya suwé panabuhé sami, uyêk muyêk
gobyog, gêbyagané tan sorå swarané,
rêmpêk rampak kabèh mung jinawil,
sajanturing ringgit, karåså ngêsipun
(Purbadipura 1981b, 84).

(Semakin lama sajian karawitan semakin riuh,
gobyog, meskipun demikian tidak terdengar
keras, tetapi masih terdengar rampak
sehingga tetap terasa keindahan bunyinya)

Dengan demikian meskipun karawitan
disajikan dengan riuh rendah menuju ke gobyog
namun volume yang terdengar tidak menghasilkan
suara yang kasar, saling menonjolkan masing-masing
instrumen, melainkan masih dalam taraf rampak, baik
tempo, irama, maupun volume suara yang dihasilkan.

Pemberian ruang untuk hidup dan
berkembang bagi karawitan dengan garap gobyog,
gayêng, dan gêcul berimbas pula pada garap
gêndhing Gambirsawit. Pada masa inilah muncul
keyakinan kuat bahwa garap Gambirsawit yang
bernuansa meditatif berubah ke arah gobyog,
gayêng, dan gêcul karena telah masuknya garap
kêndhang ciblon serta garap gêrongan yang
dilakukan oleh wiråswårå (vokalis pria). Atmosfir
garap gêndhing Gambirsawit yang bernuansa
gobyog, gayêng, dan gêcul dilukiskan oleh
Purbådipurå dalam kutipan bait Maskumambang,
berikut:

Prigêl-prigêl ingkang sami ngladosi,
rampung mundur samyå, sajroning
lênggah Sang Aji, kagungan nDalêm
pradånggå. Kadukmanis munya gênding
Gambirsawit, lir anglélå-lélå, lulut wilêt
kang nyindhèni, Nyai Lurah Udåkårå
(Purbadipura 1981a, 262).

(Begitu cekatan yang melayani, mundur
setelah selesai, selama Sinuhun duduk
gamelan Kyai Kadukmanis bersama abdi
dalêm niyågå membunyikan gênding
Gambirsawit seakan meninabobokan
dengan keindahan garap sindhènan oleh
Nyai Lurah Udåkårå)

Praptanè gong mérongè sampun kawuri,
samngkyå wus munggah, Gambirsawit
angrêrangin, milangoni piniyarså.
Panabuhè wilêt lulut mulut mérak ati,
tètèh titih bantas, tastas kêntas tiyasing
kang ris, Gambirsawit gawé girang
(Purbadipura 1981a, 263).

(Sampai pada bagian mèrong telah dilewati
menuju bagian inggah, Gambirsawit
berbunyi, menyenangkan didengarkan.
Penyajiannya sempurna memikat hati,
artikulasi garapnya jelas hingga merasuk hati
pendengarnya, Gambirsawit membuat
senang)

Catatan Purbadipura di atas menunjukkan
bahwa penyajian gêndhing Gambirsawit mampu
membuat pendengarnya merasa senang karena
atmosfer garap yang dihadirkan abdi dalêm niyågå
mampu menarik hati mereka yang mendengarkan.
Kegirangan yang dirasakan oleh para pendengar
gêndhing Gambirsawit pada saat upacara Garêbêg
Bêsar pada masa pemerintahan Paku Buwånå X
tepatnya hari Rabu Pon tanggal 20 Nopember tahun
1912, merupakan representasi estetika garap
karawitan pada masa tersebut (terutama dalam
format sajian klênéngan). Estetika garap karawitan
dengan nuansa gobyog, gayêng, dan gêcul secara
eksplisit dianalogikan dengan orang minum es sirup
merah yang pada waktu itu menjadi minuman favorit
kalangan elite. Informasi tentang hal ini seperti tertulis
pada bait bentuk Dhandhanggulå berikut ini:

Sampyêng rêmpêg pênabuhé apik, kang
miyarså datan myat pradånggå, kéwålå
mung kråså ngêsé, kabèh kalêbêng kalbu,
lir anggané toyå dèn mori, ing aès sêtrup
mawar, trimurti rumangsuk, yakti tan
susah winijang, asaling kang adon-adon
dadi siji, mung kråså sêgêr sumyah
(Purbadipura 1981b, 156).

(Sedemikian indah tabuhan yang dihasilkan,
yang mendengarkan tidak melihat siapa yang



112 Volume 13 No. 2 Desember 2020

menabuh, semua keindahan merasuk ke
sanubari, seperti air es dengan sirup mawar,
tiga wujud menyatu dalam satu wadah, yang
terasa segar menyenangkan)

Dalam kutipan di atas jelas jika atmosfer
garap karawitan sangat berbeda dengan atmosfer
estetika garap yang terbaca pada Sêrat Cênthini.
Kalimat mung kråså sêgêr sumyah (terasa segar
menyenangkan) seolah-olah sudah tidak
mengindahkan aspek meditasi lagi. Diumpamakan
mendengarkan klênèngan itu rasanya seger sumyah
seperti minum es strup. Pergeseran dari estetika
garap karawitan yang bernuansa meditatif menuju
estetika garap karawitan gobyog, gayêng, gêcul
sehingga menghadirkan rasa sêgêr sumyah bagi
yang mendengarkan merupakan suatu bentuk
dekonstruksi garap karawitan yang diwujudkan
dalam pemilihan vokabuler garap gêndhing
Gambirsawit laras sléndro pathêt sångå. Wujud
dekonstruksi garap gêndhing Gambirsawit dapat
dilihat pada pemilihan garap kêndhang ciblon pada
bagian inggah, garap bonang imbal, dan masuknya
garap lagu gérongan pada bagian inggah.

Dekonstruksi didefinisikan sebagai suatu
tindakan untuk mengubah konstruksi dari suatu
benda. Dekonstruksi berusaha mendeskripsikan dan
mentranformasikan suatu objek sebagai landasan
kelahiran pemikiran baru yang disebut dengan
dekonstruksi. Dekonstruksi sesungguhnya tidak
hanya bergerak di tataran filsafat, melainkan juga
menyentuh literatur, politik, seni, arsitektur, dan
bahkan ilmu-ilmu alam.

Terdapat t iga hal penting dalam
dekonstruksi, yaitu (1) Dekonstruksi dimaknai
sebagai perubahan yang terjadi secara terus-
menerus, dan terjadi dengan cara yang berbeda
sebagai upaya untuk mempertahankan kehidupan,
(2) Dekonstruksi terjadi dari sistem-sistem yang
hidup, termasuk bahasa dan teks, (3) Dekonstruksi
bukan suatu kata, alat, atau teknik yang digunakan
dalam suatu kerja setelah fakta dan tanpa suatu
subyek interpretasi (Agger 2017, 113-115). Terkait
dengan hal tersebut, dalam kasus Gambirsawit
terlihat adanya pemaknaan dekonstruksi sebagai

perubahan yang terjadi secara terus menerus dengan
tujuan utama untuk mempertahankan kehidupan.

Dekonstruksi yang terjadi pada gêndhing
Gambirsawit dapat digambarkan sebagai suatu
kekuatan untuk mengubah dan membelah kepastian
tanpa meninggalkan pakem-pakem lama atau aturan
serta norma yang telah disepakati. Ketika Paku
Buwånå X memegang kendali pemerintahan Karaton
Suråkartå terjadi perubahan paradigma estetika
garap karawitan karaton, namun demikian
perubahan paradigma tersebut tidak serta merta
meninggalkan pakem-pakem atau norma yang telah
disepakati dalam karawitan (konvensi). Aturan-
aturan yang telah disepakati dalam karawitan
meskipun tidak tertulis dan tidak ada hukuman positif
bagi yang melanggar, ternyata tidak serta merta
dengan mudahnya dilanggar. Hal ini terbukti dengan
masih adanya upaya mempertahankan gêndhing-
gêndhing kuna yang dibuat  pada masa
pemerintahan Paku Buwånå IV ketika Paku
Buwånå X memimpin Surakarta.

Purbadipura mencatat gênding-gênding
yang dibuat pada masa pemerintahan Paku Buwånå
IV yang masih sering dibunyikan pada masa
pemerintahan Paku Buwånå X tercatat dalam bait
Sinom, berikut:

... trakadhang gångså tinabuh, gêndhing
kunå Karawitan, Titipati Lårånagis, lan
Prihatin Tunjung Karoban Udanmas.
Mawur Rênyep Rondhon Cåndrå,
Mênyan Kobar Gambirsawit, Montro
Wani-Wani Capang, Udan Asih
Lambangsari, Bontit Mêrak Kasimpir,
pélog Kombangmårå, Tlutur, Muntap lan
Téjånåtå, Taliwångså Dårådasih,
Budhêng-Budhêng Kadukmanis
Surålåyå. Bujånggånom Kapang-
Kapang, Pangasih Bondhan Kinanthi,
Rimong Boyong Sobrang barang,
Gandrungmanis Sangupati, Ludirå
Bandhilori, Sinom Pangkur Kuwung-
Kuwung, sakèhing nak pinyarså, rarasé
angraras ati, dhasar mawi ginèrong ing
wiråswårå. Sampyèng tan ånå salèncå,
sinêlan sindhèning ringgit, lir anggigit



113Volume 13 No. 2 Desember 2020

Joko Daryanto: Gambirsawit Laras Sléndro Pathêt Sångå dari Meditatif ke Gobyog

gêgêting tyas, sanityaså tan arså wis, wosé
risang miyarsi, arsåyå ring swårå rum,
rumarah ngarah-arah, ririh panabuhé
titi, ngati-ngati pårå niyågå prayogå
(Purbadipura 1981b, 41-42).

(Suatu saat dibunyikan gêndhing-gêndhing
kuna, Karawitan, Titipati Lårånagis, lan
Prihatin Tunjung Karoban Udanmas. Mawur
Rênyêp Rondhon Cåndrå, Mênyan Kobar
Gambirsawit, Montro Wani-Wani Capang,
Udan Asih Lambangsari, Bontit Mêrak
Kasimpir, pélog Kombangmårå, Tlutur,
Muntap lan Téjånåtå, Taliwångså Dårådasih,
Budhêng-Budhêng Kadukmanis Surålåyå.
Bujånggånom Kapang-Kapang, Pangasih
Bondhan Kinanthi, Rimong Boyong
Sobrang barang, Gandrungmanis Sangupati,
Ludirå Bandhilori, Sinom Pangkur Kuwung-
Kuwung, semua enak didengar, merasuk
sampai ke sanubari ditambah dengan garap
gèrongan oleh wiråswårå. Seolah tidak mau
berhenti mendengarkan keindahan garap
yang disajikan oleh para pêngrawit)

Terlihat dalam kutipan tersebut gêndhing-
gêndhing yang diciptakan pada masa pemerintahan
Paku Buwånå IV masih dapat dilihat
keberadaannya, dengan demikian dekonstruksi yang
terjadi pada masa pemerintahan Paku Buwånå X
tidak meninggalkan pakem-pakem atau aturan yang
telah disepakati di lingkungan karawitan Karaton
Suråkartå. Dekonstruksi garap gênding
Gambirsawit bukan semata-mata untuk mencari
kebaruan dalam garap karawitan, lebih dari itu
dekonstruksi garap ini merupakan upaya perubahan
yang dilakukan dengan tujuan utama untuk
mempertahankan kehidupan karawitan pada masa
pemerintahan Paku Buwånå X.

5. SIMPULAN

Karawitan Karaton Suråkartå memiliki
estetika yang tidak sama dengan karawitan yang
hidup dan berkembang di luar tembok karaton.

Kaidah estetika karawitan Karaton Suråkartå dapat
dilacak dari dua sumber tertulis yaitu Sêrat Cênthini
yang ditulis pada akhir masa pemerintahan Paku
Buwånå IV dan Sri Karongron yang ditulis pada
masa pemerintahan Paku Buwånå X. Dari dua
sumber tertulis tersebut dapat diketahui dua konsep
estetika garap karawitan yang berbeda dan
mengarah pada karakter yang bertolak belakang.

Konsep estetika garap karawitan pada masa
pemerintahan Paku Buwånå IV masih mengacu
pada konsep estetika garap meditatif. Bunyi gamelan
disejajarkan atau tidak berbeda dengan lantunan
doa, dan lagu gênding adalah niatnya. Sehingga
vokabuler garap yang muncul pada masa tersebut
tidak menunjukkan kesan gayêng, gobyog, prênês,
apalagi mengarah pada garap gêcul. Namun konsep
estetika garap karawitan pada masa pemerintahan
Paku Buwånå IV berubah pada masa pemerintahan
Paku Buwånå X. Ketika Paku Buwånå X memegang
pucuk pimpinan di Karaton Suråkartå, terjadi
perubahan paradigma garap karawitan yang
berusaha mengakomodir atmosfer karakter garap
gayêng, gobyog, dan gêcul.

Perubahan paradigma dari meditatif ke
gobyog menandakan telah terjadi dekonstruksi
garap karawitan Karaton Suråkartå. Hal ini tentu
saja berimbas pada penyajian gêndhing-gêndhing
di lingkungan Karaton Suråkartå. Salah satunya
adalah gênding Gambirsawit laras sléndro pathêt
sångå. Gambirsawit yang mulai terlacak muncul pada
masa pemerintahan Paku Buwånå IV dan digarap
secara meditatif, dalam perkembangannya di masa
Paku Buwånå X mengalami perubahan orientasi
garap menjadi gobyog.

Dekonstruksi garap yang terjadi pada
gênding Gambirsawit dapat digambarkan sebagai
suatu kekuatan untuk mengubah dan membelah
kepastian tanpa meninggalkan pakem-pakem lama
atau aturan serta norma yang telah disepakati. Di
sisi lain dekonstruksi garap gênding Gambirsawit
laras sléndro pathêt sångå ini bukan semata-mata
untuk mencari kebaruan dalam garap karawitan,
namun lebih dari itu merupakan upaya perubahan
yang dilakukan dengan tujuan mempertahankan
eksistensi karawitan di masa Paku Buwånå X.



114 Volume 13 No. 2 Desember 2020

6. DAFTAR ACUAN

Buku:

Agger, Ben. 2017. Teori Sosial Kritis. Yogyakarta:
Kreasi Wacana.

Amangkunagara III, KGPAA. 1990. Serat
Centhini Latin 9. Edited by Kamajaya.
Jilid IX. Yogyakarta: Yayasan Centhini.

Benamou, Marc Laurent. 1998. Rasa in Javanese
Musical Aesthetics. University of Michi-
gan.

Benamou, Marc. 2010. Rasa: Affect and Intuition
in Javanese Musical Aesthetics. Oxford
University Press.

Chaplin, James Patrick, and Kartini Kartono. 2019.
“Kamus Lengkap Psikologi.”Jakarta:
Grafindo Persada.

Kartodirdjo, Sartono. 1992. Pengantar Sejarah
Indonesia Baru. Jakarta: Gramedia.

Perlman, Marc. 2004. Unplayed Melodies:
Javanese Gamelan and the Genesis of
Music Theory. University of California
Press.

Pradjapangrawit, R. Ng. 1990. Serat Sujarah
Utawi Riwayating Gamelan: Serat
Saking Gotek. Surakarta: STSI Press.

Purbadipura, R. Ng. 1981a. Sri Karongron 1. Ed-
ited by Moelyono dan Sudibjo Z.H.
Sastronaryatmo. Jilid I . Jakarta:
Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan Proyek Penerbitan Buku
Sastra Indonesia dan Daerah.

———. 1981b. Sri Karongron 2. Edited by
Moelyono Sastronaryatmo. Jilid II.
Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan Proyek Penerbitan Buku
Sastra Indonesia dan Daerah.

———. 1981c. Sri Karongron 3. Edited by Z.H.
Sastronaryatmo, Moelyono dan Sudibjo.
Jilid III. Jakarta: Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan Proyek Penerbitan
Buku Sastra Indonesia dan Daerah.

S. Mloyowidodo. 1976. Gendhing-Gendhing
Jawa Gaya Surakarta. Surakarta:
ASKI Surakarta.

Supanggah, Rahayu. 2009. “Bothekan Karawitan
II: Garap.” Surakarta: ISI Press
Surakarta.

Suyoto, Suyoto. 2019. “Tembang Karawitan.” ISI
Press.

Laporan Penelitian/Jurnal Ilmiah:

Dewi, Ita Puspita. 2019. “Mitos Gendhing Dalam
Upacara Bersih Dusun Dalungan,
Kelurahan Macanan, Kecamatan
Kebakkramat, Kabupaten Karanganyar.”
Sorai: Jurnal Pengkajian Dan
Penciptaan Musik 12 (2): 93–104.

Prasetya, Teguh. 2016. “Bentuk Dan Makna
Wangsalan.” Sutasoma: Jurnal Sastra
Jawa 4 (1): 28–36.

Raharjo, Sri Joko. 2013. “Keunikan Garap
Kendhang Mudjiono.” Keteg: Jurnal
Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian
Tentang Bunyi 13 (1):154–175.


