
1Volume 14 No. 1 Juli 2021

Aris Setyoko, dkk: Perspektif Etnomusikologi dan Musikologi Komparatif terhadap Musik sebagai “Bahasa Universal”

1. PENDAHULUAN

Musik merupakan fenomena unik. Setiap
manusia memiliki hubungan personal dengan musik.
Koleksi lagu di laptop dan ponsel dalam taraf
tertentu dapat menjelaskan selera musk seseorang,
nostalgia dan identitas kita. Musik memiliki kekuatan
untuk mempersatukan banyak orang, juga
sebaliknya, menyebabkan perpecahan dan
peperangan. Selain itu, bukti penelitian menyebutkan
bahwa pertunjukan musik dengan menggunakan

PERSPEKTIF ETNOMUSIKOLOGI DAN MUSIKOLOGI
KOMPARATIF TERHADAP MUSIK
SEBAGAI “BAHASA UNIVERSAL”

Aris Setyoko1, Bayu Arsiadhi Putra2, dan Kresna Syuhada Rawanggalih3

1 Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FIB Universitas Mulawarman Samarinda
2 Mahasiswa S-3 Program Pascasarjana Institut Seni Indonesia (ISI) Yogyakarta

3 Mahasiswa Program Studi S-1 Etnomusikologi FIB Universitas Mulawarman Samarinda
E-mail korespondensi: aris.setyoko@fib.unmul.ac.id

ABSTRACT

The investigation of music and its ability to move us has captivated thinkers for millennia. In
modern scholarship, the fields of ethnomusicology and evolutionary musicology represent two dis-
tinct attempts to unravel this mystery. The methods and assumptions guiding these disciplines often
set them in opposition, exemplified by the contention surrounding the idea of musical universals. In
this article, I investigate the history of each discipline and examine a sampling of contemporary
scholarship in order to gain insight into the sources of this conflict.

Keywords: musical universal, ethnomusicology, evolutionary musicology

ABSTRAK

Penyelidikan tentang musik dan kekuatannya dalam mempengaruhi manusia telah memikat para sarjana
sejak beberapa dekade lalu. Para sarjana modern di bidang etnomusikologi dan musikologi evolusi masing-
masing memiliki cara berbeda dalam mengungkap kekuatan musik. Asumsi dan metode yang melandasi
penyelidikan kedua disiplin tersebut saling bertentangan terutama seputar gagasan musik universal. Artikel
ini menyelidiki akar sejarah setiap disiplin dan menjelaskan contoh penelitian terkait asumsi dan metodologi
yang digunakan. Terdapat dua ambiguitas yang menjadi sumber ketegangan antara kedua disiplin tersebut.

Kata kunci: musik universal, etnomusikologi, musikologi evolusi

instrumen telah ada sejak 44000 tahun lalu. Namun
demikian, masih sedikit definisi yang dapat
diandalkan tentang apa itu musik, apalagi ide konkret
tentang bagaimana musik berkembang dan berfungsi
dalam semua budaya.

Pada akhir abad ke-19, terdapat disiplin
modern yang berusaha mengungkap peran musik
dalam kehidupan manusia, yaitu musikologi
komparatif. Ahli musik komparatif melakukan upaya
sistematis pertama dalam mengumpulkan dan
menganalisis berbagai gaya musik guna mencari



2 Volume 14 No. 1 Juli 2021

fitur-fitur umum dan menjelaskan kekuatan musik.
Disiplin musikologi komparatif melahirkan dua
disiplin ilmu: etnomusikologi dan musikologi evolusi.
Meskipun batasan kedua disiplin ini telah kabur serta
adanya kolaborasi diantara keduanya, namun
pendekatan yang diambil dan asumsi dasar yang
digunakan sering membuat kedua disiplin tersebut
bertolak belakang.

Etnomusikologi merupakan studi musik
dalam konteks budaya (Bandem 2001). Ahli
etnomusikologi mempelajari budaya musik dengan
menjelaskan bagaimana suatu kelompok manusia
memahami, menggunakan dan menciptakan makna
terhadap praktik musik mereka. Etnomusikolog
berusaha memperoleh wawasan mendalam tentang
peran musik dalam membentuk masyarakat. Oleh
sebab itu, asumsi relativisme budaya menjadi fondasi
ilmu etnomusikologi, sebuah gagasan bahwa praktik,
dan kepercayaan dari suatu budaya hanya dapat
dipahami secara ‘akurat’ dari dalam budaya
tersebut, bukan mengunakan perspektif universal.
Dari segi metode, etnomusikologi mewajibkan kerja
lapangan (fieldwork) yang berakar dari studi
etnografi (Supanggah 1995).

 Di sisi lain, musikologi evolusi mempelajari
musik dan evolusi manusia secara linear. Fokus
musikologi evolusi adalah perkembangan kapasitas
manusia dalam membuat musik dari masa ke masa.
Para ahli di bidang ini sangat ambisius untuk berharap
bahwa musik dapat dijadikan wawasan baru tentang
sejarah spesies manusia. Dengan kata lain, musik
dapat mengungkap kisah yang tak terhitung tentang
masa lalu manusia. Sementara pertimbangan bentuk
dan struktur spesifik musik ditafsirkan sebagai
sumber emosi yang mendatangkan makna.
Pendekatan musikologi evolusi, pertama, adalah
mempelajari struktur musik, kemudian kesamaan
kapasitas manusia (kecerdasan, perilaku,
kemampuan sosial, dsb). Perbedaan lintas budaya
merupakan hambatan dalam musikologi komparatif,
namun fitur musik yang umum dan lebih menonjol
dianggap berasal dari budaya yang telah
melingkupinya.

Salah satu topik yang mendatangkan
perdebatan di antara etnomusikologi dan musikologi
evolusi adalah diskusi musik universal. Konsep
musik universal bagi ahli musik komparatif
didasarkan pada keyakinan bahwa nada dan skala
musik berdasarkan hukum alam, dan karenanya,
semua budaya memiliki fitur fundamental tersebut.
Ahli musik evolusi menggunakan konsep musik
universal sebagai panduan untuk mengidentifikasi
aspek-aspek musik yang disebabkan dari struktur
biologis atau tekanan lingkungan, bukan dari sistem
budaya tertentu. Fitur-fitur universal ini kemudian
memberikan titik awal untuk penyelidikan lebih lanjut
tentang perkembangan musik sebagai kapasitas
manusia di semua budaya. Etnomusikolog, di sisi
lain, umumnya tidak menganut gagasan universal.
Seperti yang dikemukakan Bruno Nett l,
etnomusikolog terkemuka, “ketika kami masih
mahasiswa kami diajari bahwa segala upaya
untuk menggeneralisasi tentang musik harus
dilawan dengan contoh yang dapat
menjatuhkan generalisasi itu” (Nettl 2000). Bagi
Nettl, definisi musik universal hanya akan
mengecualikan banyak musik di dunia, dan
karenanya definisi tersebut menjadi kurang valid.
Misalnya, nyanyian’ orang Papua tidak dapat
diidentifikasi nada dan skalanya. Artinya, nyanyian
orang Papua tidak dapat didasarkan atas fitur
universal, maka akan diabaikan sebagai contoh
musik, dan definisi musik universal menjadi tidak
valid.

Diskusi mengenai universalitas musik
mempengaruhi konsep kunci dalam etnomusikologi
dan musikologi evolusi. Etnomusikologi mendasarkan
analisis pada fungsi musik, sedangkan musikologi
komparatif menekankan analisis bentuk musik.
Tujuan akhir dari analisis bentuk musik adalah studi
musik sebagai sistem bunyi dengan fokus pada
bentuk aransemen, artikulasi bunyi tertentu dan
makna. Sementara tujuan akhir analisis fungsi musik
adalah ide abstrak yang dapat diterapkan pada
ekspresi manusia, dan terlepas dari bentuk musik
itu sendiri. Namun demikian, terdapat beberapa
pembahasan tentang musik ‘berada di antara kedua



3Volume 14 No. 1 Juli 2021

Aris Setyoko, dkk: Perspektif Etnomusikologi dan Musikologi Komparatif terhadap Musik sebagai “Bahasa Universal”

kutub ini, atau ‘kombinasi’. Bentuk musik, misalnya,
dapat dipahami secara luas dengan memasukkan
rincian pertunjukan musik dan beberapa konteks
seputar ekspresi manusia dan budaya.

Sumber utama kebingungan adalah belum
adanya kejelasan tentang apakah diskusi musik mesti
dibahas dalam hal bentuk atau dalam hal fungsi.
Karena tulisan ini berkaitan dengan gagasan tentang
keuniversalan musik, maka memisahkan
pembahasan antara bentuk dan fungsi musik menjadi
penting. Universalitas musik mengacu kepada
perspektif bahwa aspek struktural musik dapat
ditemukan di semua budaya, sedangkan
pembahasan keuniversalan “musik” dalam hal fungsi
mengacu kepada kesamaan dari budaya berbeda
yang menggunakan musik.

Perbedaan ini tidak hanya mempengaruhi
perdebatan seputar gagasan universalitas musik,
tetapi juga konteks yang lebih besar, yaitu paradigma
kajian musik di Indonesia. Kami berpendapat bahwa
mengidentifikasi dan memisahkan pertimbangan yang
digunakan dari perspektif bentuk musik dan fungsi
musik dapat menyelesaikan beberapa aspek tertentu
dari perdebatan antara kedua disiplin, musikologi
evolusi dan etnomusikologi. Oleh sebab itu, tulisan
ini akan membahas pertimbangan metodologis yang
diambil oleh etnomusikologi dan musikologi dalam
menyikapi wacana musik universal

2. METODE

Secara metodologis,  penelit ian ini
menggunakan pendekatan sejarah yang dikenal
dengan istilah historical approach, karena
menganalisis pemikiran tokoh yang pernah hidup di
masa lalu. Pendekatan tersebut dimaksudkan untuk
merekonstruksi kejadiadian di masa lampau.
Rekonstruksi dilakukan secara sistematis dan
obyektif dengan cara mengumpulkan, mengevaluasi,
serta mensintesiskan bukti-bukti untuk memperoleh
kesimpulan. Upaya menganalisis data adalah
membandingkan konsep universalitas musik dari
perspektif etnomusikologi dan musikologi evolusi.

3. PEMBAHASAN

3.1 Penelitian Etnomusikologi: Sound and
Sentiment: Birds, Weeping, Poetics, and
Song in Kaluli Expression.

Sound and Sentiment: Birds, Weeping,
Poetics, and Song in Kaluli Expression
merupakan karya Steven Feld, seorang antropolog
dan musisi yang selama 25 tahun mendalami budaya
orang Kaluli, yaitu satu dari empat kelompok
masyarakat ‘asli’ yang mendiami wilayah hutan hujan
tropis di utara Gunung Merapi Bosavi, Papua
Nugini. Keempat kelompok tersebut, secara kolektif
menyebut diri mereka Bosavi kalu, atau ‘orang
Bosavi’. Feld melakukan perjalanan ke Bosavi pada
1976, bergabung dengan Edward dan Bambi
Schieffelin, yang lebih dulu telah berada di Bosavi
selama 10 tahun, yang kemudian membimbing
etnografi Steven Feld.

Seperti judulnya, karya Feld bertujuan untuk
mengeksplorasi pengalaman emosi orang Kaluli
melalui nyanyian, terutama dalam ritual pemanggilan
ruh. Sebuah genre musik yang menjadi sorotan Feld
di dalam ritual tersebut adalah gisalo yang saling
berkelindan dengan mitos dan resepsi penonton.
Tujuan ritual pemanggilan arwah adalah
‘menyebarkan’ kesedihan ke seluruh pendengar –
menggunakan musik sebagai sarana untuk
mengkomunikasikan emosi.

Aspek utama gisalo menurut Feld (2012)
adalah metafora burung. Melodi gisalo menirukan
panggilan dari seekor burung Muni, varian fruitdove,
yang suaranya dikaitkan dengan “anak kelaparan
yang sedang memanggil ibunya” (Feld 2012).

Mendekonstruksi makna burung merupakan
upaya Feld untuk menjelaskan gisalo. Agar
mencapai kedalaman makna, Feld mulai
menguraikan mitos Kaluli yang terkenal: “anak lelaki
yang berubah menjadi burung muni”. Mitos ini
mendominasi hampir setengah dari buku Feld. Ia
berpendapat bahwa “mitos adalah kristalisasi
hubungan antara sentimen Kaluli dan ekspresinya
ke dalam tangisan, puisi, dan lagu” (Feld 2012). Oleh
karena itu, untuk memahami gisalo dengan benar
dibutuhkan pemahaman tentang mitos “burung



4 Volume 14 No. 1 Juli 2021

Muni”, dan untuk menafsirkan mitos ini secara akurat
dibutuhkan pengetahuan tentang aspek mendasar
dari kehidupan sosial masyarakat Kaluli.

Bagian penting dari mitos ini adalah interaksi
abnormal antara adik laki-laki dan perempuan.
Hubungan antara seorang kakak perempuan dan
adik laki-laki, yang disebut dengan hubungan ade,
memiliki arti khusus bagi masyarakat Kaluli. Sejak
usia muda, kakak perempuan dipercaya merawat
adik laki-lakinya, dan saudara laki-laki diajarkan
untuk mengungkapkan keinginannya kepada
kakaknya. Anak laki-laki dalam mitos itu memohon,
“Aku tidak punya udang karang,”
melambangkan bentuk komunikasi khas yang
diajarkan kepada anak laki-laki:

“Bagi Kaluli, mengatakan “Kami tidak punya
X” menyiratkan tiga hal secara langsung: 1)
Anda memiliki sesuatu yang kami tidak
punya. 2) Kami ingin beberapa bagian dari
yang Anda miliki dan percaya bahwa kami
memiliki hak atas bagian itu. 3) Anda tidak
hanya harus memberikan beberapa kepada
kami, tetapi merasa kasihan kepada kami
karena kami tidak punya. Interaksi dari
bentuk ini adalah aspek hubungan sosial
keseharian Kaluli dan tidak terbatas pada
segmen umur masyarakat. Selain itu, mereka
sangat khas dari interaksi ade. Bagian dasar
dari sosialisasi anak laki-laki adalah
memperoleh keterampilan komunikatif,
menggabungkan saluran verbal, intonasi, dan
gestur secara bersamaan, untuk menuntut
perhatian” (Feld 2012).

Dalam mitos itu juga, saudari perempuan
menolak permintaan makan dari adeknya sebanyak
tiga kali sehingga anak laki-laki berubah menjadi
seekor burung yang merupakan respons langsung
terhadap pengalaman diabaikan dan rasa sedih.
Namun, dalam observasi Feld, berbagi makanan
“adalah kendaraan utama dalam mengekspresikan,
mengembangkan, dan memvalidasi hubungan sosial
di Bosavi” (Feld 2012). sehingga mitos dapat
menjadi pengontrol norma sosial yang

memungkinkan bahwa “menolak memberikan
makanan kepada seorang anak adalah tidak
terpikirkan dan tidak mungkin.” (Feld, 2012).

Dengan memahami mitos sebagai latar
belakang, sekarang kami kembali ke lagu gisalo,
objek studi Feld. Selama tinggal dengan Kaluli, Feld
menghadiri beberapa ritual pemanggilan arwah. Pada
proses tersebut, terdapat seorang dukun yang
menyanyikan tiga belas gisalo. Dukun bertindak
sebagai medium ruh atau sebagai saluran berbagai
roh untuk berbicara dan menyanyikan gisalo kepada
penonton yang berkumpul. Feld memberikan
deskripsi terperinci tentang pemanggilan arwah,
termasuk pengaturan ritual, analisis satu lagu gisalo,
dan resepsi lagu oleh penonton.

Penekanan Feld adalah uraian terperinci
tentang bagaimana ia memahami dan mengalami
gisalo secara langsung.  Gisalo yang dinyanyikan
dukun menyebar menjadi ratapan para penonton.
Pada tingkat yang lebih dalam, hubungan individu
penonton, roh dan menyanyikan gisalo
memengaruhi cara setiap anggota audiens secara
emosional dalam menginterpretasikan arwah.

Feld (2012) pertama kali mendengar gisalo
melalui alat perekam suara. Melalui cara
mendengarkan seperti itu, berarti mengalami lagu
tanpa konteks pertunjukan, meskipun dapat
dibayangkan secara sederhana. Analisis musik juga
dapat dibuat tanpa harus bertemu atau memahami
budaya masyarakat Kaluli, untuk menghasilkan
pernyataan umum tentang nada dan emosi. Namun,
hal demikian tentu belum memenuhi syarat sebagai
etnografi.

Dalam menafsirkan bagaimana ahli
etnomusikologi mempelajari musik, Sound and
Sentiment: Birds, Weeping, Poetics, and Song in
Kaluli Expression telah memberikan kedalaman
dan detail dalam menggambarkan dunia orang-orang
Kaluli. Bruno Nettl memberi definisi etnomusikologi
adalah “studi musik dalam budaya”. Steven Feld
merealisasikan ide Netll langsung ke intinya, menggali
secara mendalam tentang manusia, tempat, cara
hidup, dan mitologi untuk memberikan warna dalam
deskripsi musik. Hasilnya adalah laporan tentang
musik Kaluli yang kompleks, kisah pengalaman



5Volume 14 No. 1 Juli 2021

Aris Setyoko, dkk: Perspektif Etnomusikologi dan Musikologi Komparatif terhadap Musik sebagai “Bahasa Universal”

etnografer dan pemahaman masyarakat Kaluli
tentang dunia tempat mereka hidup.

3.2. Metode Analisis Musikologi Evolusi
Musikologi evolusi merupakan  bagian dari

disiplin ilmu alam. Karena metodologinya
mensyaratkan perumusan hipotesis untuk dapat
diuji, dan rancangan eksperimen untuk mendukung
atau membantah hipotesis. Lebih khusus, musikologi
evolusi bertujuan untuk menjelaskan peristiwa
musikal yang telah berlalu dengan pendekatan
eksperimen. Brown dkk (2000), mengidentifikasi
beberapa metode pengumpulan data atau bukti yang
relevan dengan studi musikologi evolusi, sebagai
berikut: (1) Metode komparatif dan analisis nyanyian
hewan; (2) Antropologi fisik dan arkeologi musik;
dan (3) Musikologi komparatif. Bagian berikutnya
kami akan menjelaskan metode tersebut dan
menetapkan relevansinya dengan musikologi evolusi,
mempresentasikan contoh penelitian, dan
mendiskusikan implikasi dari kesimpulan penelitian.

3.3. Analisis Nyanyian Hewan
Perbandingan musik manusia dan nyanyian

hewan adalah yang tertua dan paling banyak
diterapkan. Ketika Darwin berspekulasi tentang asal
mula musik manusia dengan merujuk pada nyanyian
burung, ia jelas telah menggunakan jenis analisis ini.
Tetapi Darwin bukan orang pertama yang
menggambar analogi semacam ini. Kami curiga
bahwa selama manusia hidup di antara alam, mereka
menemukan musik dari kicauan burung; studi tentang
musik Kaluli dan hubungannya yang mendalam
dengan kicau burung dapat menunjukkan hal
tersebut.

Analisis komparatif lagu hewan dibagi
menjadi tiga bidang penelitian: analisis akustik musik;
analisis neurobiologis dan analisis produksi dan
persepsi lagu; dan ekologi perilaku terkait terkait
bernyanyi (Wallin, Merker, dan Brown 2000).
Analisis fitur akustik pada musik adalah untuk
menjelaskan bebicara dan musik manusia serta
menerapkannya ke dalam vokalisasi hewan untuk
mencari kesamaan struktural. Sebagai contoh, dalam
menggambarkan lagu “Sarothrura Lugens”, burung

kecil berkepala cokelat, François-Bernard Mâche
(2000) mengidentifikasi “hubungan universal antara
accelerando, crescendo, dan nada naik.” Ia
menganggap karakteristik musik itu dibagikan, baik
dari manusia ke hewan atau sebaliknya, sehingga
menjadi titik awal untuk analisis selanjutnya.

Selanjutnya, analisis neurobiologis terhadap
nyanyian hewan mirip dengan analisis neurobiologis
pada nyanyian manusia. Model analisis ini mencoba
mengidentifikasi jalur saraf yang mendasari manusia
dan hewan memproduksi musik dan persepsi
terhadap musik. Bidang studi khusus ini telah
memberikan kemajuan pengetahuan secara signifikan
tentang nyanyian burung, tetapi belum diterapkan
pada spesies hewan lain (Wallin, Merker, dan Brown
2000).

Selanjutnya, analisis ekologi perilaku menilai
lingkungan fisik dan keadaan sosial di mana vokalisasi
hewan terjadi, dan berupaya untuk menyelidiki
hubungan antara fungsi lagu dan struktur akustiknya.
Misalnya, “register suara rendah selalu terkait pada
ukuran tubuh, niat berkelahi, dan menyebabkan rasa
takut pada penerima. Sebaliknya, register suara
tinggi terkait dengan peredaan, dan sering diproduksi
untuk mengurangi rasa takut pada pendengar”
(Bryant 2013). Dengan cara ini, fitur akustik dari
vokalisasi binatang tertentu dapat dikaitkan dengan
motivasi secara spesifik.

Penelitian Bryant (2013) memfokuskan
kepada sinyal suara yang terkordinasi pada hewan
dan manusia serta emosi dalam musik. Kemampuan
untuk menghasilkan suara yang terkoordinasi dengan
berbagai kompleksitasnya diamati pada sejumlah
spesies, seperti primata, burung, dan anjing.
Simpanse, misalnya, memiliki sinyal suara
terkoordinasi yang mengisyaratkan kepemilikan
teritori, tetapi belum menunjukkan kemampuan
untuk menhasilkan sinyal suara tersebut secara ritmik
dengan anggota spesies lain atau dengan manusia.
Ini menunjukkan bahwa kemampuan manusia untuk
menyanyikan lagu dan menari secara ritmik dan
terkoordinasi merupakan evolusi dari perilaku
primata (Bryant, 2013). Spesies burung tertentu,
seperti Kakatua Jambul dan Kakatua Abu-abu
Afrika, menunjukkan kemampuan lebih dalam



6 Volume 14 No. 1 Juli 2021

mengoordinasikan respons terhadap stimulus ritme
(Bryant 2013). Artinya, hewan tersebut dapat
menirukan suara hingga pada fitur akustik ritme.

Sinyal suara terkoordinasi membawa
banyak informasi implisit tentang suatu kelompok
spesies seperti “mengomunikasikan jumlah mereka,
dan properti lainnya, baik kesehatan dan status
mereka” (Bryant, 2013). Begitu pula, suara
terkoordinasi dapat memberikan informasi tentang
investasi waktu yang digunakan oleh sesama pemain,
keterampilan individu, dan kemampuan kreatif yang
menunjukkan kompetensi kognitif (Bryant, 2013).
Pengamatan ini berlaku baik untuk kelompok hewan
dan grup pemusik manusia yang sedang terlibat
dalam suatu konser.

Penelitian Bryant merupakan eksperiman
atas dua hipotesis: fitur akustik suara tertentu memiliki
potensi untuk menginduksi respons yang dapat
diprediksi, manusia dan hewan memiliki kapasitas
untuk menggunakan sinyal akustik baik untuk
mengatur perilaku dalam kelompok dan untuk
mengkomunikasikan suatu informasi. Berdasarkan
hipotesis tersebut, Bryant menyimpulkan bahwa
musik dapat berfungsi sebagai mekanisme
pensinyalan sosial. Dengan kata lain, kelompok yang
terlibat dalam pensinyalan suara terkoordinasi
mengalami emosi serupa, yang membantu dalam
membangun ikatan sosial (Bryant 2013). Dengan
kata lain, salah satu manfaat adaptif dari musik
adalah kemampuannya untuk menginduksi emosi
sosial dan memfasilitasi penguatan ikatan antara
sesama anggota kelompok

3.4 Analisis Arkeologi Musik
Antropologi fisik dan arkeologi musik

merupakan disiplin ilmu yang berupaya untuk
merekonstruksi aspek-aspek masa lalu musik
melalui studi fosil dan artefak. Di satu sisi, ini
melibatkan rekonstruksi sejarah manusia sebagai
pembuat instrumen dan pemain musik melalui
penemuan dan pengidentifikasian instrumen musik
prasejarah. Di sisi lain, ia berusaha merekonstruksi
sejarah kapasitas musik manusia sebagaimana
dibuktikan oleh transformasi dalam sistem anatomi
vokal hominid (klasifikasi modern mamalia primata

berkaki dua termasuk manusia, simpanse, orang
utan) dan anatomi otak yang terlihat dalam fosil.
Studi tentang anatomi vokal hominid telah terbukti
berhasil sebagai sarana untuk menyelidiki
perkembangan bahasa, dan wawasan tentang
kemampuan manusia untuk menciptakan musik.

Untuk menguraikan metodologi pada jenis
penelitian musik dan arkeologi, kami merujuk artikel
yang ditulis oleh Drago Kunej dan Ivan Turk,
berjudul “New Perspectives on the Beginnings
of Music: Archaeological and Musicological
Analysis of a Middle Paleolithic Bone ‘Flute’.”
Artikel ini menjelaskan proses mengidentifikasi alat
musik tertua: ‘seruling’ dari tulang berusia 44.000
tahun yang mereka gali di situs goa Divje Babe I di
Slovenia. Artikel ini merinci bukti dalam menentukan
apakah objek tulang dimaksud merupakan seruling
atau bukan. Objek tersebut terbuat dari “tulang paha
kiri beruang gua berusia satu hingga dua tahun”
(Kunej and Turk 2000). Analisis terperinci
mempertanyakan metode pembuatan lubang,
dengan mempertimbangkan dua hipotesis: lubang-
lubang itu sengaja dibuat oleh manusia dengan alat-
alat batu, atau merupakan hasil karnivora yang
menggerogoti tulang. Para penulis menyajikan
analisis rinci tentang konstruksi rahang, kekuatan
gigitan, bentuk gigi, dan kebiasaan makan serigala,
hyena, anjing, dan beruang. Peneliti akhirnya
menyimpulkan bahwa sangat tidak mungkin hewan-
hewan tersebut dapat menciptakan lubang seperti
itu, sehingga berkeyakinan bahwa tulang berlubang
tersebut merupakan artefak manusia.

Setelah menetapkan bahwa lubang tersebut
berasal dari pekerjaan manusia, penulis beralih ke
pertanyaan tentang fungsi objek. Menimbang ada
kesamaan struktural dengan suling prasejarah lainnya,
maka hal tersebut dijadikan tiik awal yang jelas
untuk memulai penyelidikan. Untuk menguji
hipotesis, mereka melakukan pengukuran secara
akurat dari objek dan membuat duplikasi seruling
dari bahan serupa, lalu menguji sifat akustik masing-
masing, dan “terkejut menemukan bahwa [mereka]
dapat menghasilkan jangkauan nada yang cukup luas,
“bahkan berhasil dalam” [memainkan] lagu populer”
(Kunej and Turk 2000).



7Volume 14 No. 1 Juli 2021

Aris Setyoko, dkk: Perspektif Etnomusikologi dan Musikologi Komparatif terhadap Musik sebagai “Bahasa Universal”

Temuan tersebut memberi kita sekilas
gambaran musik manusia yang terjadi jauh di masa
lalu. Temuan seperti itu jarang terjadi, terutama
mengenai instrumen musik dari zaman nenek moyang
kita.

3.5. Analisis Musikologi Komparatif
Musikologi komparatif merupakan

pendahulu etnomosikologi, oleh karenanya interseksi
penyelidikan antara etnomusikologi dan musikologi
komparatif masih tumpang tindih hingga sekarang.
Musikologi komparatif memfokuskan studi musik
lintas budaya, dan khususnya penerapan ide dan
metode psikologi evolusi untuk mempelajari peran
yang diberikan musik dalam budaya berbeda
(Savage and Brown n.d.). Dengan mengamati
aspek-aspek tertentu dari cara musik dipraktikan
di masyarakat yang berbeda, maka dapat
mengungkapkan fitur penting dari peran musik di
berbagai budaya. Brown, Merker, dan Wallin (2000)
menyarankan lima fitur spesifik untuk perbandingan:
pemilihan ‘kriteria’ musisi oleh suatu budaya;
konteks dan konten ritual musik; pengaturan sosial
pertunjukan musik; reflektor musik dari pengaturan
sosial tersebut, dan mode transmisi pengetahuan
musik dari generasi ke generasi. Kelima kriteria ini
sangat mirip dengan jenis data yang dikumpulkan
Steven Feld dalam studi etnografinya tentang musik
Kaluli. Hal tersebut menggambarkan keberangkatan
dari musikologi komparatif awal, yang berusaha
membandingkan karakter fisik dari suara.

Dalam esainya Ritual dan Ritualisasi, Ellen
Dissanayake memfokuskan studinya pada konteks
dan isi dari ritual musik. Gagasan Ellen bahwa ritual
manusia dapat diungkap melalui kesamaan dengan
ritualisasi hewan, dan bahwa proses-proses yang
terlibat dalam ritualisasi hewan terbukti menjadi
analogi yang berguna untuk memahami
perkembangan dan signifikansi di belakang ritual
manusia. Ritualisasi adalah istilah yang diciptakan
oleh Julian Huxley pada tahun 1914 untuk
menunjukkan “proses yang dengannya seleksi
secara bertahap mengubah perilaku tertentu
menjadi sinyal yang semakin efektif” (Dissanayake
2006).

Memandang ritual sebagai proses yang
dirancang untuk mengingatkan kita akan pentingnya
peristiwa implikasi untuk induksi emosi. Dissanayake
mengusulkan pemahaman emosi sebagai tanggapan
kita terhadap persepsi tentang perubahan yang
relevan di lingkungan kita: “Kami menilai yang
menonjol atau isyarat baru, mengantisipasi artinya
bagi kepentingan vital kita. Arti, kebaruan, dan
perubahan adalah sendiri tidak positif atau negatif
... tetapi peristiwa yang tak terduga atau sangat
mencolok tampaknyamemicu kesiapan untuk emosi,
jika bukan emosi penuh’ (Dissanayake 2006).
Terlihat secara keseluruhan proses, formalisasi
peristiwa normal menjadi ritual, ritual melimpahkan
signifikansi pada peristiwa itu, dan persepsi kita
tentang signifikansi ini mempersiapkan kita untuk
respons emosional. Dengan ini sebagai latar
belakang, Dissanayake mendekati topik emosi
musikal. Menggambar padanya pengamatan fitur
umum praktik ritual lintas budaya, ia mengidentifikasi
empat metode di mana musik memunculkan respons
emosional. Metode-metode ini tidak mewakili
perbedaan kategori, melainkan proses yang dapat
terjadi secara bersamaan dan dapat berbagi
sejumlah tumpang tindih.

Metode pertama yang diuraikannya adalah
melalui “daya tarik indra dan kognitif yang melekat
disposisi” (Dissanayake 2006). Penjelasan ini
bergantung pada keberadaan ciri-ciri tertentu itu
manusia menemukan secara inheren berharga dan
indah baik karena kondisi budaya atau melalui
penilaian nilai kelangsungan hidup mereka. Contoh
dari sifat-sifat ini untuk orang Igbo di Nigeria
termasuk “Kecerahan, kejelasan, presisi,
keseimbangan, dan harmoni” (Dissanayake 2006).
Apapun asalnya dari preferensi ini, pertunjukan
musik yang menunjukkan kualitas yang sejalan
dengan nilai-nilai ini mendatangkan respons
emosional positif.

Metode selanjutnya adalah asosiasi, konsep
yang mirip dengan pengkondisian evaluatif, yang
kami akan diskusikan secara lebih rinci di bagian
yang ditujukan untuk emosi musikal. Ide dasarnya
adalah musik itu secara konsisten menyertai acara
penting seperti pesta, pernikahan, pemakaman, dan



8 Volume 14 No. 1 Juli 2021

lainnya. Peristiwa-peristiwa ini menghasilkan respons
yang sangat emosional sendiri, dan berulang kali
mendengarkan musik dalam konteks peristiwa
emosional ini, orang mulai mengaitkan musik dengan
konteks emosional biasanya mengelilinginya.
Sebagai contoh, ia mencatat bahwa “di daerah
dataran rendah Amerika Selatan, ‘di mana pun
musik didengar, sesuatu yang penting sedang terjadi’,
“dan juga” untuk Sambia di Papua Nugini, suara
seruling dapat membangkitkan ketakutan gabungan
dan kegembiraan partisipasi ritual” (Dissanayake
2006).

Dia mengklasifikasikan metode ketiga
sebagai “intensifikasi,” sebuah proses di mana musik
menciptakan ketegangan melalui penumpukan
lambat dan metodis, yang berpuncak pada rilis
katartik yang dapat menghasilkan keadaan
“transfigurasi atau transendensi” (Dissanayake
2006). Dia mengidentifikasi pola ini dimusik orang
Eskimo/Inuit, orang Cubeo di Amazon Barat Laut,
Sinhala, Kalahari Kung, dan Suya (Dissanayake
2006). Manifestasi Barat kontemporer dari gaya
musik ini dapat ditemukan dalam genre musik trance,
musik rumah, dubstep, dan musik dansa elektronik.

Akhirnya, metode keempat dapat dipahami
sebagai musik yang mengkonfirmasi atau melanggar
harapan. Metode ini analog dengan harapan musik,
juga dibahas lebih lanjut dalam bagian emosi musikal.
Dissanayake mengacu pada persamaan antara
metode ini dan tiga bagian struktur organisasi yang
digunakan untuk menggambarkan interaksi bayi-
dewasa yang relevan secara emosional. Di dalam
Paradigma, regulasi berkelanjutan yang diharapkan
mengacu pada sejauh mana interaksi terungkap
diharapkan. Kontras, disjungsi, dan perbedaan
menggambarkan respons terhadap pelanggaran
harapan, yang bisa positif atau negatif. Akhirnya,
momen afektif tinggi mengacu pada kemungkinan
terjadinya transformasi kuat yang dihasilkan oleh dua
peristiwa sebelumnya.

Setelah menguraikan mekanisme ini,
Dissanayake menyimpulkan dengan seruan lain untuk
bagaimana pemahaman tentang ritualisasi hewan
dapat menginformasikan pemahaman kita tentang
ritual musik. Dalam penelitian ritualisasi, perilaku

dipahami dalam konteks manfaat adaptif atau
kelangsungan hidup mereka. Dissanayake
menerapkan metodologi ini untuk mempelajari ritual
musik manusia, dengan alasan adanya enam “fungsi
sosial” umum yang tampaknya dicapai melalui ritual-
ritual ini” (Dissanayake 2006): tampilan sumber
daya, kontrol dan penyaluran agresi individu, fasilitasi
pacaran, pembentukan dan pemeliharaan identitas
sosial melalui ritus peralihan, dan promosi kerja sama
kelompok dan kemakmuran. Dia memberikan
pembenaran lebih lanjut untuk ini fungsi, tetapi ini
melampaui ruang lingkup makalah ini.

Model yang diusulkan Dissanayake dalam
esainya mewakili buah dari hanya satu kategori —
konteks dan isi ritual — dari lima dimensi di mana
Brown, Merker, dan Wallin menyarankan bahwa
musikologi komparatif dapat dipelajari.
Sebagaimana dibuktikan oleh etnomusikologi, ada
banyak pengetahuan yang tersisa untuk ditemukan
dari mempelajari musik saat itu terjadi di seluruh
budaya.

4. SIMPULAN
Setelah mensurvei penyelidikan musik di

kedua bidang, etnomusikologi dan musikologi
evolusioner, kami kembali ke pertanyaan awal:
bagaimana pertimbangan antara kedua disipilin ini
memberikan pemahaman tentang peran masing-
masing disiplin dalam menginvestigasi musik?
Apakah mungkin untuk memahami kedua disiplin
ilmu sebagai operasi yang dinamis, atau bertolak
belakang?

Kami berpendapat bahwa dalam konflik
antara kedua disiplin ilmu itu memanas ke pertanyaan
apakah melihat musik sebagai produk biologi atau
sebagai produk budaya. Dikotomi ini
memanifestasikan dirinya dalam sejumlah bentuk:
musik universal vs relativisme budaya; musik yang
timbul karena hubungan sebab-akibat dengan
lingkungan vs. musik sebagai buah dari kejeniusan
individu manusia yang kreatif yang berkumpul
bersama untuk menciptakan budaya; identifikasi dan
kategorisasi tren musik global vs. perayaan
individualitas dan singularitas masing-masing tradisi
musik. Masing-masing memunculkan kembali



9Volume 14 No. 1 Juli 2021

Aris Setyoko, dkk: Perspektif Etnomusikologi dan Musikologi Komparatif terhadap Musik sebagai “Bahasa Universal”

dikotomi fundamental ini untuk memperkenalkan
dimensi baru.

Jika kita memandang musik semata-mata
sebagai fenomena biologis, ke mana arahnya? Dari
sudut pandang ini, manusia dipandang sebagai Homo
sapiens, satu spesies yang memiliki kesamaan DNA,
sejarah evolusi, dan sifat-sifat umum. Terlihat dalam
konteks ini asumsi bahwa ada aspek-aspek biologi
manusia yang mempengaruhi penciptaan dan
apresiasi musik. Selain itu, perilaku dipahami dalam
konteks ini sebagai respons terhadap motivasi
biologis, yang kemudian berkembang sebagai
respons terhadap alam. Kita makan karena tubuh
kita memberi tahu kita lapar, motivasi biologis
didasarkan karena makanan adalah sumber energi
yang diperlukan untuk kelangsungan hidup. Manusia
mendapatkan dorongan untuk berhubungan seks
karena ada keharusan untuk mewariskan gen ke
generasi berikutnya. Manusia mengembangkan
struktur sosial karena kelompok yang bekerja dalam
koordinasi berkesempatan lebih baik untuk bertahan
hidup daripada individu yang sendiri. Jadi, apa yang
mendasari motivasi biologis untuk menciptakan
musik? Apa kekuatan lingkungan yang
menyebabkan motivasi biologis ini menjadi
mekanisme adaptif yang menguntungkan secara
evolusi? Dengan kata lain, tidak ada yang salah
dengan pandangan ini, asalkan dipahami dalam
konteks yang sesuai. Pandangan ini mewakili cara
khusus untuk mendekati pemahaman tentang
hubungan manusia dengan musik.

Sementara itu, musik sebagai fenomena
budaya mengarah pada kesimpulan yang berbeda.
Seperti yang ditunjukkan oleh deskripsi gisalo,
hampir tidak ada gunanya rincian ketika tidak
menambah kedalaman terhadap pemahaman tentang
interaksi musik dan manusia. Setiap individu yang
hadir dalam pemanggilan arwah memiliki pengalaman
emosional yang agak berbeda, tergantung pada
banyak faktor, beberapa jelas, yang lain tersembunyi.
Jika dilihat dengan cara ini, tidak ada upaya untuk
melakukan generalisasi luas tentang musik yang
dapat menangkap variasi, kompleksitas, dan
pengalaman keindahan musikal. Budaya lebih
kompleks daripada individu, dan dunia terdiri dari
banyak orang. Bagaimana kita bisa berharap untuk

mengatakan sesuatu yang bermakna tentang
semuanya sekaligus? Dibimbing oleh logika ini, satu-
satunya cara untuk menafsirkan ekspresi musik apa
pun secara bermakna adalah dalam konteks budaya
yang menciptakannya.

Pendapat kami adalah bahwa kedua
penyelidikan ini konsisten secara logis, meskipun
tampak seperti dalam pertentangan, melihat
keduanya secara lebih rinci mengungkapkan tingkat
di mana mereka dapat berinteraksi secara produktif.
Dalam proses penelitian, kami menemukan dua
ambiguitas, khususnya dalam bahasa. Yang pertama
adalah perbedaan antara bentuk dan fungsi, yang
dirujuk dalam pendahuluan. Sepanjang tulisan ini,
kami secara konsisten mengandalkan istilah “musik”.
Seperti yang dibahas di awal, masalah awal dengan
penggunaan istilah ini adalah bahwa ia tidak datang
dengan definisi yang jelas. Lain masalah muncul
karena kurang spesifik. Terkadang, ketika merujuk
pada studi musik, kita menyebutnya studi bentuk
musik : aspek struktur suara atau rincian pertunjukan.
Di tempat lain, kami bermaksud membahas fungsi
musik : penggunaan musik, misalnya sebagai sarana
mengkomunikasikan emosi atau sebagai cara
menyatukan orang. Perbedaan ini, pada batas
tertentu, mempertegas pertentangan seputar gagasan
universalitas musik. Ahli etnomusikologi mengecam
upaya untuk mencari bentuk universal, tetapi siap
mengakui keberadaan fungsi secara universal.

Ambiguitas linguistik kedua berasal dari
istilah “evolusi musik”. Brown, Merker, dan Wallin
(2000) membahas masalah ini dalam pengantar The
Origins of Music

“Sangat disayangkan bahwa istilah “evolusi
musik” (seperti istilah “evolusi bahasa”)
memiliki makna yang ambigu, karena
merujuk pada evolusi biologis dari kapasitas
manusia dan evolusi budaya dari output
kapasitas itu. Dengan kata lain, istilah ini
mengacu pada kemunculan musik melalui
evolusi kapasitas manusia yang
membuatnya, serta perubahan historis dalam
sistem dan gaya musik yang terjadi dari
waktu ke waktu dan tempat (pertimbangan
musikologi komparatif).



10 Volume 14 No. 1 Juli 2021

Evolusi musik merujuk pada pertimbangan
budaya dan biologis, yang menempatkan istilah ini
di pusat kesenjangan antara dua paradigma. Diskusi
tentang evolusi musik yang tidak secara konsisten
membuat penggambaran yang jelas antara dua
definisi yang saling bersaing ini tentu dapat
menciptakan kebingungan.

Contoh-contoh ini tidak dengan cara apa
pun mampu menyelesaikan semua ketegangan yang
mendasari etnomusikologi dan musikologi evolusi.
Kedua bidang ini cukup berbeda sehingga tidak
dimungkinkan adanya resolusi seperti. Namun apa
yang ambiguitas lakukan menyarankan adalah bahwa
dalam diskusi tentang Fenomena seluas dan serumit
musik, variasi merupakan hal penting. Dengan
mengingat hal itu, kami menawarkan pemahaman
tentang kapasitas manusia dalam penciptaan musik
yang berupaya menjelaskan kompleksnya interaksi
antara aspek biologi dan budaya. Semua manusia
berbagi seperangkat struktur yang mendasarinydan
fungsi di otak yang bergabung untuk memberi kita
kapasitas untuk mengkorelasikan suara terstruktur
ke kompleks dan respons emosional spesifik. Fakta
bahwa kami berbagi kapasitas ini menunjukkan
adanya alasan umum untuk keberadaannya atau jalur
umum perkembangannya. Musik, dalam bentuk apa
pun merupakan suara terstruktur yang dibutuhkan,
muncul melalui interaksi kemampuan bawaan
manusia dengan ekosistem budaya yang kompleks.

Setelah pembahasan tentang musik yang
digambarkan melalui istilah biologi dan budaya,
dalam bidang akademik dan istilah abstrak, dan
dalam hal perbedaan dan kontras, kami ingin
mengakhiri dengan mengulangi istilah tersebut yang
membuat musik layak dipahami:

“Seperti banyak mitos tentang asal usul
musik, apa yang penting dari suara-suara ini
bahwa mereka menggerakkan kita: untuk
kegembiraan, untuk kebanggaan, untuk
menenangkan, untuk bertindak, menangis,
untuk pemahaman baru. Yang terpenting dari
suara-suara ini bahwa mereka mengubah
kita, mereka memberi tahu kita siapa kita
dan memberikan beberapa tujuan pada
kehidupan” (Brown, Merker & Wallin,
2000).

6. DAFTAR ACUAN

Bandem, I Made. 2001. “Etnomusikologi
Penyelamat Musik Dunia.” Selonding:
Jurnal Etnomusikologi Indonesia 1 (1):
1–7.

Bryant, Gregory A. 2013. “Animal Signals and
Emotion in Music: Coordinating Affect
across Groups.” Frontiers in Psychol-
ogy 4: 1–13. https://doi.org/10.3389/
fpsyg.2013.00990.

Dissanayake, E. 2006. “Ritual and Ritualization:
Musical Means of Conveying and Shap-
ing Emotion in Humans and Other Ani-
mals.” In Music and Manipulation: On
the Social Uses and Social Control of
Music, edited by S. Brown and U.
Voglsten, 31–56. Oxford/New York:
Berghahn Books. ht tps://
www.ellendissanayake.com/publications/
pdf/RitualAndRitualization_Ellen
Dissanayake .pdf.

Feld, Steven. 2012. Sound and Sentiment: Birds,
Weeping, Poetics, and Song in Kaluli
Expression. 3rd ed. Philadelphia, PA:
University of Pennsylvania Press.

Kunej, B., and I. Turk. 2000. “New Perspectives
on the Beginnings of Music: Archaeologi-
cal and Musicological Analysis of a
Middle Paleolithic Bone ‘Flute.’” In The
Origins of Music, edited by Nils L.
Wallin, B. Merker, and Steven Brown,
235–68. Cambridge, MA: MIT Press.

Mâche, François-Bernard. 2000. “The Necessity
of and Problems with a Universal Musi-
cology.” In The Origins of Music, ed-
ited by Nils L. Wallin, Björn Merker, and
Steven Brown, 473–79. Cambridge,
MA: MIT Press.



11Volume 14 No. 1 Juli 2021

Aris Setyoko, dkk: Perspektif Etnomusikologi dan Musikologi Komparatif terhadap Musik sebagai “Bahasa Universal”

Nettl, B. 2000. “An Ethnomusicologist Contem-
plates Universals in Musical Sound and
Musical Culture.” In The Origins of
Music, edited by N. L. Wallin, B. Merker,
and S. Brown, 463–72. Cambridge, MA:
MIT Press.

Savage, P., and S. Brown. n.d. “Comparative Mu-
sicology.” Accessed November 5, 2019.
http://compmus.org/index.php.

Supanggah, Rahayu. 1995. Etnomusikologi.
Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya.

Wallin, N. L., B. Merker, and S. Brown. 2000. The
Origins of Music. Cambridge, MA: MIT
Press.


