
57Volume 14 No. 1 Juli 2021

Utami Ciptaningsih dan Zulkarnain Mistortoify: Saptono dalam Pelestarian dan Pengembangan Karawitan Klasik Gaya Surakarta

SAPTONO DALAM PELESTARIAN DAN PENGEMBANGAN
KARAWITAN KLASIK GAYA SURAKARTA

Utami Ciptaningsih1, Zulkarnain Mistortoify2

1 Mahasiswa Pasca Sarjana ISI Surakarta
2 Dosen Program Paca Sarjana dan Prodi Etnomusikologi ISI Surakarta

E-mail korespondensi: tmilotus@gmail.com1

ABSTRACT

This qualitative research is about the figure of Saptono in the world of classical Surakarta-style
karawitan. Saptono is a skilled musician in mastering the repertoire of gendhing and ricikan in all
types of Javanese Surakarta-style gamelan. Apart from being a former lecturer at ISI Yogyakarta,
he also serves as a gamelan musician at the Surakarta Kasunanan Palace. High loyalty and musi-
cal virtuosity made Saptono appointed Kanjeng Raden Riyo Aryo (K.R.R.A) Saptonodiningrat and
given a special task as tindhih of gamelan musicians at the Surakarta Kasunanan Palace. Two
basic questions arise about how Saptono creative activities maintain the continuity of the Surakarta
style musical and what reasons encourage him to do these activities. Based on these two questions,
it is known that all forms of loyalty to the Surakarta Kasunanan Palace are shown by Saptono by
utilizing all of his musical potential in creating classical Surakarta style gendhing, which is specifi-
cally dedicated to King Paku Buwana XIII. Saptono dedication to the development of karawitan to
the wider community is shown through his willingness to become a music teacher at home and
abroad, become a courtier of musicians at the Kasunanan Surakarta Palace, and become a driving
force for the Muryoraras art community as a meditation association with Javanese gamelan instru-
ments.

Keywords: Royal Servant, Pengrawit, Surakarta Style Classical Gending

ABSTRAK

Penelitian kualitatif ini adalah tentang sosok Saptono dalam dunia karawitan klasik Gaya Surakarta. Ia
dikenal sebagai pengrawit mumpuni yang menguasai repertoar gendhing dan ricikan dalam semua jenis
gamelan Jawa Gaya Surakarta. Selain sebagai pensiunan dosan di ISI Yogyakarta, ia juga abdi dalem
pengrawit di Karaton Kasunanan Surakarta. Loyalitas dan virtuositas yang tinggi membuatnya diangkat
menjadi Kanjeng Raden Riyo Aryo (K.R.R.A) Saptonodiningrat dan mendapat tugas khusus sebagai
tindhih pengrawit karaton. Muncul dua pertanyaan mendasar tentang bagaimana aktivitas kreatif Saptonon
dalam menjaga kelangsungan karawitan Gaya Surakarta serta alasan apa yang mendorongnya melakukan
aktivitas tersebut. Berangkat dari dua pertanyaan tersebut maka diketahui bahwa segala bentuk loyalitas
kepada Karaton Kasunanan Surakarta ditunjukan Saptono dengan mendayagunakan seluruh potensinya
dalam mencipta gendhing klasik Gaya Surakarta yang secara khusus didedikasikan kepada Raja Paku
Buwana XIII. Sementara itu, dedikasi Saptono terhadap pengembangan karawitan secara lebih luas ia
tunjukan melalui kesediannya menjadi pengajar karawitan baik di dalam negeri maupun luar negeri, menjadi
abdi dalem pengrawit Karaton Kasunanan Surakarta, dan menjadi penggerak komunitas seni Muryoraras
sebagai perkumpulan meditasi dengan sarana tabuhan gamelan Jawa.

Kata kunci: Abdi Dalem Karaton, Pengrawit, Gending Klasik Gaya Surakarta



58 Volume 14 No. 1 Juli 2021

1. PENDAHULUAN

Karawitan gaya Surakarta adalah salah satu
genre karawitan Jawa klasik yang telah berkembang
dalam rentang waktu sejarah panjang. Diketahui
bahwa keberadaan dan kehidupan karawitan tradisi
klasik Gaya Surakarta ini semula berada dalam
fokus budaya karaton. Di karaton, eksistensi
karawitan menjadi elemen penting ritual kenegaraan
maupun sosial. Kehadirannya yang vital pada masa
lalu menjadikan kreativitas penciptaan seni karawitan
berkembang semarak di dalam karaton. Beragam
bentuk, garap dan fungsi komposisi musikal Jawa
(gendhing) pun lahir untuk berbagai keperluan
aktivitas masyarakat di dalam karaton (Supanggah
2002, 25).

Serat Wedhapradangga mencatat bahwa
bahwa sepanjang sejarah keberadaan karawitan di
Karaton Surakarta, produktivitas penciptaan
gending tradisi paling nampak pada masa
pemerintahan Paku Buwono (PB) IV
(Prajapangrawit 1990, 35–110). Gending-gending
tersebut disajikan dalam jenis Gamelan Ageng dan
Pakurmatan untuk beragam garap menurut
kepentingannya. Pada masa itu karawitan hadir
dalam keperluan upacara penghormatan
(pakurmatan), klenengan, bonangan, wayangan,
dan keperluan karawitan tari. Selama
perkembangannya memang belum begitu jelas
berapa jumlah keseluruhan gending yang telah
tercipta di dalam karaton, namun Rustopo berhasil
mencatat ada 690 gendhing yang telah tercipta dan
difungsikan sebagai repertoar gendhing klenengan
dalam Gaya Karawitan Surakarta (Rustopo 2014,
126). Hasil pendataan dari Rustopo ini sangat
memungkinkan hanya baru sebagian saja, dalam
perkembangan budaya oral informasi dari
pengetahuan lebih cenderung diingat dalam benak
para pelakunya. Dengan demikian menjadi wajar
apabila banyak gending-gending yang pernah ada
dan/atau bahkan masih disajikan di masyarakat tetapi
belum sempat tercatat.

Kesemarakan kreativitas penciptaan
gendhing dan/atau pengkayaan garap pada masa
PB IV berlanjut hingga masa PB X, namun

sayangnya terlihat surut pada masa-masa raja
setelahnya. Bisa dilihat ketika dari rentang PB X
hingga XII hampir tidak ditemukan informasi
penciptaan gending tradisi di lingkungan Karaton
Kasunanan Surakarta. Hingga pada akhirnya di
masa PB XIII (bertahta sejak 2004), mulai muncul
pembaruan gending tradisi di lingkungan Karaton
Kasunanan Surakarta. Hal tersebut tepatnya pada
tahun 2012, ketika Saptono sebagai seorang abdi
dalem pengrawit Karaton Kasunanan Surakarta
berhasil menciptakan gendhing-gendhing baru yang
secara khusus dipersembahkan (pisungsung)
kepada PB XIII. Oleh karena konteks
penciptaannya dipersembahkan kepada raja, maka
secara konvensi tradisi karaton gendhing-gendhing
hasil ciptaan Saptono tersebut pun telah menjadi
bagian gending yasan Dalem PB XIII (G.K.R.A
Wandhansari, wawancara 03 Oktober 2020).

Kemunculan gending-gending ciptaan
Saptono untuk PB XIII secara tidak langsung telah
berhasil memecah “stagnasi” kreativitas penciptaan
karawitan di dalam karaton sendiri sejak rentang
waktu PB X hingga PB XII. Melalui sosok Saptono,
maka sekarang Karaton Kasunanan Surakarta telah
berhasil menambah hasil ciptaan karawitannya
berupa 7 gending untuk beksan (tari), 2 gending
rebaban, dan 2 gending bonangan. Uniknya
penciptaan tersebut juga tidak sekedar melahirkan
gending-gending lama dengan gubahan garap baru
atau penciptaan gending-gending baru dengan gaya-
gaya lama. Lebih jauh Saptono juga mencoba
membuat pengembangan garap dan bentuk
gendhing yang sebelumnya memang belum ada
samasekali khususnya di Karaton Surakarta. Hal ini
seperti tercermin pada penciptaannya untuk
komposisi musikal Manuhara, Gending Kethuk 2
Arang Minggah 8 Laras Pelog Pathet Lima, yang
saat ini muncul sebagai bentuk gending berlaras pelog
terbesar yang pernah ada dalam khasanah karawitan
Gaya Surakarta.

Beberapa fakta yang ditemukan tentu
merupakan salah satu indikasi perkembangan
karawitan tradisi yang baik di lingkungan Karaton
Kasunanan Surakarta dan sekaligus masyarakat
karawitan Gaya Surakarta, dan hal ini tidak bisa



59Volume 14 No. 1 Juli 2021

Utami Ciptaningsih dan Zulkarnain Mistortoify: Saptono dalam Pelestarian dan Pengembangan Karawitan Klasik Gaya Surakarta

dipungkiri berhubungan dengan Saptono sebagai
abdi dalem sekaligus pelaku seni karawitan yang
memiliki peran signifikan dalam perkembangan
karawitan tersebut.

Fakta-fakta tentang keberadaan Saptono
dalam menjaga dan mengembangkan karawitan
dengan perspektif etetika gaya Karaton Kasunanan
Surakarta menjadi topik menarik untuk ditelusuri
lebih lanjut. Dengan demikian maka tulisan ini
berangkat dari dua pertanyaan besar tentang: (1)
Bagaimana aktivitas kreatif dan peran Saptono
dalam menjaga kelangsungan karawitan klasik Gaya
Surakarta dan (2) Mengapa Saptono termotivasi
mencipta gending-gending klasik berbasis tradisi
Karaton Kasunanan Surakarta?

2. TINJAUAN PUSTAKA

Sejumlah akademisi telah mencatat peran
para tokoh atau pelaku seni karawitan dalam
menjaga dan mengembangkan seni karawitan.
Seperti yang dilakukan Waridi dalam “Gagasan
dan Kekaryaan Tiga Empu Karawitan Pilar
Kehidupan Karawitan Jawa Gaya Surakarta
1950-1970an” (Waridi 2008), secara fokus
berbicara tentang Tjakrawasita, Nartosabdho, dan
Martapangrawit sebagai tokoh empu karawitan
yang paling berpengaruh dalam perkembangan
karawitan Jawa pasca kemerdekaan. Darsono
melalui karangan “Pengrawit Unggulan Luar
Tembok Kraton” (Darsono 2002) juga
mengungkap peran besar pengrawit namun terfokus
pada Cokrodiharjo dan Sunarto Cipto Suwarso,
yang dengan bekal kompetensi karawitan yang
mumpuni berhasil menjadi rujukan bagi para
pengrawit lain walaupun mereka berasal dari
kalangan pengrawit desa. Kedua buku tersebut telah
mengarahkan pembacaan pada sosok Saptono
sebagai pengrawit handal dengan semangat
pengembangan yang tumbuh meneruskan jejak
langkah era Tjokrowarsito, Martopengrawit, atau
pun Nartosabdo. Selain itu latar belakang Saptono
sebagi pengrawit yang tumbuh dari desa dengan
kemampuan mumpuni, sesungguhnya pun memiliki
kemiripan dengan sosok sebelumnya yaitu
Cokrodiharjo dan Sunarto Cipto Suwarso.

Tulisan Waridi dalam “Menimbang
Pendekatan Pengkajian dan Penciptaan Musik
Nusantara: Mengkaji Tokoh Seni Pertunjukan
Mengapa dan Bagaimana” (Waridi 2005),
menyebutkan jika mengkaji tokoh seni pertunjukan
yang melakukan perubahan, pengembangan, atau
menciptakan kekaryaan perlu dilakukan mengingat
besar kemungkinan jika kekaryaan tersebut disertai
seperangkat gagasan penting di baliknya. Berkait
dengan penelitian ini maka pengembangan karawitan
dengan dimunculkannya gending-gending atau garap
gending baru oleh Saptono, bukan tidak mungkin
juga lahir dari motivasi kesenimanan Saptono yang
khas.

Berbicara tentang karawitan Gaya
Surakarta tidak lepas dengan alur historis panjang.
Untuk itu dalam tulisan ini pun perlu meninjau data-
data sejarah karawitan dalam Serat Sujarah Utawi
Riwayating Gamelan Wedapradangga karangan
Prajapangrawit (Prajapangrawit 1990), yang
banyak memberi informasi historis-deskriptif tentang
perbendhaharaan gending-gending tradisi mulai PB
VI hingga PB X. Sebagai kelengkapannya perlu juga
meninjau buku Perkembangan Gending-gending
Gaya Surakarta 1950-2000an karangan Rustopo
(Rustopo 2014), mengingat buku ini adalah hasil
rekonstruksi perkembangan garap gending-gending
klenengan gaya Surakarta sejak tahun 1950-an
sampai 2000-an, berisi tabel kumpulan gending
berjumlah 690 buah, di mana gendhing-gendhing
tersebut juga telah terdaftar pada Serat
Wedhapradangga namun telah ditulis secara
sistematis dengan klasifikasi bentuk, laras, dan
pathet.

Karya-karya Saptono sesungguhnya adalah
gending-gending dengan pendekatan kompositoris
klasik Jawa. Mendalami hal tersebut maka dalam
tulisan ini merasa perlu memahami konsep-konsep
kompositoris karawitan Jawa sebagaimana yang
diungkapkan Supanggah dalam Bothekan
Karawitan II: Garap (Supanggah 2007). Sebagai
kelengkapannya maka perlu juga meninjau buku
karangan Martopengrawit yaitu Pengetahuan
Karawitan I (R.L. Martopengrawit 1975). Dengan
berpegang pada buku Supanggah dan



60 Volume 14 No. 1 Juli 2021

Martopengrawit ini maka akan semakin jelas bentuk
kreativitas Saptono dalam menciptakan gendhing-
gendhing tradisi klasik Gaya Surakarta.

3. METODE

Kajian ketokohan Saptono dalam
pengembangan dan pelestarian tradisi gending-
gending Karaton Kasunanan Surakarta dalam hal
ini menggunakan metode kualitatif yang memberikan
perhatian pada kedalaman informasi dan penggalian
makna di balik gejala. Metode kualitatif ini
menggunakan teknik wawancara dan observasi
berperan serta. Dengan demkian dalam penggalian
data tentang sosok Saptono beserta peranannya
dalam Karawitan diungkap melalui teknik
wawancara dengan sumber data informan. Metode
ini sekaligus juga berfungsi mengkritisi kehidupan
sehari hari tokoh yang diteliti, sehingga penelitianya
menjadi bersifat emik dan ideografis (Nyoman
Kutha Ratna 2010, 99–101).

4. PEMBAHASAN

4.1. Sosok Saptono
Saptono merupakan anak ketujuh dari 10

bersaudara yang lahir dari pasangan ibu Sutirah dan
bapak Gitowinoyo di Desa Ringinputih,
Karangdawa, Klaten pada 26 Januari 1951. Ibunya
berprofesi sebagai pedagang beras dan bapaknya
adalah pamong desa (kebayan) di desa tersebut
yang sekaligus juga sebagai seniman drama
tradisional Kethoprak yang tergolong piawai di
zamannya. Berangkat dari genetik ayahnya inilah
paling tidak bakat kesenimanan Saptono terlacak
jelas. Namun demikian, bakat dan kegemarannya
dalam olah seni karawitan sesungguhnya baru terlihat
semenjak ia menempuh sekolah dasar. Bakat
tersebut semakin tumbuh baik ketika ditopang
dengan pendidikan formal yang ia pilih hingga
menjadi sarjana pada nantinya.

Saptono mengenyam pendidikan formal
dimulai dari Sekolah Rakyat Negeri (SRN)
Ringinputih, Karangdowo, tahun 1957 dan lulus
1963. Tanpa jeda ia terus melanjutkan studi ke

Sekolah Menengah Pertama (SMP) di Kecamatan
Karangdowo, Klaten, hingga lulus 1966.
Ketertarikannya pada seni karawitan membuat
Saptono memilih sendiri masuk sekolah lanjutan di
Konservatori Karawitan Indonesia (KOKAR)
Surakarta, sebagaimana ia tercatat masuk tahun
1966 dan lulus 1969. Selepas KOKAR Saptono
memperdalam seni karawitan di Akademi Seni
Karawitan Indonesia (ASKI) Surakarta tahun 1969
dan lulus Sarjana Muda di tahun 1982. Sarjana S-1
diselesaikan di Institut Seni Indonesia (ISI)
Yogyakarta dari tahun 1985 sampai 1988 dan lulus
S-2 dari Universitas Gajah Mada (UGM)
Yogyakarta yang ia tempuh dari tahun 1993 hingga
lulus 1998.

Selain sebagai seniman dan akademisi di
dunia karawitan, Saptono juga pernah menjadi guru
seni khususnya karawitan dan tari Jawa di SMP di
Surakarta pada 1972 hingga 1975. Selanjutnya
pada kurun tahun 1978-1979, Saptono pernah
mengajar sebagai guru kesenian di SMEA Negeri
III Surakarta. Selain pengalaman sebagai guru seni
karawitan dan tari, ia pun pernah bekerja sebagai
pegawai honorarium bidang kesenian di Balai Kota
Surakarta pada tahun 1975 sampai 1978. Pada saat
bekerja di Balai Kota inilah, Saptono mendapat
kesempatan dipilih dan dikirim mengikuti pelatihan
mengenai menabuh gamelan, membunyian alat bunyi-
bunyian dan belajar peka terhadap lagu dan irama
di padepokan Bagong Kusudiarjo Yogyakarta.
Kegiatan pelatihan atau nyantrik ini dilakukan selama
enam bulan dengan tujuan mendidik para seniman
dapat dapat mencipta tarian baru “Tari Nusantara”.
Pengalaman nyantrik tersebut memberi modal
kompetensi seni kepadanya untuk bisa menyusun
karya tari kreasi bersumber pengembangan estetika
tari tradisi dan sekaligus memiliki perspektif garap
yang luas tentang fungsi seni karawitan baik sebagai
pemenuhan keperluan garap konser mandiri
(klenengan) maupun sebagai garap musik
pendukung sajian seni lain.

Saptono tampaknya memang sosok yang
haus pengetahuan seni. Terbukti ketika selain
nyantrik di padepokan Bagong Kusudiarjo, ia pun
menambah pengetahuan dan pengalaman di bidang



61Volume 14 No. 1 Juli 2021

Utami Ciptaningsih dan Zulkarnain Mistortoify: Saptono dalam Pelestarian dan Pengembangan Karawitan Klasik Gaya Surakarta

seni karawitan dengan seniman kondang Ki
Nartosabdho di Semarang. Kegiatan ini dilakukan
di sela-sela jeda libur proses berguru (nyantrik)
kepada Bagong Kusudiharjo yaitu pada hari Sabtu
sore dan Minggu sore.

Proses berguru dengan Ki Nartosabdho
dilakukan selama enam bulan dengan tambahan
pengetahuan berupa pentingnya mencari inspirasi
untuk mencipta gending. Selama di Semarang,
Saptono mendapat tugas khusus menulis setiap nada
yang disenandungkan oleh Ki Nartosabdho. Dengan
bekal berguru atau nyantrik kepada Bagong
Kusudiharjo dan Nartosabdho maka Saptono pun
mendapatkan pengetahuan lebih luas mengenai cara
menyusun atau membuat gending karawitan, baik
gending untuk keperluan konser mandiri (klenèngan)
maupun untuk keperluan sajian tari (Saptono,
wawancara 2 Februari 2018).

Tahun 1979 Saptono mendapat undangan
untuk mengajar kesenian Indonesia khususnya
karawitan dan tari di Departement of Musikology,
Fakulty of Music, Tokyo National University of Fine
Arts & Music (Tokyo Geijutsu Daigaku). Undangan
tersebut sekaligus menjadi kesempatannya untuk
memperkenalkan gamelan kepada masyarakat
Jepang. Saptono yang menjadi dosen tamu satu
satunya dari Asia tersebut mengenalkan gamelan
Jawa terutama Gaya Surakarta. Tugasnya tidak
hanya mengajar pengetahuan teoritik tentang
karawitan tetapi juga mengajar praktek menabuh
gamelan baik secara tabuh bersama (konser
orkestrasi) maupun secara individu (instrumen
khusus) seperti kendang, gender barung, rebab,
bonang barung serta yang lain sesuai permintaan
dan minat mahasiswanya. Terhitung selama lima
tahun dari 1979 sampai 1982 Saptono mengajar
gamelan di Jepang.

Melalui program ini, maka bisa dikatakan
Saptono adalah orang pertama yang membawa dan
mengajarkan karawitan Jawa di Jepang. Berkat
salah satunya peran Saptono inilah gamelan Jawa
mulai diminati dan berkembang di masyarakat
Jepang. Hampir di kota-kota besar seperti Tokyo,
Kyoto, Osaka, Fukuoka dan Okinawa sekarang ada
gamelan baik sebagai milik pribadi maupun instansi.

Seiring dengan hal tersebut banyak pula grup-grup
gamelan dibentuk oleh mahasiswanya, misalnya
seperti Grup gamelan Darma Budaya dan Margasari
di Osaka, Kartika di Tokyo, serta Lambangsari di
Kyoto.

Berkembangnya gamelan di Jepang juga
berdampak pada semakin banyaknya mahasiswa
asal Jepang belajar gamelan ke Indonesia terutama
setelah Saptono pulang ke Indonesai. Bisa dilihat
ketika hingga sekarang pun banyak mahasiswa asal
Japang yang datang untuk memperdalam seni
gamelan terutama ke Surakarta, tempat di mana
Saptono tinggal.

Setelah pulang dari Jepang, tepatnya tahun
1985, Soeroso atas nama Ketua Jurusan Karawitan
ISI Yogyakarta, meminta Saptono untuk membantu
mengajar karawitan Gaya Surakarta di Jurusan
Karawitan tersebut. Setelah membantu mengajar
selama empat bulan, oleh Pemerintah Indonesia
melalui Kementerian Pendidikan Dan Kebudayaan,
Saptono pun diangkat menjadi dosen tetap dengan
Jabatan Asisten Ahli, Pangkat Penata Muda Tingkat
I golongan III/b. Di Lembaga tersebut, Saptono
diberi tugas untuk mengajar mata kuliah Praktek
Karawitan Bersama Surakarta dan Organologi.
Selanjutnya pada tahun 1990 Fakultas Seni
Pertunjukan merintis dan membuat program studi
atau jurusan baru yaitu Etnomusikologi, maka sejak
itu Saptono dipindah tugaskan sebagai pengajar
pokok di Jurusan Etnomusikologi ISI Yogyakarta
sampai dengan pensiun tahun 2016.

Semenjak tahun 1990, atas dasar
kecintaannya kepada dunia karawitan khusunya
Gaya Surakarta, maka Saptono memutuskan untuk
mengabdikan diri kepada Karaton Kasunanan
Surakarta sebagai abdi dalem pengrawit. Menjadi
abdi dalem dalam Karaton Surakarta pasca
kemerdekaan tentunya lebih cenderung sebagai
pengabdian diri, karena karaton sebenarnya tinggal
bermakna simbolis sebagi penerus adat budaya
Jawa masa lalu tanpa memiliki kekuasaa politik
pemerintahan lagi. Dari segai keuntungan finansial
pun sebenarnya tidak seberapa, mengingat karaton
seringkali terlilit masalah ekonomi sehingga untuk
bisa membayar gaji para abdi dalem dalam nominal



62 Volume 14 No. 1 Juli 2021

pantas seringkali terkendala. Dengan demikian
memutuskan menjadi abdi dalem Karaton
Kasunanan Surakarta pada waktu itu dan/atau juga
sekarang sesungguhnya memerlukan kemantapan
hati yang luas untuk benar-benar mengabdi tanpa
pamrih. Namun demikian Saptono ternyata tetap
melakukannya.

Mengingat dedikasi,  loyalitas dan
kemampuannya yang dianggap tinggi, maka
Saptono oleh lembaga karaton Mondro Budoyo
terhitung sejak tahun 2008 hingga saat sekarang
dipercaya memegang tugas sebagai Tindhih atau
pimpinan Karawitan Karaton Kasunanan Surakarta.
Posisi sebagai tindhih ia manfaatkan untuk membuat
program-program peningkatan kecakapan menabuh
gamelan dan penguasaan gending-gending dari para
abdi dalem pengrawit Karaton Kasunanan
Surakarta yang ia pandang semakin menurun.
Dengan demikian sejak 2005 hingga 2017 setiap
hari Senin, Kamis, dan Sabtu, Saptono membuat
program latihan peningkatan kualitas tabuhan
gamelan khusus para pengrawit Karaton Kasunanan
Surakarta. Karaton pun terlihat lebih hidup, karena
pada hari-hari tersebut para abdi dalem pengrawit
datang untuk sowan (menghadap) dan melakukan
latihan karawitan bersama baik dalam penguasaan
gamelan Pakurmatan (Monggang dan Kodhok
Ngorek), menabuh Gamelan Ageng dalam format
gending klenengan (konser mandiri) dan gending-
gending untuk karawitan tari seperti Bedhayan.

Kesibukan aktivitas karawitan Saptono di
dalam karaton tidak menyurutkan niatnya
mengembangkan dan melestarikan kehidupan
karawitan di masyarakat luar tembok karaton. Hal
ini terlihat ketika semenjak tahun 1993 hingga
sekarang, ia pun menjadi penggerak sekaligus
pimpinan Karawitan untuk meditasi, Muryoraras.
Kegiatan Muryoraras ini dilaksanakan setiap 35 hari
sekali (Selapan) di setiap malem Jumat Legi dan/
atau Selasa Legi. Untuk tempat pelaksanaannya
berpindah-pindah tergantung situasi dan kondisi.

Muryoraras memiliki agenda pokok berupa
penyajian satu gending di tengah malam dalam
suasana gelap dan tentunya tanpa membaca notasi.
Hal tersebut bertujuan untuk mengasah kepekaan

rasa sebagai wujud laku meditatif. Namun demikian
pada sore hari sambil menunggu tengah malam, para
pengrawit memanfaatkannya untuk melakukan
peningkatan tafsir garap gending. Gending-gending
klasik yang garapnya masih remang-remang sesuai
sudut pandang tafsir masing-masing pengrawit
kemudian didiskusikan bersama dan mencoba
dipraktikan sehingga mendapat kejelasan garap
sesuai dengan kesepakatan tafsir garap komunal.
Kegiatan ini tentu sangat baik karena bisa menjadi
ajang ruang berkumpulnya para seniman karawitan
dalam melestarikan dan mengembangkan gending-
gending tradisi klasik Gaya Surakarta. Melalui
kegiatan Muryoraras pada akhirnya juga
berkembang menjadi ajang para seniman karawitan
di seputar Kota Surakarta untuk melakukan
penggalian kembali sekaligus mengembangkan
garap-garap gending klasik yang di masyarakat
umum sudah jarang terdengar dan/atau bahkan tidak
dikenal lagi.

4.2. Jejak Kekaryaan Saptono
Selama menjadi dosen di ISI Yogyakarta,

Saptono melakukan penelitian dan membuat tulisan
ilmiah. Beberapa karya tulisnya seperti “Makna
Gendhing Gadhungmelati Laras Slendro Pathet
Sanga” (1993), “Upacara Tingalan Jumenengan
dan Pernikahan Agung di Karaton Kasunanan
Surakarta” (2005), “Perajin Gamelan Perunggu di
Desa Gendengan Sukoharjo, Jawa Tengah” (2015),
“Klenengan Muryoraras Sekilas Sejarah dan
Perkembangannya” (2006), Diktat Mata Kuliah
Ilmu Bentuk Analisa Musik Etnis Nusantara I:
Karawitan (2007), dan menulis tesis sebagai salah
satu syarat mendapat mendapatkan gelar sarjana S-
2 di UGM Yogyakarta dengan judul “Mloyowidodo
Sebagai Sumber Sejarah Lisan, Sebuah Biografi”
(1998). Sementara selepas pensiun aktivitas menulis
masih dilakukan dengan empat karyanya berjudul
“Existence of the Art of Dance in Karaton Surakarta
Hadiningrat, Central Java, Indonesia” (2017), buku
Gending-Gending Laras Pelog Pathet Nem,
Pathet Barang Kangge Sekaten Karaton
Kasunanan Surakarta Hadiningrat, Gending-
Gending Laras Pelog Pathet Lima Kangge



63Volume 14 No. 1 Juli 2021

Utami Ciptaningsih dan Zulkarnain Mistortoify: Saptono dalam Pelestarian dan Pengembangan Karawitan Klasik Gaya Surakarta

Sekaten Karaton Kasunanan Surakarta
Hadiningrat, serta Sindhenan Srimpi Lan
Bedhaya (2014).

Selain menulis, Saptono ternyata dikenal
produktif juga dalam kekaryaan karawitan dan tari.
Pada 1981 Ia menciptakan Tari Serimpi Darmasari
lengkap beserta gending karawitannya yang
dipentaskan di kota-kota besar di Jepang. Mencipta
dua karya sekaligus berupa Tari Ojosan Ichi Nichi
lengkap beserta gending karawitannya dan gending
klenengan Asramadana Pak Fumio Laras Slendro
Pathet Sanga yang dicipta pada Tahun 1983 dan
dipentaskan di Tokyo (1983). Pada tahun 1985
dalam rangka pembukaan gedung Kodhomono
Shiro di Aoyama-Tokyo, Saptono juga diminta
membuat Drama Tari Menakjingga lengkap dengan
komposisi gending tarinya. Sementara pada tahun
1982 ia juga telah menciptakan Tari Priyagama
(Love Dance) beserta gending tarinya dan sempat
dipentaskan di Tokyo (1983) dan Kyushu National
Museum (2014) selain juga direkam dan dipasarkan
di Jepang melalui dokumentasi bentuk CD berkode
NARP-8010 dan CD NARP-8011 sebagaimana
termuat dalam gambar ke-1 berikut.

Gambar 1. CD karya Saptono dipasarkan di
Jepang

(Sumber: Foto Utami Ciptaningsih, 2018)

Saptono juga sempat membuat gerongan
khusus untuk gending Jangkung Kuning Laras
Pelog Pathet Barang untuk keperluan sebagai
karawitan tari Gambyong Jangkung Kuning yang
pernah ditampilkan di Tokyo dan Oita pada tahun
2000 dan Kyushu National Museum pada 2014.
Selain itu Saptono juga mencipta musik ilustrasi A
Tale From Birds untuk pertunjukan Teater Boneka
Hitomiza, dipergelarkan di Tokyo tahun 2003.
Selanjutnya karya berjudul Prakempa yang
merupakan kolaborasi musik rebana dan gamelan
Jawa dibuat dan dipagelarkan di Tokyo tahun 2007.
Gending Jati Waluyo Laras Slendro Pathet Sanga
dan Trebangan Swara Buwana yang dibuat pada
Tahun 2008 untuk Konser Karawitan di Tokyo.
Sindhenan Srimpi Ketawang Nugraha Laras Pelog
Pathet Barang dibuat khusus ketika G.K.R.A
Wandansari menerima penghargaan Fukuoka Prize
2012 Award Ceremony sebagai pelestari budaya.
Bersamaan itu pula Saptono menyusun dan membuat
Sindhenan Badhaya Ketawang Wursito Rukmi
dipergelarkan di Chikushi Jogakuen University,
Dazaifu Jepang tahun 2012.

Pada saat Grup Karawitan Sapto Budoyo
diundang ke Jepang pada peringatan 9 tahun
berdirinya Kyushu National Museum, Dazaifu
Fukuoka Jepang tahun 2014, secara khusus
Saptono menyusun karya karawitan “Karti Bonang”
yang sesungguhnya berupa penataan beragam idiom
musikal karawitan seperti: racikan, klenangan,
gembyangan, imbal ke dalam beberapa bentuk
gending Laras Slendro dan Pelog. Karya ini selian
dipentaskan di Kyushu National Museum dalam
tahun yang sama juga sempat dipentaskan di
Otokoba Tokyo, kemudain setahun setelahnya pada
2015 pentas di Okinawa. Untuk melengkapi
pergelaran karya Karti Bonang yang pertama kali
di tahun 2014 tersebut, Saptono bahkan membuat
karya tari Suryohamisesa dengan tatanan gending
karawitannya berupa Lancaran Wisesa dados
Ketawang Suryowisesa kalajengaken Ladrang
Suryowisesa Laras Slendro Pathet Manyura.
Adapun proses latihan persiapan pentas Tari Surya
Hamisesa ini seperti tampak pada gambar ke-2
berikut.



64 Volume 14 No. 1 Juli 2021

Gambar 2. Latihan pentas Tari Surya Hamisesha di
Sanggar Seni Otokoba-Jepang pada Oktober 2014

(Sumber: Foto laman Facebook Grup Dharma
Budaya, copy oleh Utami Ciptaningsih 2019)

Tahun 2015 Grup Karawitan Sapto Budoyo
menjalani misi kesenian ke Jepang. Di sana selain
konser karawitan juga diminta untuk
mempergelarkan Tari Srimpi. Oleh karena itu maka,
Saptono membuat gending untuk tari Srimpi.
Adapun urutan gendingnya adalah: Pathetan
Winursita, Gending Retnomurti kethuk 2 kerep
minggah 8, Ketawang Megatruh, dan Ladrang
Wursita Rukmi yang kesemuanya dimainkan dengan
Laras Pelog Pathet Barang. Dalam konser
karawitan menyajikan Gending Asmarandana
Plesiran, Laras Slendro Pathet Manyura karya
Saptono sendiri. Kedua karya ini dipergelarkan di
Okinawa pada tanggal 7 September 2015 dan di
Tokyo pada tanggal 13 September 2015.

Pada peringatan 50 tahun Pamulangan
Beksa Sasminta Mardawa tahun 2012 di Kepatihan
Yogyakarta, Saptono juga pernah diminta untuk
membuatkan karawitan tari Badhaya. Permintaan
itu direalisasikannya dengan mencipta gending
Sindhenan Badhaya Luluh yang dimainkan dengan
Laras Pelog Pathet Nem. Tatanan gending-
gendingnya terdiri dari buka celuk Ketawang Luluh,
Ladrang Gumolong dados Plajaran, Ketawang
Manunggal dan setelah suwuk ditutup dengan
gending Gati Sapto.

Karya Saptono selanjutnya yang cukup unik
dan bisa dikatakan mewakili kebaruannya dalam
penyusunan gending-gending Gaya Surakarta
berbasis estetika Karaton Kasunanan Surakarta
adalah gending Sekaring Tawang kethuk 4 kerep
minggah 8 laras slendro pathet nem dan Sekar
Tawang kethuk 4 kerep minggah 8 Laras Slendro
Pathet Nem. Dilihat dari jenis peruntukan dan
dominasi garap maka sajian kedua gending tersebut
tergolong dalam gending bonangan (instrumentalia
konsentrasi pokok garap ricikan bonang). Apabila
Sekaring Tawang disusun dalam dua cengkok (lagu)
gongan, berbeda halnya dengan Sekar Tawang yang
hanya memiliki satu cengkok lagu gongan saja.
Kedua gending tersebut diciptakannya pada Tahun
2004. Selain itu karya gending yang lain adalah
Magung kethuk 4 awis minggah 8 Laras Pelog
Pathet Lima. Gending ini diciptakan pada tanggal
28 Agustus 2013, pernah dimainkan beberapa kali
di Karaton Kasunanan Surakarta dan ketika Grup
Karawitan Sapto Budoyo mengadakan siaran di
R.R.I Surakarta tanggal 23 September 2013.
Selanjutnya adalah Manuhara kethuk 4 kerep
minggah 8 Laras Pelog Pathet Lima yang dicipta
pada tanggal 19 September 2013 dan pernah
dimainkan beberapa kali di Karaton Kasunanan
Surakarta dan ketika Grup Karawitan Sapto
Budoyo mengadakan siaran di R.R.I Surakarta pada
tanggal 23 September 2013.

4.3. Potret Gending Ciptaan Saptono
Para empu karawitan pasca kemerdekaan

jarang yang menciptakan gending-gending dalam
golongan ageng di atas kethuk 2 kerep. Sosok-
sosok terkenal seperti Ki Cokrowarsito, Ki Cipto
Suwarso, Martopangrawit, Ki Nartosabdo, dan lain
sebagainya pada umumnya lebih banyak
menciptakan karya berbentuk gending alit seperti
lancaran, ketawang, dan ladrang. Bahkan susunan
gending berjumlah 360 karya Ki Nartosabdo yang
berhasil dihimpun A. Sugiarto ternyata tidak satupun
diketemukan memiliki struktur bentuk gending
ageng. Ki Martopangrawit memang pernah
mencipta satu gending ageng namun sebatas
pengetahuan penulis hanya menemukan satu buah



65Volume 14 No. 1 Juli 2021

Utami Ciptaningsih dan Zulkarnain Mistortoify: Saptono dalam Pelestarian dan Pengembangan Karawitan Klasik Gaya Surakarta

saja yaitu Jolodoro kethuk 4 kerep minggah 8
Laras Slendro Pathet Manyura.

Saptono sebagai generasi selanjutnya dari
tokoh-tokoh tersebut ternyata memiliki orientasi yang
cukup berbeda dalam perihal penciptaan bentuk
gending. Ia memiliki minat yang cukup besar dalam
mencipta gending dengan luasan struktur bentuk
ageng. Diketahui bahwa Saptono berhasil membuat
empat gending ageng yaitu: (1) Sekaring Tawang,
gending kethuk 4 kerep minggah 8 Laras Slendro
Pathet Nem (jenis gending Bonang), (2) Sekar
Tawang, gending kethuk 4 kerep minggah 8 Laras
Slendro Pathet Nem (jenis gending Bonang), (3)
Manuhara, gending kethuk 2 awis minggah 8
Laras Pelog Pathet Lima (jenis gending Rebab),
dan (4) Magung, gending kethuk 4 awis minggah
8 Laras Pelog Pathet Lima (jenis gending
Bonang). Hal tersebut bukan berarti Saptono tidak
menyukai bentuk gending alit. Saptono pun banyak
mencipta gending-gending golongan bentuk alit
seperti lancaran, ketawang, ladrang bahkan
mencipta pula bentuk ayak-ayakan Sayonara untuk
penutup sajian pertunjukan grup karawitan Sapto
Budoyo.

Membicarakan seluruh gending ciptaan
Saptono yang berjumlah cukup banyak tersebut
tentu tidak mungkin dilakukan dalam ruang
pembahasan artikel yang pendek ini. Untuk memberi
gambaran tentang karakter garapan Saptono
tersebut paling tidak bisa dilihat melalui potret
beberapa gending hasil ciptaannya yang memiliki
kekhasan seperti Gending Sekaring Tawang.

4.3.1 Gending Sekaring Tawang
Gending Bonang merupakan jenis garap

gending yang lebih menunjukan sajian gamelan
secara instrumentalia (tanpa garap vokal atau
instrumen berkarakter vokal) dengan instrumen
bonang sebagai penggarap lagu gending utamanya
(pamurba lagu). Dalam karya cipta Saptono
ditemukan dua gending golongan gending ageng
yang termasuk dalam orientasi jenis garap gending
bonang. Gending tersebut yaitu Sekaring Tawang
dan Sekar Tawang yang keduanya memiliki bentuk
struktur sama sebagai gending kethuk 4 kerep
minggah 8 Laras Slendro Pathet Nem.

Awal tujuan penciptaan kedua gending ini
cukup unik, karena berangkat dari diskusi kecil
antara Saptono, Suwito, dan Teguh di Makamhaji,
Kartosuro. Diskusi tersebut mempertanyakan
tentang gending bonang laras slendro di karaton
Surakarta yang sudah ada sampai dengan tahun
2003 hanya berjumlah lima gending saja. Lain halnya
dengan gending-gending bonang dalam laras pelog
yang bisa ditemukan lebih banyak yaitu 27 buah
gending. Hal tersebut memang bisa dilihat pada buku
Balungan Gending Karawitan gaya Surakarta
karangan Mloyowidodo, yang memang hanya
terdapat empat gending bonang berlaras slendro
berbentuk kethuk 4 awis minggah 8 dengan Laras
Slendro Pathet Nem yaitu: Imawinenda, Sidamukti,
Laya, Somantara, dan Pujangga Gandrung
(Mloyowidodo 1977, 1–5). Kelima gending
bonang tersebut adalah hasil ciptaan empu
karawitan Kyai Demang Gunasentika pada PB X
(Prajapangrawit 1990, 146), yang artinya
penambahan vokabuler gending bonang jenis
tersebut tergolong sangat lambat karena telah sangat
lama melewati masa pemerintahan PB XI dan XII
hingga sekarang.

Berangkat dari diskusi tersebut maka
Saptono menginginkian untuk mencipta gending baru
sebagai tambahan vokabuler Gending Bonang
yang ada dalam laras slendro. Hanya saja gending
baru ini walaupun memiliki kesamaan bentuk dari
yang sudah ada namun sebaiknya tidak memiliki
kebiasaan garap yang sama seperti yang telah
tereferensi dalam buku balungan gending dan/atau
keterangan garap dari Mloyowidodo.

Apabila Mloyowidodo menyebut bahwa
konvensi lama tentang Gending Bonang berlaras
slendro menggunakan pola garap demung tidak
imbal (interlocking), maka dalam rancangan garap
Gending Bonang yang baru dari Saptono sengaja
menggunakan imbal. Bagi Saptono hal tersebut tentu
melangar konvensi garap versi karaton yang telah
berlaku ratusan tahun, tetapi demi sebuah
perkembangan maka terobosan garap seperti ini
juga perlu dilakukan yang sekaligus sebagai
penengara perkembangan garap dalam setiap
zaman. Keberanian Saptono dalam mencipta yang
berbeda dengan kebiasaan tersebut juga dipengaruhi



66 Volume 14 No. 1 Juli 2021

dari posisinya sebagai kelurga abdi dalem karaton
sekaligus tentunya memiliki posisi sebagai tindhih
para abdi dalem pengrawit. Karaton yang dalam
sejarahnya sebagai pusat pengembangan karawitan,
maka tidak ada salahnya apabila ia yang juga sebagai
abdi dalem karaton ikut menawarkan perspektif
garap baru kepada masyarakat sebagai wujud
kepedulian pengembangan karawitan dari dalam
karaton itu sendiri untuk masyarakat secara lebih
luas. Bertolak dari pandangan sebagaimana tersebut
itulah akhirnya tercipta dua buah Gending Bonang
yang ia beri nama: Sekaring Tawang dan Sekar
Tawang.

Hakekatnya dua gending ini adalah sama,
perbedaannya hanya pada jumlah lagu (cengkok)
gongan. Apabila Sekaring Tawang memiliki dua
cengkok gongan dalam bagian merong ataupun
inggah maka lain halnya dengan Sekar Tawang
yang hanya memiliki satu cengkok gongan saja.
Untuk mempersingkat pembahasan pada tulisan ini
maka difokuskan untuk melihat garap Gending
Sekaring Tawang yang memang memiliki gapar lagu
balungan gending lebih lengkap.

Saptono mendapat ide atau rasa musikalitas
Sekaring Tawang hakekatnya berasal dari balungan
gending karawitan Gaya Surakarta yaitu Ketawang
Gending Karawitan kethuk 4 kerep di bagian
merong pertama kenongan kedua menjelang gong
(Rahmasari, 2019:50). Balungan Gending
Karawitan tersebut kemudian diaplikasikan ke dalam
Gending Sekaring Tawang pada bagian merong
kenongan keempat menjelang gong. Namun pada
gatra pertama, kedua dan ketiga isian nadanya
dirubah tanpa menghilangkan esensi musikal
sumbernya. Saptono sengaja memilih Gending
Karawitan Ketawang Gending kethuk 4 kerep
sebagai sumber ide penciptaan karena ingin
menambah perbendaharaan jenis Gending Bonang
yang berlaras Slendro Pathet Nem, sekaligus
menunjukan bahwa Gending Sekaring Tawang
adalah jenis Gending Bonang slendro pathet nem
sebagaimana induknya. Bisa dilihat kesesuaian
antara sumber penciptaan dengan hasil ciptaannya
seperti berikut:

Melihat motif balungan gending yang
digunakan maka bisa diketahui jika Gending
Sekaring Tawang pada bagian merong banyak
menggunakan bentuk balungan mlaku (rapat
mengalir). Hal ini mengindikasikan jika Saptono
masih berpijak pada kebiasaan penciptaan gending
yang umum dilakukan dalam konvensi klasik Gaya
Surakarta. Selain balungan mlaku bisa ditemukan
juga bentuk balungan pin maju (kosong di depan)
dan pin mundur (kosong di belakang). Dua bentuk
balungan seperti ini pun lazim ditemukan pada gaya
klasik karawitan Surakarta.

Selain itu motif bentuk balungan pin maju
dan pin mudur juga memberi efek tersendiri pada
tafsir garap instrumen bonang sehingga lebih rumit.
Semua itu mengindikasikan juga bahwa Saptono



67Volume 14 No. 1 Juli 2021

Utami Ciptaningsih dan Zulkarnain Mistortoify: Saptono dalam Pelestarian dan Pengembangan Karawitan Klasik Gaya Surakarta

memang serius dalam mencipta gending ini sehingga
seakan-akan sedang memberi tantangan tersendiri
kepada penabuh bonang ketika mentafsirkan teknik
dan idiom-idiom garap tabuhannya. Melihat pada
bagian inggah maka Saptono masih menggunakan
motif susunan balungan secara klasik Gaya
Surakarta, tetapi dalam hal ini terdapat variasi motif
lain yaitu munculnya bentuk-bentuk balungan pin
kembar.

Hal yang cukup unik dari kehadiran Gending
Sekaring Tawang tersebut adalah ketika Saptono
menyisipkan garap pamijen untuk kendang.
Memang secara umum pola kendang yang digunakan
dalam gending ini sama seperti kendangan gending
kethuk 4 kerep minggah 8 Gaya Surakarta. Akan
tetapi muncul bentuk kendangan khas yang bisa
disebut pamijen dalam gending garapan Saptono
yaitu pada bagian inggah kenong keempat
menjelang gong.

Berangkat dari konsep ngenut laguning
balungan (mengikuti lagu balungan) maka Saptono
merubah sedikit bentuk kendangan baku seperti
yang sudah ada dengan menambah bunyi suara
“dah” pada setiap seleh nada 2 (jangga) sehingga
terasa memantapkan lagu seleh gendingnya. Selain
bertujuan untuk pematap rasa seleh, bunyi “dah”
tersebut sekaligus sebagai pertanda bagi penabuh
gong yang memberitahukan bahwa siklus gending
segera akan sampai pada pukulan gong. Berikut
terlihat perubahan yang dilakukan Saptono dalam
pola kendangan untuk Gending Sekaring Tawang:

Sebagai jenis gending bonang yang
sesunguhnya memiliki perwatakan sajian secara
instrumentalia, Saptono juga memberi sentuhan garap
yang serius pada ricikan balungan. Ricikan
balungan tersebut terutama pada garap tabuhan
demung dan slenthem. Dalam bagian inggah,

ricikan demung mempraktikan teknik garap imbal
nglagu, pancer, kinthilan, dan mbalung.
Penerapan masing-masing Teknik juga dipilah-
pilahkan. Imbal nglagu dimainkan pada setiap
menjumpai balungan maju kembar, balungan pin
mundur digarap dengan pancer, teknik garap
kinthilan untuk balungan mlaku, sementara teknik
mbalung disajikan pada bagian merong atau
inggah khususnya pada tempo cepat (seseg).
Sementara instrumen slenthem pada bagian inggah
dan ketika laya seseg memainkan pola tabuhan
layaknya bonang penembung dan ketika menjalang
gong memainkan pola banggen. Gambaran untuk
penerapannya seperti berikut.

Sekaring Tawang memang sengaja
dirancang sebagai Gending Bonang, artinya
gending yang menempatkan instrumen Bonang
sebagai penggarap atau pemimpin utama
(pamurba) lagu gending. Sebagaimana konvensi
gending-gending Gaya Surakarta, teknik permainan
bonang dalam gending Sekaring Tawang pun juga
mengacu pada idiom-ideom garap seperti mbalung,
mipil lamba, mipil rangkep, dan gembyang. Mipil



68 Volume 14 No. 1 Juli 2021

lamba digunakan apabila gending berada dalam
irama tanggung sementara untuk irama dadi
menggunakan teknik mipil rangkep. Teknik
gembyang digunakan apabila menjumpai motif
balungan kembar.

Bisa menjadi rumit ketika seorang pemain
bonang perlu memilih secara tepat idiom musikal
mana yang harus digunakan sesuai kasus motif
balungan yang ia jumpai dan tingkatan irama atau
laya gending seperti apa yang sedang dihadapi.
Prinsip-prinsip penyajian karawitan yang telah
terbentuk dan disepakati dalam tradisinya memang
mensyaratkan hal demikian. Sebagaimana prinsip
sajian Gending Bonang yang dicontohkan
Sumarsam, bahwa apabila pada inggah atau bagian
inggah menggunakan laya cepat (sesegan) maka
harus dimainkan dalam irama tanggung (Sumarsam
2002, 50).

Dalam gending Sekaring Tawang yang kaya
akan motif-motif bentuk balungan maka tentunya
pemain bonang harus semakin jeli dan juga dituntut
memiliki hafalan idiom-ideom yang lebih banyak
untuk bisa menggarapnya. Keunikan motif balungan
gending Sekaring Tawang mau tidak mau memang
menuntut kompetensi musikal pemain bonang
hingga memiliki tataran kompetensi sebagaimana
tersebut. Keunikan ini misalnya seperti tampil pada
kasus penggarapan motif balungan pin maju dan
pin mundur serta munculnya teknik garap
gembyang tunggal untuk diterapkan pada irama
tanggung bagian inggah. Sedikit contoh untuk
penerapan teknik-teknik garap tabuhan bonang
tersebut adalah sebagai berikut.

Bertalian dengan Gending Sekaring Tawang,
K.R.T. Widodo Nagoro memberikan penjelasan,
bahwa gending ini telah menjadi gending baku di
dalam sajian Gamelan Sekaten. Lebih lanjut
dijelaskan karena Gending Sekaring Tawang dan
Gending Sekar Tawang pada bagian inggah
terdapat garap kendangan pamijen (khusus), maka
gending ini apabila disajikan pada Sekaten
digunakan untuk mengawali gending-gending
berkarakter gecul (lucu) atau prenes (berbunga-
bunga) (Widodo Nugroho, wawancara 02 Februari
2018).

Tanggapan juga muncul dari Suwito Radyo,
seorang empu karawitan yang juga aktif sebagai
abdi dalem pengrawit karaton Kasunanan
Surakarta. Mensikapi gending-gending ciptaan
Saptono khusunya gending-gending ageng seperti
Sekaring Tawang, Magung, Manuhara, dan yang
lainnya, walaupun secara kenyataan gending-gending
tersebut lahir sebagai ciptaan baru pada masa PB
XIII, namun ternyata secara karakter rasa
cenderung pada karya-karya gending zaman PB IV
(Wawancara, 28 Maret 2018).

Sebenarnya indikator karakter sajian
karawitan pada masa PB IV tersebut adalah
cenderung kearah ketenangan atau meditatif. Namun
walaupun demikian bisa ditemukan pula garap-
garap gending ciptaan Saptono yang menonjolkan
kesan pernes bahkan gecul. Hal Ini tampaknya
terpengaruh dengan gaya sajian gending pada masa
PB X (Daryanto 2020, 109–111). Bisa jadi
demikian, mengingat Saptono sebagai pegrawit abdi
dalem Karaton Kasunanan Surakarta dan apalagi
dipercaya menjadi tindhih dari semua abdi dalem
pengrawit tentunya banyak mengenal gending-
gending karaton atau garapnya yang notabene lahir
dari masa PB IV hingga PB X. Pengalaman musikal
yang terhubung dalam dengan gending-gending
Karaton Kasunanan Surakarta tersebut itulah yang
kiranya menjadikan Saptono memiliki tafsir gaya
pembawaan rasa gending yang cenderung
mendekati gending-gending era PB IV ataupun juga
karakter sajian PB X.

Saptono sendiri memiliki pribadi terbuka
terhadap pembaharuan budaya, namun tidak serta



69Volume 14 No. 1 Juli 2021

Utami Ciptaningsih dan Zulkarnain Mistortoify: Saptono dalam Pelestarian dan Pengembangan Karawitan Klasik Gaya Surakarta

merta meninggalkan citra tradisi dalam sekala
pengembangan seni klasik Karaton Kasunanan
Surakarta. Fakta mental tersebut bisa dirunut melalui
hasil karya cipta gending-gendingnya. Sebagaimana
melalui potret kebaruan garap gending Sekaring
Tawang atau pun yang lain seperti Manuhara dan
Megung. Hanya saja pembaharuan yang dilakukan
oleh Saptono masih tetap dalam kreativitas yang
terukur menurut idiom-ideom garap seni klasik
karawitan Gaya Surakarta atau lebih khusus lagi
karawitan gaya Karaton Kasunanan Surakarta yang
senantiasa ia junjung tinggi.

5. SIMPULAN

Selain sebagai pengajar atau dosen, Saptono
merupakan pengrawit pasca kemerdekaan generasi
setelah Ki Martopangrawit, Tjakrawarsita,
Nartosabdho, atau Mloyowidodo. Tahun 1990
Saptono mengabdikan diri sebagai abdi dalem
pengrawit Karaton Kasunanan Surakarta. Atas
dedikasi, loyalitas, dan kemampuannya diberikan
anugerah pangkat dan sesebutan Kanjeng Raden
Rio Ario (K.R.R.A) Saptodiningrat. Pangkat yang
diberikan Saptono merupakan pangkat tertinggi
yang pernah diberikan kepada abdi dalem
pengrawit. Saptono diberikan tugas khusus sebagai
tindhih abdi dalem karawitan.

Sebagai pengrawit akademisi Saptono
memiliki wawasan luas dalam mencipta karya-
karyanya. Keluasan pikirannya juga tercermin lewat
luasnya memandang sebuah perkembangan
karawitan sebagai bagian dari perguliran watak
kebudayaan. Selain itu keluasan wawasannya telah
berbuah pada kemunculan ide-ide kreatif ketika
mencipta gending. Penciptaan gending Sekaring
Tawang, Megung, dan Manuhara menjadi potret
betapa kreativnya sosok Saptono dalam membuat
karya seni karawitan tanpa harus meninggalkan cikal
bakal idiom-ideom klasik dalam tradisi Gaya
Surakarta.

Pada akhirnya pengalaman pula yang ikut
membentuk kompetensi penciptaannya. Dari
pengalaman mengabdi di Karaton Kasunanan
Surakarta telah membentuk Saptono sebagai

seorang seniman karawitan yang memiliki pola pikir
kekaryaan gending yang senantiasa mengacu kepada
karya-karya para seniman karawitan terdahulu dan
berorientasi pada budaya dalam Karaton. Hal ini
dapat dicermati lewat karya-karyanya dengan
penggunaan idiom musikal berupa bentuk gending,
laras, pathet, jenis-jenis balungan (mlampah,
nibani, pin maju, pin mundur, nggantung) dan
struktur gending yang meliputi, adangiyah, buka,
merong, umpak inggah, dan inggah yang
kesemuanya sesungguhnya adalah idiom-ideom
gending tradisi klasik Gaya Surakarta.

Melihat komitmen, dedikasi, loyalitas,
kemampuan dan aktifitas Saptono baik sebagai
pengajar, abdi dalem pengrawit, tugas tambahan di
Karaton Kasunanan sebagai tindhih, maka pantas
apabila Saptono dipandang memiliki peran besar
dalam melestarikan dan mengembangkan karawitan
klasik Gaya Surakarta.

6. DAFTAR ACUAN

Darsono. 2002. Cokrodiharjo Dan Sunarto Cipto
Suwarso Pengrawit Unggulan Luar
Tembok Keraton. Surakarta: Citra
Etnika.

Daryanto, Joko. 2020. “Gambirsawit Laras Slendro
Pathet Sanga Dari Meditatif Ke
Gobyog”. Sorai: Jurnal Pengkajian
Dan Penciptaan Musik 13 (No. 2
Demeber): 106–14.

Mloyowidodo. 1977. Balungan Gending
Karawitan Gaya Surakarta. Surakarta:
Akademi Sni Karawitan Indonesia
Surakarta.

Nyoman Kutha Ratna. 2010. Metodologi
Penelitian Kajian Budaya Dan Ilmu
Sosial Humaniora Pada Umumnya.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Prajapangrawit, R. 1990. Sujarah Utawi
Riwayating Gamelan
Wedhapradangga. Surakarta: STSI
Surakarta dan Ford Foundation.



70 Volume 14 No. 1 Juli 2021

R.L. Martopengrawit. 1975. Pengetahuan
Karawitan I Diktat Untuk Kalangan
Sendiri. Surakarta: Akademi Seni
Karawitan Indonesia Surakarta.

Rustopo. 2014. Perkembangan Gending-
Gending Gaya Surakarta 1950-
2000an. Surakarta: Pascasarjana ISI
Surakarta bekerjasama dengan ISI Press.

Sumarsam. 2002. Hayatan Gamelan Kedalaman
Lagu, Teori & Perspektif. Surakarta:
STSI Press Surakarta.

Supanggah, Rahayu. 2002. Bothekan Karawitan
1. Jakarta: Masyarakat Seni Pertunjukan
Indonesia.

———. 2007. “Bothekan Karawitan II.
Surakarta.” ISI Press Surakarta.

Waridi. 2005. Menimbang Pendekatan
Pengkajian Dan Penciptaan Musik
Nusantara. Surakarta: Jurusan
Karawitan dengan Program Pendidikan
Pascasarjana dan STSI Press STSI
Surakarta.

———. 2008. Gagasan Dan Kekaryaan Tiga
Empu Karawitan Pilar Kehidupan
Karawitan Jawa Gaya Surakarta
1950-1970-An. Bandung: Etnoteater
Publiser.

Narasumber:

Saptono, 69 tahun, pensiunan Pegaawai Negeri Sipil
sebagai dosen, abdi dalem pengrawit
Karaton Kasunanan Surakarta,
komposer gending tradisi, tinggal di
Klaten.

G.K.R.A Wandansari alias Koes Murstiyah, 60
tahun, Politikus dan Pengageng Sasana
Wilapa Ketua Dewan Adat Karaton
Kasunanan Surakarta, tinggal di Kota
Surakarta.

Teguh alias K.R.T Widonegoro, 62 tahun, Pegawai
Negeri Sipil Staff Pengajar Jurusan
Karawitan ISI Yogyakarta, tinggal di
Klaten.

Suwito Radyo alias K.R.T Radya Adi Nagoro, 62
tahun, dosen tidak tetap Jurusan
Karawitan ISI Surakarta, abdi dalem
pengrawit Karaton Kasunanan
Surakarta, penata gending karawitan,
tinggal di Klaten.


