
109Volume 14 No. 2 Desember 2021

Dika Dzikriawan, dkk: Tinjauan Komparatif Lagu “Papatet” Gaya Bojongherangan dengan Gaya Pasarbaruan ...

TINJAUAN KOMPARATIF LAGU “PAPATET” GAYA
BOJONGHERANGAN DENGAN GAYA PASARBARUAN DALAM

TEMBANG SUNDA CIANJURAN

Dika Dzikriawan1*, Heri Herdini2, Indra Ridwan3, dan Aloysia Yuliana Y.W. 4

1* Penggiat Budaya Direktorat Jendral Kebudayaan KEMDIKBUDRISTEK RI, Wilayah Kerja
Kabupaten Cianjur Jawa Barat

2 Dosen Program Studi S-1 Seni Karawitan FSP ISBI Bandung
3 Dosen Program Studi S-1 Seni Karawitan FSP ISBI Bandung
4 Dosen Program Studi S-1 Seni Karawitan FSP ISBI Bandung

E-Mail Korespondensi: dikadzikriawan@yahoo.co.id*

ABSTRACT

This paper is a comparative review of “Papatet” song bojongherangan’s style with pasarbaruan’s
or kauman’s style in tembang sunda cianjuran. During this time, many people did not yet know the
differences between thise style. To prove and know the differece, than both style will be compared in
musical analysis seen from dongkari’s structure. The results of this study show that the use of
dongkari in the bojongherangan style is simpler than the pasarbaruan style. The using of dongkari
in every style enough to reflect the identity and character appropiate with both of that style. It
becomes a documentation work for protection cultural preservation, especially in bojongherangan
style that is now almost extinct .

Keywords: Bojongherangan’s style, Pasarbaruan’s style, Tembang Sunda Cianjuran and Dongkari.

ABSTRAK

Tulisan ini merupakan tinjauan komparatif lagu “Papatet” gaya Bojongherangan dengan Pasarbaruan
atau Kauman. Sejauh ini, belum banyak orang yang mengetahui perbedaan dari kedua gaya tersebut.
Untuk mengetahui perbedaannya, maka dua lagu tersebut akan dikomparasikan dengan cara dianalisis
secara musikal dilihat dari struktur dongkari. Hasil dari penelitian ini diketahui bahwa penggunaan dongkari
pada gaya bojongherangan lebih sederhana dibandingkan dengan gaya pasarbaruan. Penggunaan
dongkari pada setiap gaya cukup mencerminkan identitas dan karakter sesuai dengan kedua gaya tersebut.
Hal ini menjadi sebuah kerja dokumentasi guna pelindungan dan pelestarian budaya khususnya pada gaya
bojongherangan yang kini hampir mengalami kepunahan.

Kata kunci: Gaya bojongherangan, Gaya pasarbaruan, Tembang Sunda Cianjuran, dan Dongkari.



110 Volume 14 No. 2 Desember 2021

1. PENDAHULUAN

Tembang Sunda cianjuran (TSC) adalah
seni suara Sunda yang menggunakan seperangkat
instrumen musik pengiring lagu yang terdiri atas
kacapi indung, kacapi rincik, suling, dan/atau
rebab. Proses penciptaan TSC mencapai
puncaknya pada 1840-an. Pada waktu itu yang
menjadi bupati di Cianjur adalah R.A.A.
Kusumaningrat atau lebih dikenal dengan sebutan
Dalem Pancaniti yang memerintah pada 1834-
1864. Pada periode ini, TSC disuguhkan sebagai
seni klangenan khususnya bagi kaum bangsawan di
lingkungan kabupaten Cianjur, sementara kalangan
orang biasa tidak diperbolehkan untuk menikmati
jenis kesenian ini. Nama asli kesenian ini adalah
mamaos1 (Wiradiredja, 2014: 2). Dinamakan TSC
sejak 1930-an dan dikukuhkan pada 1962 ketika
diadakan musyawarah Tembang Sunda sa-Pasundan
di Bandung (Kurnia, 2003: 48).

Gambar 1. Sajian Tembang Sunda Cianjuran di
Bumi Ageung Cikidang Cianjur

(Sumber: Arsip Dika Dzikriawan, 2018)

Lagu-lagu TSC terbagi ke dalam beberapa
wanda2, yaitu: papantunan, jejemplangan,
dedegungan, rarancagan, kakawen dan
panambih. Selain wanda, dalam TSC juga ada yang
disebut gaya (style). Di Cianjur, gaya mamaos
dalam TSC terbagi menjadi dua. Gaya yang pertama
adalah gaya bojongherangan dan gaya yang kedua
adalah gaya pasarbaruan atau kauman. Sayangnya
kini gaya bojongherangan sudah jarang yang
dipakai. Selain itu pewaris gaya tersebut sangat
minim populasinya sehingga dikhawatirkan gaya

bojongherangan akan mengalami kepunahan
karena sudah tidak ada lagi yang memakainya.

Kita tahu bahwa suatu kesenian tidak bisa
bertahan hidup lama apabila banyak yang tidak
menyukainya. Contohnya tentang hal ini, terlihat
dengan adanya prediksi di kalangan komunitas TSC
yang mengatakan bahwa gaya bojongherangan
kurang begitu disukai. Dengan demikian cukup
menyedihkan ketika  Coe Liang Seng3 menyebutkan
“aya wae nu palay tiasa, ku emang bade
dipasihkeun, atuh teu aya, sawios... bade
dibantun... maot” yang artinya “jika ada yang ingin
bisa, saya akan mengajarkannya, jika tidak, tidak
apa-apa... akan saya bawa mati” (Wiratmadja,
2009: 9). Sungguh miris mendengar pernyataan
tersebut. Meski demikian kondisinya namun tetap
gaya bojongherangan merupakan warisan yang
patut dipertahankan. Paling tidak perlu adanya upaya
untuk mendokumentasikannya baik dalam bentuk
tulisan maupun audio visual.

Banyak tokoh seniman TSC yang
berpendapat bahwa gaya bojongherangan tidak
enak didengarnya. Ada juga yang berpendapat
bahwa membawakan gaya bojongherangan itu
harus rikat4. Selain itu gaya bojongherangan juga
dikatakan cukup kontras perbedaannya
dibandingkan dengan gaya pasarbaruan karena
sifat gaya bojongherangan yang teugeug5, tandes6

dan teges7. Pendapat para tokoh TSC ini oleh
sebagian seniman TSC (khususnya para penembang)
dijadikan rujukan, namun pada umumnya mereka
tidak tahu alasan mengapa gaya bojongherangan
harus rikat, teges, tandes, teugeug dan bagaimana
perbedaan yang signifikan antara gaya
bojongherangan dengan gaya pasarbaruan.
Sehubungan dengan permasalahan di atas, maka
pada kesempatan ini, penulis mencoba
mengkomparasikan kedua gaya tersebut (dengan
menggunakan sample lagu “Papatet”) dilihat dari
penggunaan dongkari8. Melalui analisis deskriptif
dan komparatif ini, diharapkan dapat diketahui
mengapa gaya bojongherangan terkesan rikat,
tandes, teugeug dan teges. Selain itu juga
diharapkan dapat diketahui pula adakah perbedaan
lain atau persamaan antara gaya bojongherangan
dengan gaya pasarbaruan.



111Volume 14 No. 2 Desember 2021

Dika Dzikriawan, dkk: Tinjauan Komparatif Lagu “Papatet” Gaya Bojongherangan dengan Gaya Pasarbaruan ...

Tujuan penelitian ini adalah: Pertama, untuk
mengetahui dan memahami tentang perbedaan lagu
“Papatet” gaya bojongherangan dengan gaya
pasarbaruan dalam TSC. Kedua, secara khusus
ingin mengidentifikasi lagu “Papatet” gaya
bojongherangan dan gaya pasarbaruan,
khususnya dari segi penggunaan dongkari. Ketiga,
langkah analisis ini menjadi sebuah kerja
dokumentasi guna pelestarian budaya khususnya
pada gaya bojongherangan yang kini hampir
mengalami kepunahan. Keempat, kontribusi teoretis
ataupun praktis untuk menambah informasi tentang
fenomena musikal dalam vokal TSC guna keperluan
bacaan, pendidikan, maupun metode pengajaran
vokal TSC.

2. METODE PENELITIAN

Pendekatan penelitian ini lebih bersifat
etnomusikologis dan komparatif, yaitu tinjauan
terhadap penggunaan dongkari pada lagu “Papatet”
dari kedua gaya yakni gaya bojongherangan dan
gaya pasarbaruan. Selanjutnya untuk memperoleh
hasil penulisan artikel ini, ditempuh dengan cara kerja
metodologi sistematis. Ringkasnya penelitian ini
dilakukan dengan cara bertahap dan tersusun sesuai
dengan prosedur penelitian, dan dengan cara
memadukan teknik field work dan desk work
sebagai dasar penyusunan laporan. Secara
prosedural, dan berdasarkan metodologi yang telah
dikemukakan tersebut dalam pelaksanaannya
dilakukan proses kerja yang ditempuh melalui
tahapan-tahapan kerja penelitian. Tahapan ini,
kemudian dikelompokkan ke dalam dua sistem
kerja, yaitu kerja awal sebagai pengumpulan data
dan kerja akhir merupakan penyusunan laporan yang
kemudian dikemas dalam bentuk artikel.

Penelitian dilakukan di Kabupaten Cianjur
dan Kota Bandung. Tahapan pengumpulan dan
pengolahan data ini dilakukan dengan melakukan
sejumlah studi pustaka, rekaman dan wawancara
tentang hal-hal yang terkait dengan lagu “Papatet”
dan analisis dongkari. Studi ini digunakan sebagai
alat untuk memperdalam persoalan dan eksplanasi
penelitian ini. Saat dilapangan, kegiatan yang

dilakukan adalah wawancara sesuai dengan daftar
pertanyaan yang telah dipersiapkan sebelumnya.
Langkah berikutnya adalah pengolahan data.
Pertama, mengolah hasil wawancara dan
dokumentasi rekaman, kemudian digabungkan
dengan data yang didapat dari hasil informasi studi
pustaka. Kedua, mengolah data hasil rekaman audio
berupa transkripsi dan analisis musikal.

Dalam disiplin ilmu etnomusikologi, proses
mendengar dan menerjemahkan bunyi musik yang
kita dengar menjadi simbol visual disebut transkripsi.
Selain itu, transkripsi juga dikenal sebagai cara yang
baik untuk mempelajari aspek-aspek mendetil dari
satu gaya musik (Nettle, 1964: 98). Transkripsi
notasi sebagai wujudnya dalam disiplin
etnomusikologi telah mengalami berbagai polemik.
Hal ini disebabkan karena tidak adanya suatu notasi
yang universal, yang dapat dipergunakan dalam
kepentingan semua jenis musik. Sistem notasi yang
ada dalam suatu kebudayaan belum tentu cocok
untuk kebudayaan lain. Hal yang sama, bahwa
transkripsi suatu genre musik belumtentu cocok pula
dengan genre musik lain walaupun dalam satu
kebudayaan sekalipun (Nettle dalam Irawan, 2003:
27).

Proses kerja dalam mentranskripsikan ini
dilakukan dengan cara mendengarkan rekaman lagu
“Papatet” dari setiap narasumber, secara berulang-
ulang. Kemudian secara bertahap dilakukan
penotasian terhadapnya dengan penuh ketelitian.
Notasi yang digunakan adalah notasi Sunda (da mi
na)  yang biasa digunakan dalam penulisan notasi
karawitan Sunda. Selain sistem notasi Sunda,
penulis juga menggunakan sistem dongkari.
Dongkari adalah hiasan terkecil dalam vokal
tembang sunda cianjuran yang terkait dengan
teknik mengolah suara. Berdasarkan studi literatur
telah teridentifikasi 19 macam dongkari,
diantaranya: riak (       ), reureueus (        ), gibeg
(   ), kait (   ), inghak (~), jekluk (   ), beulit (   ),
lapis (   ), gedag (Z), leot (   ), kedet (    ), cacag
(//), baledog (  ), dorong (   ), galasar (3), golosor
(   ), buntut (   ), ombak (nnn), dan dangheuak (   )
(Rosliani, 2014: 59). Proses transkripsi melalui sistem
dongkari ini dilakukan dengan cara memenggal

ᵔᵔᵔ 
ƺ δ 

ʌʌʌ 
√ ɚ 

≈ ᴗ) 1 kali, (Ω) 5 kali, dan 
↑

ξ 
→ 

כ  ᶘ 



112 Volume 14 No. 2 Desember 2021

setiap suku kata dalam satu kalimat, kemudian
dibubuhi dongkari yang sesuai dengan rekaman
lagu. Setelah pentranskripsian dianggap selesai,
langkah selanjutnya adalah melakukan pengujian dan
pengoreksian kembali tentang kebenaran transkripsi.
Penulis mempraktikkan sendiri hasil pentranskripsian
ini.

Setelah mentranskripsi, langkah selanjutnya
adalah menganalisis. Menurut (Nettl, 1964:269)
bahwa peranan musik dalam kebudayaan telah
didekati dengan berbagai cara oleh para
etnomusikolog, di antaranya dengan cara membuat
deskripsi sederhana mengenai tipe, guna,nilai, dan
aktivitas musikal. Hal tersebut kemudian dijadiakan
sebagai pijakan oleh penulis dalam menganalisis lagu
“Papatet” gaya bojongherangan dengan gaya
pasarbaruan. Oleh karena yang salah satu
membedakan dari kedua gaya tersebut adalah
dongkari, maka penulis hanya menganalisis dari sisi
struktur penempatan dongkarinya saja. Hasil dari
transkripsi pembubuhan dongkari pada setiap suku
kata dalam satu kalimat kemudian dideskripsikan
dan dibandingkan. Kemudian dilihat perbedaan
dongkari yang digunakan pada setiap gaya.

3. PEMBAHASAN

3.1  Tinjauan Historis Gaya Bojongherangan
dan Pasarbaruan

Berdasarkan informasi yang diterima bahwa
kelompok/ aliran/ gaya bojonghérangan dan
pasarbaruan ini muncul di Cianjur pada masa
pemerintahan Demang Natakusumah sekitar tahun
1910-1912. Hal tersebut dikarenakan pada masa
pemerintahan Demang Natakusumah, seniman
kadaleman kurang begitu diperhatikan. Sehingga
para seniman kadaleman mulai membawa tembang
sunda cianjuran keluar padaleman (pendopo) dan
mengajarkan kesenian tersebut kepada masyarakat.
Meskipun konteks masyarakat di sini adalah
masyarakat keturunan ningrat (ménak). R. Etje
Majid dan R. Mochamad Asikin adalah seniman
kadaleman yang mengajarkan wanda dedegungan
dan wanda rarancagan di kampung pasarbaru.
Sedangkan Aong Jayalahiman dan R. Jayawiredja

yang juga seniman kadaleman, mengajarkan wanda
papantunan dan wanda jejemplangan di kampung
salakopi dan bojonghérang (Su’eb 1997:52).

Gambar 2. Skema tokoh gaya wewengkon di
Cianjur. (Sumber: Su’eb, 1997: 53)

3.1.1 Gaya Bojongherangan
Bojonghérangan berasal dari kata

Bojonghérang yang merupakan nama salah satu
kampung yang ada di Cianjur. Dulu, kampung
tersebut merupakan wilayah tempat tinggalnya orang-
orang dari kelompok proletar9 atau ménak pasar.
Mereka sering juga disebut kaum pejuang
(Supriatna.  Wawancara. 11 April 2015).
Berdasarkan informasi yang diterima bahwa gaya
bojonghérangan hanya ada pada wanda
papantunan dan wanda jejemplangan. Hal
tersebut dikarenakan lagu-lagu wanda papantunan
dan wanda jejemplangan adalah lagu-lagu yang
tercipta dan terinspirasi dari seni pantun Sunda yang
merupkan kesenian rakyat. Dengan demikian tak
heran apabila gaya bojonghérangan secara
musikalitas lebih adapt if dengan wanda
papantunan dan wanda jejemplangan yang
pembentukannya terinspirasi dari seni rakyat
(pantun). Maka dari itu Aong Jayalahiman dan R.
Jayawiredja hanya mengajarkan wanda
papantunan dan wanda jejemplangan saja
(Wiradiredja 2014:83)

Eksistensi gaya bojonghérangan saat ini
memang cukup memprihatinkan. Minimnya populasi
pewasis gaya bojonghérangan serta adanya
prediksi di kalangan komunitas tembang sunda
cianjuran yang mengatakan bahwa gaya
bojonghérangan kurang begitu disukai, cukup
menyeret gaya tersebut ke dalam zona stagnasi.
Selain itu, karakter teugeug, teges dan tandes pada
gaya bojonghérangan dipandang kurang begitu

Pasarbaruan Bojongherangan

R. Etje Majid R.M. Asikin Aong
Jayahaliman

R.
Jayawiredja



113Volume 14 No. 2 Desember 2021

Dika Dzikriawan, dkk: Tinjauan Komparatif Lagu “Papatet” Gaya Bojongherangan dengan Gaya Pasarbaruan ...

sesuai dengan kaidah tembang sunda cianjuran
yang pada dasarnya merupakan seni kadaleman
atau seni ménak. Dengan kata lain, gaya
bojonghérangan kurang merepresentasikan
identitas tembang sunda cianjuran sebagai seni
kadaleman atau seni ménak. Tentunya hal tersebut
tidak terjadi begitu saja, tetapi pasti ada penyebab
yang melatarbelakanginya.

Menurut catatan sejarah, bahwa pada tahun
1908 muncul pergerakan kesadaran nasional untuk
memperjuangkan kemerdekaan. Bangsa Indonesia
pada saat itu telah bergerak menentang kaum
penjajah. Tidak terlepas dari kegiatan gerakan
tersebut, di kabupaten Cianjur pun suasana politik
sangat berpengaruh. Rapat-rapat gelap sering
diadakan dengan berkdok kesenian. Di kampung
bojongérang  terdapat satu warung kopi milik
Abdulsomad (seorang keturunan Cina bragama
Islam) yang biasa dipergunakan untuk pertemuan
kaum politisi. Para seniman di sekitarnya yang
dipimpin oleh H. Obing Sobir biasa dipanggil untuk
pagelaran di tempat tersebut, pada saat para politisi
berunding atau memberi kursus pada kader-
kadernya. Sementara para seniman pasarbaru tidak
pernah dipanggil karena mereka masih kerabatnya
bupati Cianjur. Mereka takut bila gerakan kaum
politisi tersebut diketahui oleh pihak pemerintah
kolonial Belanda (Su’eb 1997:52–53).

Pada tahun 1926, kaum politisi gerakan
kemerdekaan ditangkapi dan dibuang ke Boven
Digoel, termasuk beberapa orang diantantaranya
adalah seniman tembang sunda cianjuran  gaya
bojonghérangan (Su’eb, 1997: 60). Pasca kejadian
tersebut gaya bojonghérangan pun ikut lenyap.
Dengan demikian tidak lah mengherankan apabila
gaya bojonghérangan minim populasi pewarisnya,
karena ada kekhawatiran tersendiri untuk
mempelajari gaya tersebut. Sehingga berdampak
pada  muncul anggapan atua isue bahwa orang yang
mempelajari gaya bojonghérangan pada itu
terkesan “kekiri-kirian” (Wiradiredja, wawancara,
28 April 2015).

Pasca kemerderdekaan Indonesia,
dibentuklah sebuah perkumpulan yang bernama
Gilang Kancana di bawah pimpinan R. Muchtarman.

Beliau adalah seorang pegawai Departemen
Penerangan di kabupaten Cianjur. Namun demikian,
kegiatan Gilang Kancana tidak terlalu leluasa dan
perkembangannya seolah-olah tertekan karena
wanda papantunan dan wanda jejemplangan
yang menjadi spesialisasinya telah diklaim  dan
disebarluaskan dengan keadaan nilai seni yang
bergeser dari asalnya. Dengan demikian,  penonjolan
tokoh-tokoh bojonghérangan kurang begitu
diakui. Karena itu terjadilah hegmoni politik budaya
yang berakibat pada menutup dirinya kelompok
bojonghérangan dan hanya mengadakan kegiatan
untuk lingkungannya sendiri. Selain itu kelompok
bojonghérangan sangat menjaga ketat agar gaya
tersebut tidak menyebar keluar (Su’eb, 1997: 60-
61).

Menurut Su’eb kurang lebih ada 10 orang
yang mempelajari gaya bojonghérangan kepada
Aong Jayalahiman dan R. Jayawiredja pada saat
itu, diantaranya: Neng Mani, R. Obing Sobir, R.H.
Ma’mur, Ende Emong, R. Muchtarman, Tju Lian
Seng (Tjoetjoe Moelyana), R. Baya Affandi, Tjetje
Djoehdi, Abah Idi, dan O.K. Yaman (Su’eb: 1997:
53).

Gambar 3. Silsilah pewarisan gaya
bojonghérangan (Sumber: Su’eb, 1997: 59)

Dari gambar di atas dapat diketahui ada
empat generasi pewaris gaya bojonghérangan.
Generasi pertama adalah generasi yang langsung
mempelajari gaya bojonghérangan dari Aong
Jayalahiman dan R. Jayawiredja, yaitu sepuluh orang
pengikut. Generasi kedua adalah generasi Gilang
Kancana yang sengaja dibentuk di bawah pimpinan



114 Volume 14 No. 2 Desember 2021

R. Muchtarman dibantu oleh Coe Lian Seng guna
kelangsungan hidup gaya bojonghérangan.

Kemudian generasi ketiga adalah generasi
R. Ace Hasan Su’eb, E. Nani Supriatna, dan Ny.
R. Lia Latifah yang langsung mempelajari gaya
bojonghérangan dari R. Muchtarman dan Coe Lian
Seng.

Gambar 4. Tokoh generasi ke tiga pewaris gaya
bojonghérangan, Ki-ka: R. Ace Hasan Su’eb, E.

Nani Supriatna, R.Ny. Lia Latifah.
(Sumber: Dzikriawan, 2017: 106)

Pada dasarnya generasi ke empat dan ke
tiga tidak memiliki rentang waktu yang lama. Selain
itu, perbedaan usia antara generasi ke tiga dengan
generasi ke empat relatif tidak jauh berbeda.
Generasi ke empat adalah generasi yang berdomisili
di Bandung, yaitu Euis Komariah dan Tintin
Suparyani. Euis Komariah mempelajari gaya
bojonghérangan secara langsung dari Coe Lian
Seng (Mang Tjutju) dan R. Ace Hasan Su’eb.

Gambar 5. Euis Komariah ketika berlatih
bojonghérangan. (Sumber:  Amalia, 2010: 184).

3.1.2 Gaya Pasarbaruan
Sesuai dengan namanya gaya pasarbaruan

berasal dari daerah Pasarbaru. Pasarbaru adalah
salah satu daerah atau kampung yang letaknya
sangat dekat dengan pendopo di kabupaten Cianjur.
Sehingga banyak yang menyebutkan bahwa
Pasarbaru adalah daerahnya kaum ménak, karena
merupakan tempat domisili priyayi, maupun kerabat
dekat Bupati. Dengan demikian, dapat dikatakan
Pasarbaruan lahir di kalangan para ménak.

Seperti apa yang telah disampaikan
sebelumnya bahwa pada saat para seniman
kadaleman mulai membawa tembang sunda
cianjuran keluar padaleman (pendopo), R. Etje
Majid dan R. Mochamad Asikin mengajarkan
wanda dedegungan dan wanda rarancagan di
kampung pasarbaru. Selain R. Etje Majid dan R.
Mochamad Asikin adalah seorang ahli dalam wanda
dedegungan dan wanda rarancagan, diprediksi
ada beberapa alasan yang mengapa pada awalnya
hanya wanda dedegungan dan wanda
rarancagan saja yang dipelajari oleh gaya
pasarbaruan, di antaranya: 1) wanda dedegungan
merupakan reduplikasi dari kesenian degung
(gamelan degung), yang notabene merupakan
kesenian yang berasal dari kadaleman atau
bangsawan — adapun bentuk rumpaka yang
digunakan dalam wanda dedegungan adalah
pupuh; 2) Wanda rarancagan didasari oleh
tembang rancag buhun (Sukanda, 1984: 42) yang
berpolakan pupuh. Sementara pupuh sendiri
merupakan pola sastra yang kerap digunakan oleh
kaum aristokrat untuk berkomunikasi khususnya
dalam surat menyurat. Maka tidaklah mengherankan
apabila yang menjadi spesialisasi atau kekhasan dari
gaya pasarbaruan adalah wanda dedegungan dan
wanda rarancagan.

Seiring dengan perkembangannya, gaya
pasarbaruan juga mempelajari wanda
papantunan dan wanda jejemplangan.  Namun,
wanda papantunan dan wanda jejemplangan
yang dipelajari oleh gaya pasabaruan bukanlah
wanda papantunan dan wanda jejemplangan
gaya bojonghérangan. Wanda papantunan dan
wanda jejemplangan gaya pasarbaruan
merupakan hasil stillisasi yang telah disesuaikan



115Volume 14 No. 2 Desember 2021

Dika Dzikriawan, dkk: Tinjauan Komparatif Lagu “Papatet” Gaya Bojongherangan dengan Gaya Pasarbaruan ...

dengan karakter gaya ménak. (Wiradiredja.
Wawancara. 28 April 2015). Hasil stillisasi pada
wanda papantunan dan wanda jejemplangan
diklaim sebagai wanda papantunan dan wanda
jejemplangan gaya pasarbaruan yang
disebarluaskan pada saat masa vakum gaya
bojongérangan. Masa vakum gaya
bojonghérangan dijadikan sebagai kesempatan
oleh kelompok pasarbaru untuk melakukan
hegemoni terhadap tembang sunda cianjuran
khusunya terkait dengan wanda papantunan dan
wanda jejemplangan gaya bojonghérangan yang
berdampak pada pergeseran nilai seni pada wanda
papantunan dan wanda jejemplangan gaya
bojonghérangan itu sendiri. Walaupun terrasa
cukup ekstrem, namun demikian itu adalah sebuah
kenyataan. Sementara itu, hegemoni yang terjadi
dalam tembang sunda cianjuran tidak
menimbulkan konfrontasi di kalangan masyarakat
tembang sunda cianjuran. Selain memang power
of pasarbaru, sitillisasi yang dilakukan oleh
kelompok pasarbaru juga dipandang tidak
mengurangi estetika dalam tembang sunda
cianjuran, sehingga diterima begitu saja.

Gambar 6. Silsilah pewarisan gaya pasarbaruan
(Sumber: Su’eb, 1997: 59)

Menurut Su’eb, ada 21 orang yang
mempelajari gaya pasarbaruan kepada R. Etje
Majid dan M. Asikin secara langsung, di antaranya:
R. Yasin, R.O. Natanagara, R. Idrus Wiradirdja, R.
Muhyidin Wirabrata, R. Cici Wiradiredja, R. Ipung
Prawirasudibja, R.M. Djoewaeni, R.H. Husein, R.
Ibrahim Obing, R.H. Machmud, R. Dudu, R. Utji
Sanoesi, R. Isa, R. Enti, R. Encang, R. Didi, R.
Muchtarman, R. Ramlan – Cacih Djarkasih, R. Ebo,

Resna, Ooh/Cucu, R.Djamhur (Su’eb, 1997: 52-
59).

Penyebaran gaya pasarbaruan cenderung
lebih banyak dibandingkan dengan penyebaran gaya
bojonghérangan.  Selain itu, salah satu pewaris
gaya pasarbaruan adalah seorang tokoh tembang
sunda cianjuran sekaligus penembang terkenal,
yaitu Nyi Mas Saodah atau ibu Saodah.
Keterkenalan ibu Saodah adalah selain ia sering
nyanggi lagu baik mamaos maupun panambih
dalam tembang sunda cianjuran, ia juga terkenal
sebagai seorang penembang yang kerap melakukan
siaran di Radio Republik Indonesia (RRI) Bandung.
Maka tidaklah mengkerankan apabila penyebaran
gaya pasarbaruan cukup pesat.

Gambar 7. Nyi Mas Saodah (Sumber: https://
www.google.co.id/

search?q=nyi+mas+saodah&source=lnms&tbm=isch&sa=
X&sqi=2&ved=0ahUKEwjNluT986jUAhUCf7w

KHSu0CKsQ_AUIBigB&biw=1366&bih=662#tbm=isch&q
=saodah+cianjuran&imgrc=phuK2xby8BvLKM:.

Diunduh pada tanggal 06 Juni 2017)

Sementara itu, karakteristik gaya
pasarbaruan adalah kebalikan dari karakateristik
gaya bojongérangan. Apabila gaya
bojongérangan memiliki kecenderungan
karakteristik yang teugeug, teges, dan tandes, maka
gaya pasarbaruan memiliki kecenderungan lebih
ngemplad. Tetapi bukan berarti gaya pasarbaruan
tidak teges dan tandes, melainkan teges dan
tandesnya itu lebih terkesan ménak. Hal tersebut
terjadi bukan tanpa sebab, tetapi ada beberapa hal



116 Volume 14 No. 2 Desember 2021

yang menjadi kebiasaan para ménak di pasarbaru
yang secara tidak langsung mempengaruhi
karakteristik vokal tembang sunda cianjuran gaya
pasarbaruan.

Stillisasi pada wanda papantunan dan
wanda jejemplangan oleh kelompok pasarbaru
merupakan salah satu wujud bukt i dari
aristorkatisasi. Selain itu, pola pupuh yang senantiasa
digunakan dalam wanda dedegungan dan wanda
rarancagan berikut dijadikan pula sebagai acuan
dalam membuat surat oleh kaum ménak. Hal
tersebut cukup memberi gambaran bahwa kaum
ménak Cianjur pada saat itu (khususnya orang-orang
Pasarbaru) cenderung mempunyai selera estetika
yang tinggi. Aturan yang digunakan dalam pupuh
untuk membuat surat pun cukup mengisyaratkan
bahwa mereka mempunyai etika yang tinggi.
Berbeda dengan rakyat biasa, kaum ménak
senantiasa menggunakan aturan dalam melakukan
segala sesuatu baik dari cara berbicara, berprilaku,
berpakaian, dan sebagainya. Maka tidaklah
mengherankan apabila gaya pasarbaruan itu
terkesan lebih rapih dari pada gaya
bojongherangan karena menyesuaikan dengan
kebiasaan kaum ménak. Jadi dapat disimpulkan
bahwa orang-orang yang berada di kelompok
Pasarbaru sangat menjunjung tinggi nilai etika dan
estetika. Maka tidak aneh apabila lagu-lagu mamaos
dalam gaya pasarbaruan terkesan lebih tertata,
rapih, dan santun (Wawancara: Wiradiredja, 28
April 2015).

3.2  Lagu “Papatet” dalam Tembang Sunda
Cianjuran

Di Cianjur, istilah “Papatet” berbeda dengan
di daerah lainnya di Tatar Sunda. Sesuai dengan
namanya, yang diambil dari kata patet, lagu
“Papatet” merupakan lagu pokok yang benar-benar
harus dikuasai oleh setiap orang yang belajar
tembang sunda cianjuran. Lagu “Papatet” inilah
yang dijadikan indung (induk) lagu oleh guru-guru
tembang sunda cianjuran ketika mulai mengajar
kepada para muridnya. Jika dilihat dari proses
pembentukannya, terlihat bahwa lagu “Papatet”
tidak memiliki kaitan dengan struktur cerita pantun

tentang Raden Mundinglaya Dikusumah. Namun
demikian, lagu “Papatet” diposisikan sebagai lagu
yang dikeramatkan oleh para seniman tembang
sunda cianjuran (Sukanda et al., 1977: 103).

Yang menarik berkaitan dengan lagu
“Papatet” (sebagai salah satu lagu yang diwajibkan
dikuasai oleh calon para penembang) yakni beberapa
tokoh tembang sunda cianjuran, mengibaratkan
lagu “Papatet” sebagai al-Fatihah-nya dalam al-
Qur’an. Kemudian, secara teknis para tokoh
tembang sunda cianjuran berpendapat bahwa
ketika penembang sudah menguasai lagu “Papatet”
maka hal ini akan menjadi jaminan bagi mereka lebih
mudah mempelajari lagu-lagu yang lainnya. Menurut
Wiradiredja, ornamentasi dalam lagu “Papatet”
secara global mewakili lagu-lagu yang ada dalam
tembang sunda cianjuran (Wiradiredja, 2014:
111). Itu sebabnya lagu “Papatet” senantiasa
ditempatkan sebagai salah satu media untuk
mempelajari lagu-lagu tembang sunda cianjuran
(Sukanda et al., 1977: 103).

Dalam perkembangan selanjutnya,—
dikarenakan dasar melodi lagu “Papatet”
mengadopsi lagu panganteb seni pantun,—maka
isi lirik lagu “Papatet” senantiasa berkaitan dengan
Pajajaran. Diketahui tema-tema lirik yang digunakan
dalam lagu “Papatet” menyiratkan kerinduan,
melankonlis, religius, sampai pemujaan kepada para
leluhur dan Tuhan Yang Maha Esa (Wiradiredja,
2014: 112). Selain itu Zanten mengutarakan bahwa
berdasarkan karakteristik musikal lagu tersebut
termasuk kategori rarancagan, namun oleh karena
liriknya tidak menggunakan aturan pola pupuh maka
lagu tersebut termasuk kategori papantunan
(Zanten, 1989:195). Sampai saat ini, masyarakat
luas belum begitu banyak yang mengetahui bahwa
jenis lagu “Papatet” itu ada tujuh macam, yakni:
“Papatet 1”; “Papatet 2”; “Papatet 3”; “Papatet 4”;
“Papatet Ratu”; “Papatet Kaum”; dan “Papatet
Bojongherangan”. Tujuh macam “Paptet” tersebut
tentunya memiliki perbedaan satu sama lainnya.
Agar dapat diketahui perbedaannya, maka untuk
hal tersebut diperlukan pengkajian secara khusus.
Dalam pembahasan ini, penulis hanya membatasi
analisisnya terhadap dua macam “Papatet” saja,



117Volume 14 No. 2 Desember 2021

Dika Dzikriawan, dkk: Tinjauan Komparatif Lagu “Papatet” Gaya Bojongherangan dengan Gaya Pasarbaruan ...

yaitu “Papatet Bojongherangan” dan “Papatet 1/
Pasarbaruan.” Penulis akan mengkomparasikan
kedua gaya tersebut dilihat dari penempatan
dongkari.

3.3  Analisis Perbandingan Struktur Dongkari
Sebuah lagu dalam TSC apabila hanya

dinotasikan dengan notasi angka, dapat dipastikan
bahwa lagu tersebut belum berbunyi sesuai dengan
melodi yang diharapkan. Notasi angka tidak
selamanya bisa mewakili ornamen tembangSunda
cianjuransesuai yang dikehendaki. Oleh karena itu,
supaya lagu bisa terbaca/berbunyi sesuai dengan
melodi yang diharapkan, untuk menotasikan lagu
tembang Sunda cianjuranselain menggunakan
notasi angka, perlu juga disertai dengan dongkari.
Pada bahasan ini akan disampaikan perbandingan
penempatan dongkari dari dua gaya lagu “Papatet”,
yaitu gaya bojongherangan dengan pasarbaruan.
Hal ini dimaksudkan untuk melihat sejauh mana
struktur dongkari yang digunakan oleh kedua gaya
tersebut dalam lagu “Papatet”. Sebelum
menunjukkan bagaiman sesungguhnya perbedaan
struktur dongkari yang digunakan oleh kedua gaya
tersebut, terlebih dahulu perlu disampaikan lagu
“Papatet” dengan bentuk notasi tanpa dibubuhi oleh
dongkari.

Agar tampak perbedaannya dari kedua gaya
tersebut, perhatikan penempatan dongkari di bawah
ini sebagai hasil transkripsi dari gaya pasarbaruan
(Psb) dan bojongherangan (Bjh).

Tabel 1. “Narangtang Pondok” yang telah dibubuhi
oleh dongkari

Setelah mengamati tabel di atas, yang
membedakan kedua gaya tersebut adalah
penempatan dongkari. Pada suku kata ketujuh,
bojongherangan menggunakan dongkari gibeg
dan kedet, sedangkan pasarbaruan menggunakan
dongkari inghak dan galasar.

Tabel 2. Baris pertama lagu “Papatet”

Pada baris pertama , suku kata keenam,
pasarbaruan menggunakan dongkari baledog,
sedangkan bojongherangan tidak menggunakan
dongkari. Pada suku kata ketujuh,
bojongherangan hanya menggunakan dongkari
gedag, sementara pasarbaruan menggunakan
dongkari riak dan beulit. Pada suku kata ke
delapan, bojongherangan hanya menggunakan
dongkari gedag, sedangkan pasarbaruan
menggunakan dongkari gibeg dan lapis.

Tabel 3. Baris kedua lagu “Papatet”

Baris kedua, pada suku kata ketiga,
bojongherangan menggunakan dongkari gedag
dan jekluk, sedangkan pasarbaruan menggunakan
dongkari riak, gedag, dan leot. Pada suku kata
ketujuh, bojongherangan menggunakan dongkari
gibeb dan lapis, sedangkan pasarbaruan

Bjh  ƺ≈ ᵔᵔᵔ  ɚ ≈   ƺ   ɚ δ ƺ Ω 
Psb  ƺ≈ ᵔᵔᵔ  ɚ ≈   ƺ   ɚ δ ~ 3 
 Gu  nung tan pa tu tu gan 

 

Bjh       z z 
Psb       ↑ ᵔᵔᵔ ɚ  ƺ ≈ 
 Pa ja ja ran ka ri nga ran 

Bjh   z √ ƺ δ  ƺ ≈  ƺ  ≈  ᵔᵔᵔ z 
≈ ƺ 

Psb   ᵔᵔᵔ z ͝     ƺ δ ƺ ≈  ƺ ~ ƺ 
≈  

ᵔᵔᵔ z 
√ 

 Pang  ra ngo geus na rik ko lot 



118 Volume 14 No. 2 Desember 2021

menggunakan dongkari gibeb, inghak, gibeg dan
lapis. Pada suku kata kedelapan bojongherangan
menggunakan dongkari riak, gedag, lapis dan
gibeg, sementara pasarbaruan menggunakan
dongkari riak, gibeg, dan jekluk.

Tabel 4. Baris ketiga lagu “Papatet”

Pada baris ketiga , suku kata ketuhuh,
bojongherangan menggunakan dongkari gedag,
sedangkan pasarbaruan menggunakan dongkari
riak dan beulit. Pada suku kata kedelapan,
bojongherangan menggunakan dongkari gedag,
sementara pasarbaruan menggunakan dongkari
gibeg.

Pada baris keempat, suku kata kedua,
bojongherangan menggunakan dongkari beulit
dan lapis, sedangkan pasarbaruan menggunakan
dongkari gibeg, lapis, riak, beulit dan lapis. Pada
suku kata ketiga, bojongherangan menggunakan
dongkari baledog, sedangkan pasarbaruan tidak.
Pada suku kata keempat, bojongherangan
menggunakan dongkari leot, sedangkan
pasarbaruan tidak menggunakan dongkari. Pada
sukukata ketujuh, pasarbaruan menggunakan
dongkari beulit dan kait, sedangkan
bojongherangan tidak menggunakan dongkari.
Pada suku kata kedelapan bojongherangan
menggunakan dongkari gibeg dan kedet,
sedangkan pasarbaruan menggunakan dongkari
inghak dan galasar. Untuk lebih jelasnya lihat tabel
berikut ini.

Tabel 5. Baris keempat lagu “Papatet”

Pada baris keenam, suku kata kelima,
pasarbaruan menggunakan dongkari baledog,
sedangkan bojongherangan tidak menggunakan
dongkari. Untuk lebih jelasnya lihat tabel berikut
ini.

Tabel 6. Baris keenam lagu “Papatet”

Pada baris kedelapan, suku kata kedua,
bojongherangan menggunakan dongkari beulit.
Sedangkan pasarbaruan menggunakan dongkari
gibeg, lapis, riak, beulit dan riak. Pada suku kata
ketiga, bojongherangan menggunakan dongkari
gibeg, sedangkan pasarbaruan tidak menggunakan
dongkari. pada suku kata keempat,
bojongherangan menggunakan dongkari kedet,
sedangkan pasarbaruan tidak menggunakan
dongkari. pada suku kata ketujuh bojongherangan
menggunakan dongkari leot,  sedangkan
pasarbaruan menggunakan dongkari beulit dan
kait. Pada suku kata kedelapan, bojongherangan
menggunakan dongkari leot, sedangkan
pasarbaruan tidak menggunakan dongkari. untuk
lebih jelas lihat tabel berikut ini.

Tabel 7. Baris ketujuh lagu “Papatet”

Pada baris kedelapan, suku kata pertama,
bojongherangan menggunakan dongkari gibeg
dan lapis, sedangkan pasarbaruan t idak
menggunakan dongkari. pada suku kata ketiga,
bojongherangan menggunakan dongkari gibeg,
sedangkan pasarbaruan menggunakan dongkari
riak. Pada suku kata keempat, bojongherangan
menggunakan dongkari kedet, sedangkan
pasarbaruan menggunakan dongkari gedag. Pada
suku kata kelima, bojongherangan menggunakan
dongkari riak, beulit, dan kedet, sedangkan
pasarbaruan menggunakan dongkari riak, beulit,
dan golosor. Pada suku kata keenam,
bojongherangan menggunakan dongkari beulit,
sedangkan pasarbaruan menggunakan dongkari
riak dan beulit. Pada suku kata ketujuh,
pasarbaruan menggunakan dongkari baledog,
sedangkan Bojongherangan tidak menggunakan

Bjh       Z Z 
Psb        ᵔᵔᵔ ɚ ƺ 
 Man da la wa ngi nga leu ngit 

 

Bjh  ɚ ≈ ↑ ͝    ƺ Ω 
Psb   ƺ ≈ ᵔᵔᵔ 

ɚ ≈ 
    ɚ 

δ 
h 3 

 Nya  da yeuh geus ja di leu weung 

 

Bjh      ƺ ≈   
Psb      ↑ ƺ ≈   
 Sa  bu rak na pa  ja ja ran 

 

Bjh  ɚ ƺ Ω   ͝ ͝ 
Psb   ƺ ≈  ᵔᵔᵔ 

ɚ ≈ 
 ↑   ɚ 

δ 
 

 Di  Gu nung gu mu ruh su wung 
 



119Volume 14 No. 2 Desember 2021

Dika Dzikriawan, dkk: Tinjauan Komparatif Lagu “Papatet” Gaya Bojongherangan dengan Gaya Pasarbaruan ...

dongkari. pada suku kata kedelapan,
bojongherangan menggunakan dongkari gibeg
dan kedet, sedangkan pasarbaruan menggunakan
dongkari galasar. Untuk lebih jelasnya, lihat tabel
berikut ini.

Tabel 8. Baris kedelapan lagu “Papatet”

Dongkari yang digunakan pada lagu
“Papatet” gaya bojongherangan adalah: riak,
gibeg, leot, kedet, kait, beulit, lapis, baledog,
jekluk, dan gedag. Dongkari yang digunakan oleh
gaya pasarbaruan hampir sama dengan yang
digunakan oleh gaya bojongherangan.
Perbedaannya yaitu pasarbaruan menambah
dengan dongkari golosor, galasar dan inghak.
Pasarbaruan tidak menggunakan dongkari kedet
seperti halnya yang digunakan oleh
bojongherangan. Untuk melihat jumlah macam
dongkari lagu “Papatet” dapat dilihat pada tabel
berikut ini.

Tabel 9. Jumlah dari macam dongkari yang
digunakan pada lagu “Papatet”

Gaya bojongherangan menggunakan 10
macam dongkari yang terdiri atas: riak (      ) 4 kali,
gibeg (   ) 11 kali, kait (   ) 1 kali, jekluk (   ) 1 kali,
beulit (   ) 4 kali, lapis (   ) 7 kali, gedag (Z) 6 kali,
leot (  ) 1 kali, kedet (   ) 5 kali, dan baledog (  ) 3
kali. Jika dijumlahkan ada 43 kali pemakaian
dongkari dalam lagu “Papatet” gaya
bojongherangan. Dongkari yang dominan dalam
lagu “Papatet” gaya bojongherangan adalah gibeg
( )  yang dipakai sebanyak 11 kali.
Pasarbaruanmenggunakan 12 macam dongkari
yang terdiri atas: riak (      ) 10 kali, gibeg (   ) 8 kali,
kait (   ) 3 kali, inghak (   ) 2 kali, jekluk (   ) 1 kali,
beulit (   ) 8 kali, lapis (   ) 7 kali, gedag (Z) 3 kali,
leot (  ) 1 kali, baledog (  ) 4 kali, galasar (3) 2
kali, dan golosor (  ) 1 kali. Jika dijumlahkan ada
50 kali pemakaian dongkari dalam lagu “Papatet”
gayapasarbaruan. Dongkari yang dominan dalam
lagu “Papatet” gaya pasarbaruan adalah riak (      )
yang dipakai sebanyak 10 kali. Dari hasil
penjumlahan pemakaian dongkari di atas, maka
dapat diketahui bahwa gaya bojongherangan lebih
cepat dari pada gaya pasarbaruan. Hal ini juga
dapat diketahui dari pemakaian dongkari yang
dominan dalam kedua gaya tersebut. Dalam gaya
bojongherangan, dongkari yang dominan adalah
gibeg yang sifatnya tandes dan rikat. Dongkari
yang khas dalam gaya bojongherangan adalah
kedet yang terkesan teges.  Sedangkan dalam gaya
pasarbaruan dongkari yang dominan adalah riak
yang sifatnya cenderung ngemplad.

4. SIMPULAN

Berdasarkan hasil analisis musikal dan
tekstual terhadap lagu “Papatet” dengan
mengkomparasikan dua gaya antara gaya
pasarbaruan dengan gaya bojongherangan, dapat
diketahui bahwa: pertama, dongkari yang digunakan
oleh gaya bojongherangan lebih sedikit dari pada
gaya pasarbaruan. Kedua, durasi dalam lagu
“Papatet” gaya bojongherangan lebih pendek dari
pada gaya pasarbaruan. Ketiga, sifat teugeug
dalam lagu “Papatet” gaya bojongherangan
nampak ketika gaya pasarbaruan memakai

Bjh ƺ ≈  ƺ Ω ᵔᵔᵔ 
ɚ 
Ω 

 ɚ    ƺ 
Ω 

Psb    ᵔᵔᵔ Z ᵔᵔᵔ 
ɚ 
ξ 

 
ᵔᵔᵔ 
ɚ 

↑    
3 

Bjh Geus  ti lem jeung na ga ra na 
Psb          
Bjh  ᵔᵔᵔ       
 Ju/ 

geu 
ra/ning gan      

 

 ᵔᵔᵔ ƺ ͝ Ω Δ ɚ ≈ ↑ √ 3 

Bjh  4 11 1 5 1 4 7 3 1 - 

Psb  10 8 1 - 3 8 7 4 1 2 

 Ξ כ ʌʌʌ → Z ᶘ ~ // nnn 

Bjh  - - - - 6 - - - - 

Psb  1 - - - 3 - 2 - - 

ᵔᵔᵔ 
ƺ δ √ 
ɚ ≈ 

ᴗ) 1 kali, (Ω) 5 kali, dan (↑) 3 kali. Jika 

ƺ 

ƺ ᵔᵔᵔ 
δ ~ √ 

ɚ ≈ 
ᴗ) 1 kali, (↑) 3 kali. Jika 

ᵔᵔᵔ 

ξ 



120 Volume 14 No. 2 Desember 2021

dongkari, sedangkan bojongherangan tidak.
Keempat, sifat tandes dalam lagu “Papatet” gaya
bojongherangan terlihat dari penggunaan dongkari
gibeg yang mendominasi dalam gaya tersebut.
Kelima, sifat teges dalam lagu “Papatet” gaya
bojongherangan terlihat dari penggunaan dongkari
kedet yang terkesan tegas dalam gaya tersebut.
Keenam, penggunaan dongkari pada setiap gaya
cukup mencerminkan identitas dan karakter sesuai
dengan kedua gaya tersebut. Ketujuh, Gaya
bojongherangan senantiasa menggunakan
adlibitum “juragan”, sedangkan gaya pasarbaruan
menggunakan adlibitum “geuningan.” Kedelapan,
gaya pasarbaruan dibentuk dan digunakan oleh
kaum ménak/bangsawan atau disebut “gaya
ménak”, sedangkan gaya bojongherangan
dibentuk dan digunakan oleh cacah/rakyat/somah
atau disebut “gaya somah.” Oleh karena musik
dipandang sebagai cerminan dari kehidupan
masyarakat yang melahirkannya, maka dapat
ditafsirkan bahwa fenomena keragaman gaya pada
tembang sunda cianjuan merupakan cerminan dari
karakter orang Sunda yang terbuka, fleksibel, bijak,
optimis, dinamis, dan kreatif.

5. DAFTAR ACUAN

Balasubramanian, Anita. 2010. Music and Regional
Identity in Indonesia: Tembang Sunda
of West Java. Emory University. Bach-
elor of Arts Thesis.

Herdini, Heri. 2014. Perkembangan Karya
Inovasi Karawitan Sunda Tahun 1920-
2008. Bandung: Sunan Ambu Press.

Hermawan, Deni. 2014. Gender dalam Tembang
Sunda Cianjuran. Universitas
Padjadjaran. Desertasi.

Kurnia, Ganjar dan Nalan, Arthur S. 2003.
Deskripsi Kesenian Jawa Barat.
Bandung: Pusat Dinamika Pembangunan
UNPAD.

Rosliani, Elis. 1998. Teknik Vokal A. Tjitjah dalam
Tembang Sunda Cianjuran. Bandung:
Skripsi S- 1 Jurusan Karawitan STSI
Bandung.

Rosliani, Elis. 2014. Formula Ornamen dalam
Tembang Sunda Cianjuran. Bandung:
Tesis S- 2 Program Studi Penciptaan dan
Pengkajian Seni Pascasarjana STSI
Bandung.

Satjadibrata, R. 2005. Kamus Bahasa Sunda.
Bandung: Kiblat.

Su’eb, Ace Hasan. 1997. Kawasan Tembang
Sunda. Bandung  Geger Sunten.

Sukanda, Enip, dkk. 1977. Riwayat Sekitar
Pembentukan serta Perkembangan
Cianjuran. Jakarta.

Sukanda, Enip. 1984. “Tembang Sunda Cianjuran:
Sekitar Pembentukan dan
Perkembangannya.” Bandung: Proyek
Pengembangan ISI Sub Proyek ASTI
Bandung.

Wiradiredja, Moh. Yusuf. 2014. Tembang Sunda
Cianjuran di Priangan (1834-
2009)Dari Seni Kalangenan sampai
Seni Pertunjukan.Bandung: Sunan
Ambu Press.

Wiratmadja, Apung S. 2009.Salawe Sesebitan
Hariring.  Bandung: Kiblat.

Zanten, Wim van. 1989.  Sundanese Music In The
Cianjuran Style Anthropological And
Musicological Aspects Of Tembang
Sunda.The Netherlands: Foris Publica-
tions Holland.



121Volume 14 No. 2 Desember 2021

Dika Dzikriawan, dkk: Tinjauan Komparatif Lagu “Papatet” Gaya Bojongherangan dengan Gaya Pasarbaruan ...

Narasumber

Endang Nani Supriatna. 78 tahun. Tokoh tembang
sunda cianjuran, dari Cianjur.

Lia Latifah. 57 tahun. Pewaris gaya
bojongherangan tembang Sunda
cianjuran dari Cianjur.

H. Moh. Yusuf Wiradiredja. 55 tahun.
Seniman Sunda, tokoh tembang Sunda

cianjuran, dosen FSP. Karawitan ISBI
Bandung.

Catatan Akhir:

1Mamaos  merupakan bahasa halus dari mamaca
sebagai kata bentuk dari kata dasar maca yakni
membaca. Cara membaca disini sangat jadi
mendapat pengaruh dari seni macapat  yakni salah
satu jenis kesenian Mataram (Wiradiredja, 2014:
232). Di Cianjur istilah mamaos digunakan sebagai
sebutan untuk jenis tembang Sunda cianjuran
berbirama bebas.
2Wanda adalah istilah yang digunakan untuk
penyebutan jenis tembang Sunda cianjuran
berdasarkan karakter seni asalnya.

3 Coe Liang Seng adalah salah seorang tokoh
cianjuran. Lebih spesifik lagi bahwa beliau adalah
seorang tokoh dalam gaya bojongherangan.
4Ngalampahkeun naon-naon kalayan gancang,
tanginas/ melakukan sesuatu dengan cepat. (R.
Satjadibrata, 2005: 327)
5Ngomong henteu make lentong / berbicara tanpa
logat. (R. Satjadibrata, 2005: 392)
6Diteueulkeun sakuat-kuat, saperti nu macul/
ditekan sekuat-kuat, seperti mencangkul. (R.
Satjadibrata, 2005: 380)
7Teges adalah bahasa Sunda dari tegas.
8Dongkari adalah hiasan terkecil dalam vokal
tembang Sunda cianjuran yang terkait dengan teknik
mengolah suara.
9 Dalam artian Karl Max, proletar adalah masyarakat
kelas kedua setelah kelas kapitalis yang hidup dari
gaji hasil kerjanya. Banyak stereotip yang
memandang bahwa proletar hanya terbatas sebagai
kelas rendah. Pekerjaan mereka tak lepas dari buruh,
petani,  nelayan atau orang-orang yeng berkutat
dengan pekerjaan – baca pekerjaan kasar-
(id.m.wikipedia.org)


