
64

JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK

Volume 15 No.1 Juli 2022

PEMBENTUKAN HABITUS MASYARAKAT SUKU DAYAK BENUAQ 

PADA RITUAL BELIATN SENTIU DI KESULTANAN KUTAI KARTANEGARA 

ING MARTADIPURA

Yofi Irvan Vivian1 *), M. Bahri Arifin2, dan Ian Wahyuni3

1 Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FIB Universitas Mulawarman Samarinda
2 Dosen Program Studi S-1 Sastra Inggris FIB Universitas Mulawarman Samarinda

3 Dosen Program Studi S-1 Sastra Indonesia FIB Universitas Mulawarman Samarinda

*) E-mail Korespondensi: yofiyochi@yahoo.com 

ABSTRACT

Beliatn Sentiu is used by the Benuaq Dayak people as a non-medical treatment. This is because, The Beliatn 
Sentiu process uses offerings and mantra readings (bememang). The purpose of this study is to determine 
the musical characteristics of one of the music played and the formation of habitus that occurs in the 
Dayak Benuaq tribe in the Beliatn Sentiu Ritual process in Kutai Ing Martadipura. Research Methods The 
research methods used are Qualitative. This research also uses the approach of field research methods by 
Bruno Nettl, namely desk work and field work. Pemeliatn is the dominant agent, while Pengugu, Penu’ung, 
and Rotatn are the dominating agents. This is because Pemeliatn has a large capital, especially in cultural 
and social capital. The interaction of these two capitals forms a symbolic capital so that in The Beliatn 
Sentiu Ritual, the command of the Pemeliatn is always followed by The Pengugu, Penu’ung, and Rotatn. 
The beliefs of the Dayak Benuaq people are influenced by ancestral spirits and supernatural realms, making 
habitus constructed in the Beliatn Sentiu Ritual. The Beliatn Sentiu process is believed to be the help of 
ancestral spirits in healing. This is what makes the Beliatn Sentiu still carried out today.

Keywords: Beliatn Sentiu, Dayak Benuaq, Habitus

ABSTRAK

Beliatn Sentiu digunakan oleh masyarakat Suku Dayak Benuaq sebagai pengobatan non medis. Hal 
ini dikarenakan, proses Beliatn Sentiu menggunakan sesajen dan pembacaan mantra (bememang). 
Tujuan penelitian ini untuk mengetahui karakteristik musikal pada salah satu musik yang dimainkan 
dan pembentukan habitus yang terjadi pada masyarakat Suku Dayak Benuaq pada proses Ritual Beliatn 
Sentiu di Kutai Ing Martadipura. Metode Penelitian Metode Penelitian yang digunakan adalah Kualitatif. 
Penelitian ini juga menggunakan pendekatan metode penelitian lapangan karya Bruno Nettl, yaitu kerja 
meja dan kerja lapangan. Pemeliatn merupakan agen dominan, sedangkan Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn 
adalah agen terdominasi. Hal ini dikarenakan Pemeliatn memiliki modal yang besar, khususnya pada 
modal kulturan dan sosial. Interaksi kedua modal ini membentuk modal simbolis sehingga pada Ritual 
Beliatn Sentiu, perintah dari Pemeliatn selalu diikuti oleh Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn. Kepercayaan 
masyarakat Suku Dayak Benuaq terhadapt roh leluhur dan alam gaib, membuat habitus terkonstrusi pada 
Ritual Beliatn Sentiu. Proses Ritual Beliatn Sentiu dipercayain adanya bantuan roh nenek moyang dalam 
penyembuhan. Hal ini yang membuat Ritual Beliatn Sentiu tetap dilakukan hingga saat ini.

Kata kunci: Beliatn Sentiu, Dayak Benuaq, Habitus 



65

Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni :  Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

Volume 15 No.1 Juli 2022

1. PENDAHULUAN

Masyarakat di Kalimantan memiliki 
sejumlah ritual yang menggunakan alat 
musik sebagai sarana prosesinya. Baik ritual 
yang berkaitan dengan persembahan atau 
penghormatan kepada leluhur, pembersihan 
unsur-unsur jahat dari sebuah wilayah, 
pengucapan rasa syukur hingga untuk keperluan 
penyembuhan (Cahyono, Fitriasari, and 
Irawati 2021, 91). Salah satunya masyarakat 
Suku Dayak Benuaq di Kesultanan Kutai Ing 
Martadipura yang melakukan ritual bernama 
Beliatn Sentiu  yang merupakan salah satu 
metode pengobatan. 

Masyarakat Suku Dayak Benuaq di 
Kesultanan Kutai Ing Martadipura masih 
melakukan Beliatn Sentiu hingga saat ini. 
Beliatn merupakan pengobatan tradisional di 
luar keilmunan medis dengan cara bememang 
(pembacaan matra), sesajen, iringan musik, dan 
gerakan badan yang meliuk-liuk seperti orang 
menari (Ariani, Asanti, and Purwanti 2019, 
421; Irawati 2014, 61). Sentiu berasal dari 
kata Nyenteyau (Bahasa Dayak Benuaq) yang 
memiliki arti penyelidikan berbagai macam 
penyakit yang diderita pasien (Irawati 2014). 

Menurut Siti Norjanah selaku Pengugu 
(asisten Pemeliatn) pada 30 Mei 2021 
menuturkan bahwa Sentiu merupakan nama 
orang (pria) yang mampu mengobati istrinya 
dengan cara diletakan di lungun (kayu bulat yang 
dilubangi), mengelilinginya, dan membacakan 
mantra dibantu roh leluhur. Masyarakat Suku 
Dayak Benuaq mempercayai mitos mengenai 
Sentiu yang mampu mengobati istrinya. Mitos 
bukan sekedar cerita saja, tetapi merupakan 
kenyataan yang dihayati untuk membangkitkan 
loyalitas dalam sebuah masyarakat (Dewi 2019, 
93). Loyalitas masyarakat Suku Dayak Benuaq 
di Kesultanan Kutai Ing Martadipura terhadap 
mitos Sentiu adalah sampai saat ini masih 
melakukan dan mempercayai Beliatn Sentiu 

Beliatn Sentiu merupakan pengobatan 
non medis yang dilakukan dengan cara 

mempersembahkan sesaji, penggunaan matra 
yang berisi permohonan ke roh leluhur, 
dan iringan musik sebagai saran perantara 
manusia dengan alam gaib (Vivian 2022, 47; 
Nessy and Rokhim 2020, 159). Pada proses 
Ritual Beliatn Sentiu, terdapat empat pelaku 
budaya, yaitu Pemeliatn (dukun), Pengugu 
(asisten Pemeliatn), Penu’ung (pemusik), 
dan Rotatn (pasien). Keempat pelaku budaya 
Ritual Beliatn Sentiu mengikuti setiap tahapan 
prosesinya. Terdapat lima tahap dalam prosesi 
Ritual Beliatn Sentiu, yaitu Nyentau, Bedasuq 
(Dasuq Singkuy), Ngawat (Bekawat Bekanam), 
Nyolukng Samat, dan Nyorokng Lalus. 

Pada kelima tahap ini, terdapat dua prosesi 
yang diiringi musik, yaitu Bedasuq (Dasuq 
Singkuy) dan Ngawat. Menurut Siti Norjanah 
selaku Pengugu pada 21 September 2022 
menuturkan bahwa musik wajib dimainkan 
pada prosesi Bedasuq (Dasuq Singkuy) agar 
juus (roh manusia) Pemeliatn tidak tersesat 
di alam roh. Musik dimainkan menggunakan 
tiga intrumen, yaitu Kelentangan, Gimar 
(Kendang), dan Gong. 

Musik pengiring pada prosesi Bedasuq 
(Dasuq Singkuy) selalu berubah mengikuti 
tanda yang diberikan oleh Pemeliatn. Hal ini 
juga dipengaruhi oleh meruak (roh orang yang 
sudah meninggal atau leluhur) yang merasuki 
Pemeliatn. Salah satu musik yang dimainkan 
pada Bedasuq (Dasuq Singkuy) yaitu Itak 
Ngeke. Itak Ngeke dimainkan secara berulang 
dan memiliki karakteristik secara musikal.

Pemeliatn memegang peran yang 
sangat penting pada Ritual Beliatn Sentiu. 
Hal ini dikarenakan Pemeliatn menentukan 
semua jenis sesajen yang dibutuhkan untuk 
mengobati Rotatn dan pengatur perubahan 
musik pengiringnya saat kerasukan. Hal ini 
dikarenakan Pemeliatn memiliki modal yang 
lebih besar (agen dominan) dibandingkan 
dengan Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn (agen 
terdominasi). Menurut Bourdieu, modal terdiri 
dari empat katagori, yaitu (1) Modal Ekonomis; 



66

JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK

Volume 15 No.1 Juli 2022

(2) Modal Sosial – berbagai jenis relasi yang 
bermakna; (3) Modal Kultural – salah satunya 
adalah pengetahuan; dan (4) Modal Simbolik – 
prestise dan gengsi sosial (Vivian 2022b, 6)

Pembentukan habitus terjadi pada sebuah 
arena atau ranah. Pada konteks ini, arena atau 
ranah yang dimaksud adalah Beliatn Sentiu. 
Pada arena atau ranah, terdapat perjuangan 
untuk memperbutkan sumber dan akses 
terbatas (field of struggle) (Vivian 2022b). 
Agen dominan (Pemeliatn) memberikan 
tindakan atau perintah secara eksplisit maupun 
implisit kepada agen terdominasi (Pengugu, 
Penu’ung, dan Rotatn). Perintah dari agen 
dominan akan diikuti oleh agen terdominasi. 
Tindakan atau perintah biasanya diikuti oleh 
kekerasan simbolik. Kekerasan simbolik 
merupakan kekerasan yang sangat halus tanpa 
menimbulkan resistensi (Harker, Mahar, and 
Wilkes. Chris 2009, 17). Kekerasan simbolik 
dapat diterima oleh agen terdominasi dikarekan 
adanya Doxa. Doxa merupakan kebenaran yang 
tidak dapat dipertanyakan lagi (Vivian 2022, 6).

Tujuan penelitian ini untuk mengetahui 
karakteristik musikal pada salah satu musik 
yang dimainkan dan pembentukan habitus yang 
terjadi pada masyarakat Suku Dayak Benuaq 
pada proses Ritual Beliatn Sentiu di Kesultanan 
Kutai Kartanegara Ing Martadipura. Pada 
ranah musik, penulis menggunakan pendekatan 
Musikologi untuk mengetahui karakteristik 
Itak Ngeke. Pada ranah non-musikal, penulis 
menggunakan Teori Habitus karya Pierre 
Bourdieu untuk membedah pembentukan 
habitus masyarakat Suku Dayak Benuaq pada 
Ritual Beliatn Sentiu di Kesultanan Kutai Ing 
Martadipura.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Beberapa tahap yang dilakukan penulis 
dalam sebuah penelitian, salah satunya meninkai 
kembali studi terdahulu. Tahap ini dilakukan 
dengan tujuan untuk mencari secara mendalam 
temuan terkait yang pernah dilakukan. Hal ini 

digunakan oleh penulis sebagai acuan untuk 
melihat perspektif lain. 

Laporan penelitian karya Sri Murni 
(2000) dari Program Studi Antropologi, 
Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, 
Universitas Indonesia. Pada hasil tulisannya 
terdapat deskripsi mengenai Beliatn Sentiu 
yang berada di Desa Tanjung Isuy, Kecamatan 
Jempang Kutai Barat. Penelitian ini digunakan 
penulis karena memiliki objek yang sama, 
yaitu Beliatn Sentiui. Perbedaan penelitian Sri 
Murni dengan penulis adalah penulis meneliti 
pembentukan habistus masyarakat Suku Dayak 
Benuaq di Kesultanan Kutai Ing Martadipura di 
dua kabupaten, yaitu Kutai Kartanegara (Desa 
Jahab dan Bengkuring) dan Kutai Barat (Desa 
Terajuk).

Jurnal karya Eli Irawati (2014) pada Jurnal 
Kajian Seni Vol. 1, No. 1 yang berjudul “Makna 
Simbolik Pertunjukan Kelentangan dalam 
Upacara Beliatn Sentiu Suku Dayak Benuaq 
Desa Tanjung Isuy, Kutai Barat, Kalimantan 
Timur.” Pada tulisannya dijelaskan bahwa 
Kelentangan pada Beliatn Sentiu merupakan 
representasi mitos tentang kepercayaan kepada 
makhluk halus dan mempunyai arti penting pada 
prosesi ngawat. Kelentangan mempunyai nilai 
normatif sebagai penyelaras kehidupan sosial 
masyarakat Dayak Benuaq Tanjung Isuy dalam 
hubungan antar individu, lingkangan, spiritual 
(makhluk halus dan roh leluhur). Terdapat 
kesamaan tulisan karya Eli Irawati dengan 
penulis, yaitu Beliatn Sentiu. Perbedaannya 
adalah penulis tidak menekan penelitian pada 
Kelentangan sebagai representatif makna, tetapi 
lebih kepada pembentukan habitus masyarakat 
Dayak Benuaq melalui Ritual Beliatn Sentiu.

Jurnal karya Eli Irawati (2015) pada 
Jurnal resital Vol. 16, No. 1 yang berjudul 
“Transmisi Kelentangan dalam Masyarakat 
Dayak Benuaq.” Pada jurnal ini dijelaskan 
bahwa transimisi Kelentangan, pihak pengirim 
adalah guru atau para musisi senior, sedangkan 
penerima adalah murid atau calon musisi. 



67

Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni :  Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

Volume 15 No.1 Juli 2022

Konten informasi ditransmisikan ketika musisi 
senior memainkan Kelentangan, salah satunya 
pada Beliatn Sentiu. Pada penelitian ini memiliki 
kesamaan yaitu Beliatn Sentiu. Perbedaan 
dengan penulis yaitu pada ranah karakteristik 
musik yang dimainkan pada Beliatn Sentiu dan 
pembentukan habitusnya.

Book Chapter karya Yofi Irvan Vivian 
(2022) dengan judul “Beliatn Sentiu: Ritual 
Pengobatan Masyarakat Dayak Benuaq.” 
Tulisan ini  mendeskripsikan mengenai pelaku 
budaya yang ikut terlibat dalam Ritual Beliatn 
Sentiu, yaitu Pemeliatn (dukun), Pengugu 
(asisten Pemeliatn), Penu’ung (pemusik), dan 
Rotatn (pasien). Persamaannya Book Chapter 
karya Yofi Irvan Vivian dengan penulis yaitu 
objeknya, yaitu Beliatn Sentiu. Perbedaannya 
yaitu penelitian ini tidak hanya melihat pelaku 
budayanya saja, tetapi lebih melihat korelasi 
dari antar pelaku budaya sehingga menghasilkan 
sebuah habitus.

Buku karya Eli Irawati (2019) berjudul 
“Kelentangan dalam Beliatn Sentiu Suku 
Dayak Benuaq di Kalimantan Timur”. Buku 
ini membahas mengenai Suku Dayak Benuaq, 
Kelentangan, Beliatn Sentiu, dan Makna 
Simbolik Kelentangan dalam Beliatn Sentiu. 
Buku ini digunakan penulis untuk menunjang 
penulis dalam melakukan penelitian. 

Buku karya Pierre Bourdieu (2010) 
dengan judul “Arena Produksi Kultural: 
Sebuah Kajian Sosiologi Budaya”. Pada buku 
ini terdapat tiga sub bab, yaitu Arena Produksi 
Kultural, Flaubert dan Arena Sastra Prancis, 
dan Tatapan Murni: Esai-esai tentang Seni. 
Buku ini digunakan penulis untuk menunjang 
penelitian pada ranah habitus. 

Buku karya Yofi Irvan Vivian berjudul 
Habitus Musikal (2022). Pada buku membahas 
mengenai pembentukan habitus musikal pada 
personel dan band yang ikut pada lima album 
kompilasi karya Komunitas Jazz Jogja. Buku ini 
digunakan penulis dalam melihat pembentukan 
habitus yang terkonstruksi pada sebuah ranah. 

Perbedaan pada penelitian ini yaitu pada ranah 
(Beliatn Sentiu).

3.  METODE

Pada proses pengumpulan data, penulis 
menggunakan metode kualitatif. Penelitian 
kualitatif merupakan riset untuk mengamati 
orang (interaksi) pada lingkungannya secara 
deskriptif dan analisis (Rukajat 2018, 1; Rukin 
2021, 10). Penelitian ini juga menggunakan 
pendekatan metode penelitian lapangan 
Etnomusikologi karya Bruno Nettl mengenai 
kerja lapangan (field work) dan kerja meja 
(desk work). Kerja lapangan mengacu pada 
rekaman yang didapat dari pengelaman tentang 
kehidupan dari pemilik budaya (Nettl 2012, 59). 
Kerja meja meliputi pada transkripsi, analisisis, 
dan penarikan kesimpulan (Nettl 2012).

Pada penelitian ini penulis melakukan 
observasi, wawancara, dan dokumentasi di 
tiga tempat yaitu di Desa Jahab Bengkuring, 
dan Terjauk (wilayah Kutai Ing Martadipura). 
Penulis mengumpulkan data guna mencari 
informasi yang terkait dengan penelitian ini. 
Data yang didapat penulis, dianalisis guna 
mengdapatkan hasil yang tepat. Analisis data 
dilakukan pada tiga tahap, yaitu reduksi, 
penyajian, dan penarikan kesimpulan (Siyoto 
and Sodik 2015, 122).

4. PEMBAHASAN

Pada penelitian ini, Ritual Beliatn Sentiu 
dilihat pada ranah teks dan konteks. Teks 
merupakan kejadian akustik (melodi, ritme, dan 
tempo), sedangkan konteks adalah suasanya 
keadaan masyarakat (Nakagawa 2000, 6). 
Penulis menggunakan pendekatan Musikologi 
untuk menganalisis teks, sedangkan Sosiologi 
untuk membedah konteks. Penulis membagi ke 
dalam dua pembahasan mengenai karakteristik 
musikal musik Itak Ngeke dan pembentukan 
habitus masyarakat Suku Dayak Benuaq 
melalui Ritual Beliatn Sentiu. 



68

JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK

Volume 15 No.1 Juli 2022

4.1 Karakteristik Musik Itak Ngeke

Salah satu musik (komposisi) yang 
digunakan pada Ritual Beliatn Sentiu adalah 
Itak Ngeke. Musik ini dimainkan pada saat 
Pemeliatn kerasukan roh perempuan. Pada saat 
musik ini dimainkan, Pengugu memasangkan 
pakaian perempuan kepada Pemeliatn. 
Kelentangani, Gimar, dan Gong dimainkan 
secara berulang sampai Pemeliatn memberikan 
tanda untuk mengubah musik yang lain. 
Bedasarkan sumber bunyinya, Kelentangan, 
Gimar, dan Gong termasuk ke dalam Idiophone. 
Banoe dalam Vivian (2019, 12) menjelaskan 
bahwa Idiophone merupakan alat musik yang 
sumber suaranyanya berasal dari bagian alat 
musik tersebut. 

Pada Ritual Beliatn Sentiu, instrumen 
melodisnya adalah Kelentangan. Kelentangan 
masuk ke dalam gong yaitu Kelintangan, 
yaitu beberapa satuan gong kecil (5-9 buah) 
yang disusun secara horizontal yang berfungsi 
sebagai melodi (Sukanda 2005, 115). Terdapat 
enam gong kecil pada Kelentangan yang 
digunakan di Desa Jahab dan Bengkuring. 
Keenam gong kecil tersebut memiliki nada 
pentatonik, yaitu G – A – B – D – E – G. 

Gambar 1: Notasi Kelentangan yang Digunakan 
Pada Ritual Beliatn Sentiu di Desa Jahab dan 
Bengkuring, Kabupaten Kutai Kartanegara

Kelentangan pada Ritual Beliatn Sentiu 
di Desa Jahab dan Bengkuring dimainkan 
menggunakan 2 stick yang terbuat dari kayu. 
Pada Ritual Beliatn Sentiu, pemain Kelentangan 
haruslah memiliki kemampuan musikalitas 
yang baik. Menurut Mohammad Sodiq selaku 
Penu’ung pada 29 Mei 2021 di Desa Jahab 
menuturkan bahwa pemain Kelentangan 
diharuskan orang yang berpengalaman dan 
mengetahui banyak bentuk musik yang 
digunakan pada Ritual Beliatn Sentiu.

Gambar 2: Mohammad Sodiq 
(Penu’ung – Kemeja Merah) dan Siti Norjanah 

(Pengugu – Kemeja Ungu)
(Dokumentasi: Yofi Irvan Vivian, 29 Mei 2021)

Pada notasi (Gambar 3) terdapat 
tulisan “R”, artinya Kelentangan dimainkan 
menggunakan tangan kanan. Tangan kanan 
selalu memainkan nada G dan memiliki ritmis 
½ dan ¼ ketuk. Terdapat tulisan “L” pada 
notasi (Gambar 3), Kelentangan dimainkan 
oleh tangan kiri menggunakan ritmis ½ ketuk. 
Kelentangan yang dimainkan pada tangan kiri 
adalah nada D – A – B – G.  



69

Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni :  Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

Volume 15 No.1 Juli 2022

Gambar 3: Notasi Kelentangan Pada Musik 
Itak Ngeke

Perbedaan pada birama 1 – 2 dan 3 – 4 
terdapat pada ketukan 1 (down – up) dan 2 
(up). Interval pada birama 1 dan 2 (ketukan 
1) adalah P5 (ketukan down dan up). Birama 
1 dan 2 (ketukan up) memiliki interval M7. 
Pada birama 3 dan 4, ketukan pertama (down 
dan up) memiliki interval M7. Pada birama 3 
dan 4 (ketukan up) memiliki interval P5. Ritmis 
pada Gimar 1 menggunakan 1 dan ½ ketuk, 
sedangkan Gimar 2 memainkan ritmis ½ ketuk. 
Gong dimainkan setiap ketukan pertama. Lagu 
ini dimainkan berulang kali sampai Pemeliatn 
memberi tanda untuk mengganti lagu. Tempo 
yang digunakan pada Itak Negeke menggunakan 
Allegro (110 – 132).

4.1 Pembentukan Habitus Masyarakat    
Dayak Benuaq Melalui Ritual Beliatn Sentiu 

Konsep habitus merupakan kunci dalam 
sintesa teoritis Pierre Bourdieu, menurutnya 
habitus merupakan suatu sistem melalui 
kombinasi struktur objektif dan sejarah 
personal yang berlangsung lama dan berubah-
ubah yang berfungsi sebagai praktik generatif 
yang terstruktur. Habitus juga dimaknai sebagai 
pembatinan nilai-nilai sosial budaya yang 
beragam dan hasil dari internalisasi struktur 
dunia sosial (Siregar 2016, 80). Habitus 
bukanlah sekedar kebiasaan atau tabiat yang 

melekat dalam kepribadian seseorang namun 
juga menyiratkan susuatu yang kompleks 
(Krisdinanto 2014, 195).

Modal kultural yang dimiliki Pemeliatn 
terkonstruksi pada saat awal pembelajaran. 
Modal Kultural atau Budaya merupakan 
serangkaian kemampuan dan pengetahuan 
individu yang terwujud dalam beberapa dimensi, 
salah satunya institusional 181 (Vivian 2019, 
181; Fatmawati 2020, 56). Institusional pada 
pada konteks ini bukan pada lembaga resmi 
(pemerintahan, sekolah, dan universitas), tetapi 
calon Pemeliatn mendapatkan modal kultural 
secara peraturan adat yang terlegitimasi oleh 
Pemeliatn senior.

Menjadi Pemeliatn harus memiliki 
panggilan yang biasa hadir melalui mimpi. 
Orang yang bermimpi menjadi Pemeliatn belum 
sah dan layak mengobati orang melalui Beliatn 
Sentiu. Menurut Jument selaku Pemeliatn pada 
28 Juli di Desa Terajuk, Kabupaten Kutai Barat 
menuturkan bahwa:

“Jadi Pemeliatn itu tidak mudah…sangat 
sangat sulit. Ga semua orang bisa itu nah. 
Saya dulu ingin jadi Pemeliatn karna ada 
mimpi. Tapi ya belajar ke Pemeliatn. Kita 
belajar jadi Pemeliatn itu ga semua lulus, 
ada juga yang ga lulus. Kami itu harus ikut 
Pemeliatn buat ngobatin Rotatn kemana 
aja, dimana aja, …pokoknya kalo sudah 
niat, ya harus ikut…nah…itu waktunya 
belajar. Ya banyak…belajar mantra sama 
obat-obatan dari hutan. Nah…yang banyak 
kan itu mantranya, obat-obatan kita harus 
cari di hutan.”

Pernyataan di atas secara eksplisit 
menegaskan bahwa menjadi Pemeliatn harus 
mengikuti proses belajar kepada Pemeliatn 
senior. Pada penelitian Murni (2000, 25), 
menjelaskan bahwa:

Seorang yang sedang berguru dapat saja 
mengalami kegagalan di tengah jalan. 
Kegagalan yang dialami oleh seorang calon 
Pemeliatn disebut Beliatn Ore. Sementara, 



70

JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK

Volume 15 No.1 Juli 2022

calon Pemeliatn yang telah berhasil dalam 
tutus (berguru) adalah orang yang telah 
mencapai jaunt temperesiq dakutn ulaq 
beregaitakng (awan yang paling tinggi). 
Tempat ini merupakan tempat tujuan akhir 
dan tempat berkumpulnya para Pemeliatn 
yakni Kota 160. Orang Dayak Benuaq 
percaya bahwa Kota 160 ini terletak di 
dekat pintu sorga. Seorang calon Pemeliatn 
yang telah mencapai Kota 160 ini disebut 
Beliatn Tuhaq. Selama proses magang, 
calon Pemeliatn harus mempelajari dan 
menghafal sejumlah mantra, proses 
Beliatn, gerakan dalam melakukan 
pengobatan, jenis-jenis penyakit, dan peka 
terhadap bisikan-bisikan gaib.

Calon Pemeliatn yang berhasil dalam 
proses belajar telah mencapai awan yang 
paling tinggi. Masyarakat Suku Dayak Benuaq 
mempercayai bahwa Pemeliatn Tuhaq adalah 
orang yang telah sampai pada Kota 160. 
Menjadi Pemeliatn harus mengetahui segala 
jenis mantra, penyakit, peka terhadap suara 
gaib, dan obat-obatan.

	 Masyarakat Suku Dayak, khususnya 
Dayak Benuaq menggunakan obat-obatan dan 
sesajen dengan memaksimalkan hasil hutan. 
Beberapa contoh hasil hutan yang mampu menjadi 
obat, yaitu Kayu Ut yang bermanfaat sebagai obat 
sakit pinggang, batang Kayu Segara digunakan 
menjadi obat kencing manis, dan Daun Gaharu 
untuk mengobati darang tinggi 56 (Atmoko et al. 
2016, 56). 

Gambar 4: Bapak Asan (Pemeliatn) di Desa Jahab, 
Kabupaten Kutai Kartanegara 

(Dokumentasi: Yofi Irvan Vivian, 29 Mei 2021)

Gambar 5: Bapak Jument (Pemeliatn) di Desa Ter-
ajuk, Kabupaten Kutai Barat

(Dokumentasi: Yofi Irvan vivian, 28 Juli 2021)

	 Modal Sosial didapat Pemeliatn 
dari interaksinya selama proses belajar dan 
mekalakukan Ritual Beliatn Sentiu. Modal 
Sosial dapat dipahami sebagai keseluruhan 
sumber daya dengan kepemilikan jaringan 
hubungan, interaksi, dan pertemanan (Nur, 
Nirzalin, and Fakhrurrazi 2020, 27; Vivian 
2019, 181; Fatmawati 2020, 52). Hubungan 
dan relasi yang terkonstuksi calon Pemeliatn 
didapat pada proses belajar kepada Pemeliatn 
senior. Pengalaman saat mengikuti Pemeliatn 
senior (interaksi) menambah Modal Sosial. 

	 Interaksi yang dilakukan sesama 
Pemeliatn menambah Modal Sosial. Menurut 
Jument selaku Pemeliatn pada 28 Juli di Desa 
Terajuk, Kabupaten Kutai Barat menuturkan 
bahwa sesama Pemeliatn biasanya berkumpul 
untuk berbagi pengalaman dan ilmu. Hal ini 
juga menambah Modal Sosial bagi Pemeliatn. 
Harker dalam Vivian (2022, 6) menjelaskan 
bahwa Modal Sosial merupakan relasi bernilai 
dengan pihak lain yang bermakna. 

	 Modal Ekonomi dapat berupa alat-
alat (mesin), materi (benda-benda), dan uang 
(Krisdinanto 2014). Pemeliatn tidak memiliki 
alat berupa mesin karena hal ini tidak diperlukan 
pada proses Ritual Beliatn Sentiu. Secara 
materi, uang yang dimiliki oleh Pemeliatn tidak 



71

Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni :  Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

Volume 15 No.1 Juli 2022

banyak. Pemeliatn kebanyakan hidup secara 
sederhana. Penghasilan yang didapat Pemeliatn 
pada prosesi Nyurokng Lalus juga tidak banyak. 
Menurut Siti Norjanah selaku Pengugu pada 21 
September 2022 di Desa Jahab, munuturkan 
bahwa:

“Nyurokng Lalus itu pemberian upah 
(Lalus) kepada Pemeliatn. Kalo zaman 
dulu itu pake Antakng (guci), itu ada beras 
ketan, beras biasa, kain batik, sarung, kain 
putih, kain hitam, kain merah, piring pisau, 
parang, tombak, tikar, baju, pokoknya 
perlengkapan rumah tangga itu di genapi. 
Untuk Pemeliatn itu Antakng dua, satu 
Antakng itu 400ribu, kalau Antakng dua ya 
jadi 800ribu. Kalo sampai potoang kerbai 
itu harus Antakng lima jadi senilai 2 juta.”

Pada pernyataan di atas dapat diketahui 
nominal uang yang didapat oleh Pemeliatn pada 
prosesi Ritual Beliatn Sentiu. Pemeliatn hanya 
memiliki barang-barang yang digunakan dalam 
prosesi Ritual Beliatn Sentiu. Pada Modal 
Ekonomi, Pemeliatn menjadi agen terdominasi 
dibandingkan Rotatn. Hal ini karena kehidupan 
yang sederhana dan pendapatan yang didapat 
pada Ritual Beliatn Sentiu.

	 Minimnya Modal Ekonomi yang 
dimiliki Pemeliatn tidak merubahnya menjadi 
agen dominan secara keseluruhan. Hal ini 
dikarenakan besarnya kepemilikan Modal 
Kultural dan Sosial yang dimiliki Pemeliatn 
dibandingkan Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn. 
Kedua modal ini dapat terakumalasi ke dalam 
Modal Simbolis. Modal Simbolis mengacu pada 
kesohoran, kehormatan, akumulasi prestise, 
dan prestasi (Fatmawati 2020; Krisdinanto 
2014). Kepemilikan Modal Kultural mengenai 
keberhasilannya menghafal matra, obat-obatan, 
prosesi Beliatn Sentiu, dan tariannya dengan 
Modal Sosialnya terkait relasi yang tercipta 
sesama Pemeliatn, terakumalis pada sebuah 
Modal Simbolik. Hal ini yang menjadikan 
Pemeliatn menjadi agen dominan pada proses 
Ritual Beliatn Sentiu. 

	 Pengugu memberikan informasi 
mengenai sakit yang diderita Rotatn kepada 
Pemeliatn. Pemeliatn memberikan perintah 
untuk menyediakan sesajen untuk keperluan 
Ritual Beliatn Sentiui. Perintah ini dapat 
diartikan sebagai kekerasan simbolik. 
Kekerasan simbolik diperkuat dengan adanya 
Doxa. Rotatn mempercayai bahwa perintah 
untuk menyediakan semua sesajen merupakan 
kebenaran yang tidak bisa dipertanyakan. Hal 
ini dikarekanan Pemeliatn memiliki Modal 
Kultural dan Sosial yang besar.

Kemampun Rotant dan keluarganya 
tidak selamanya mampu mengikuti perintah 
Pemeliatn dalam mencari keperluan sesajen di 
dalam hutan. Hal ini yang dimaksud dengan 
arena perjuangan (field of struggle). Terjadi 
negosiasi untuk berjuang pada sebuah ranah. 
Tidak selamanya satu hutan menyediakan 
semua keperluan sesajen. Kekurangan sesajen 
membuat keluarga Rotatn untuk mencari di 
hutan atau tempat lain. Hal ini berdampak 
pada mundurnya hari untuk proses Ritual 
Beliatn Sentiu. Rotatn tidak bisa menolak apa 
yang diminta oleh Pemeliatn meskipun ada 
perjuangan dalam arena (Ritual Beliatn Sentiu). 
Hal ini dikarenakan adanya Doxa yang terbalut 
dalam kekerasan simbolik dan diperkuat oleh 
kepemilikian modal besar seorang Pemeliatn 
(agen dominan).

Doxa diberikan kepada Penu’ung saat 
prosesi Bedasuq (Desuq Sungkuy). Penu’ung 
hanya bisa mengikuti tanda atau kode yang 
diberikan Pemeliatn pada saat pergantian musik 
pengiringnya. Tidak ada arena perjuangan (field 
of struggle) dari Penu’ung. Hal ini dikarenakan 
Penu’ung menjadi agen yang penting dalam 
prosesi Bedasuq (Desuq Sungkuy). Roh 
(Juus) Pemeliatn akan tersesat jika Penu’ung 
tidak mengikuti perintah dari Pemeliatn dan 
menghentikan musiknya. Pengugu membantu 
mengarahkan Penu’ung dalam mengganti 
musik sesuai kode dan tanda yang diberikan 
Pemeliatn. Hal ini dikarenakan Pemeliatn 
adalah agen dominan, dan Pengugu, Penu’ung, 
dan Rotatn merupakan agen terdominasi.



72

JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK

Volume 15 No.1 Juli 2022

5.  SIMPULAN

	 Beliatn Sentiu merupakan ritual 
pengobatan yang dimiliki oleh msayarakat 
Suku Dayak Benuaq. Keberadaan rumah sakit 
dan dokter tidak memudarkan masyarakat Suku 
Dayak Benuaq di wilayah Kutai Kartanegara 
Ing Martadipura untuk mempertahankan 
budayanya, yaitu melakukan Ritual Beliatn 
Sentiu. Terdapat empat pelaku budaya pada 
ritual ini, yaitu Pemeliatn, Pengugu, Penu’ung, 
dan Rotatn. Terdapat lima tahap dalam prosesi 
Ritual Beliatn Sentiu, yaitu Nyentau, Bedasuq 
(Dasuq Singkuy), Ngawat (Bekawat Bekanam), 
Nyolukng Samat, dan Nyorokng Lalus. Pada 
proses Beliatn Sentiu menggunakan tiga 
instrumen pengiring, yaitu KelentanganI, 
Gimar (Kendang), dan Gong. Instrumen 
melodisnya yaitu Kelentangan dan memiliki 
nada pentatonik (G – A – B – D – E – G)

	 Pemeliatn menjadi agen dominan 
dikarenakan kepemilikan modal yang besar 
(Kultural, Sosial, dan Simbolik) dibandingkan 
Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn). Modal 
Kultural didapat Pemeliatn pada saat proses 
belajar kepada Pemeliatn senior, Modal Sosial 
didapat dengan relasi dan interaksi sesama 
Pemeliatn. Kedua modal ini berjalan linier dan 
terakumulasi menghasilkan Modal Simbolik. 
Prestise yang dimiliki Pemeliatn membuat 
segala perintahnya harus diikuti, terutama 
pada kelengkapan sesajen dan perubahan 
musik pengiring. Terjadi arena perjuangan 
(field of struggle) saat Rotatn tidak mempau 
mempersiapkan sesajen yang diminta oleh 
Pemeliatn. Hasilnya adalah bertambahnya hari 
untuk melakukan Ritual Beliatn Senitu sampai 
semua sesajen sudah lengkap.

Perintah yang diminta oleh Pemeliatn 
mengenai sesajen dan pergantian musik 
pengiring harus diikuti oleh Penu’ung dan 
Rotatn. Hal ini menjadi kekerasan simbolik 
yang terlegitimasi dengan adanya Doxa. Doxa 
yang diberikan kepada ketida pelaku budaya 
Ritual Beliatn Sentiu (Pengugu, Penu’ung, dan 

Rotatn) diterima sebagai sebuah kebenaran 
yang harus diikuti. Hal ini yang membetuk 
habitus masyarakat Suku dayak Benuaq melalui 
Ritual Beliatn Senitu. 

6.  DAFTAR ACUAN

Ariani, Setya, Chris Asanti, and Purwanti. 2019. 
“Makna Simbolik Upacara Adat Belian 
Sentiyu Di Desa Muang, Samarinda.” In 
Seminar Nasional Bahasa Sastra Dan 
Seni (Sesanti), edited by Kiftiawati, Aris 
Setyoko, Dian Anggriyani, Nasrullah, 
and Rizki Wardhana, 419–32. Samarinda: 
Fakultas Ilmu Budaya, Universitas 
Mulawarman.

Atmoko, Tri, Wawan Gunawan, Fransisca 
Emilia, Mukhlisi, Angga Prayana, 
and Zainal Arifin. 2016. BUDAYA 
MASYARAKAT DAYAK BENUAQ DAN 
POTENSI FLORA HUTAN LEMBONAH. 
Edited by Suterdja. Samboja: Balai 
Penelitian Teknologi Konservasi Sumber 
Daya Alam.

Cahyono, Yusuf Rizky Nur, Paramitha Dyah 
Fitriasari, and Eli Irawati. 2021. “Nurture 
Dan Nature Pada Iringan Musik Musik 
Nginggut Dalam Ritual Semegah Erau 
Pelas Benua Di Guntung Kalimantan 
Timur.” Sorai: Jurnal Pengkajian Dan 
Penciptaan Musik 14 (2): 88–96.

Dewi, Ita Puspita. 2019. “Mitos Gendhing Dalam 
Upacara Bersih Dusun Dalung Kelurahan 
Macanan, Kecamatan Kebakkramat, 
Kabupaten Karanganyar.” Sorai: Jurnal 
Pengkajian Dan Penciptaan Musik 12 
(2): 93–104. https://doi.org/10.33153/
sorai.v12i2.2836.

Fatmawati, Nur Ika. 2020. “Pierre Bourdieu 
Dan Konsep Dasar Kekerasan Simbolik.” 
Madani Jurnal Politik Dan Sosial 
Kemasyarakatan 12 (1): 41–60. https://
doi.org/10.52166/madani.v12i1.1899.



73

Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni :  Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

Volume 15 No.1 Juli 2022

Harker, Richard, Cheelen Mahar, and Wilkes. 
Chris, eds. 2009. (Habitus x Modal) + 
Ranah = Praktik: Pengantar Paling 
Komprehensif Kepada Pemikiran Pierre 
Bourdie. Yogyakarta: Jalasutra.

Irawati, Eli. 2014. “Makna Simbolik 
Pertunjukan Kelentang Dalam Upacara 
Belian Sentiu Suku Dayak Benuaq Desa 
Tanjung Isuy, Kutai Barat Kalimantan 
Timur.” Jurnal Kajian Seni 01 (01): 60–
73. https://doi.org/10.22146/art.5876.

Krisdinanto, Nanang. 2014. “Pierre Bourdieu 
Sang Juru Damai.” Kanal 2 (2): 107–206.

Murni, Sri. 2000. “Beliatn Sentiu: Upacara 
Pengorbanan Orang Dayak Benuaq.” 
Jakarta.

Nakagawa, Shin. 2000. Musik Dan Kosmos: 
Sebuah Pengantar Etnomusikologi. 
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Nessy, Nessy, and Nur Rokhim. 2020. “Upacara 
Ritual Belient Sentiu Dayak Benuaq Di 
Kampung Ponak Kecamatan Siluq Ngurai 
Kabupaten Kutai Barat, Kalimantan 
Timur.” Greget: Jurnal Pengetahuan Dan 
Penciptaan Tari 18 (2): 157–70. https://
doi.org/10.33153/grt.v18i2.2874.

Nettl, Bruno. 2012. Teori Dan Metode Dalam 
Etnomusikologi. Jayapura: Jayapura 
Center of Music.

Nur, M, Nirzalin Nirzalin, and Fakhrurrazi 
Fakhrurrazi. 2020. “Habitus Dan 
Modal Sosial Dalam Kesuksesan Dan 
Kegagalan Bisnis.” Jurnal Sosiologi 
USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 14 
(1): 22–50. https://doi.org/10.24815/jsu.
v14i1.17494.

Rukajat, Ajat. 2018. Pendekatan Penelitian 
Kualitatif. Sleman: Deepublish Publisher.

Rukin. 2021. Metode Penelitian Kualitatif Edisi 
Revisi. Edited by Abdul Rofiq. Surabaya: 
Jakad Media Publishing.

Siregar, Mangihut. 2016. “Teori Gado-Gado 
Pierre-Felix Bourdieu.” Jurnal Studi 
Kultiral 1 (2): 79–82.

Siyoto, Sandu, and M. Ali Sodik. 2015. Dasar 
Metodelogi Penelitian. Yogyakata: 
Literasi Media Publishing.

Sukanda, Alexander Yan. 2005. Tradisi Musikal 
Dalam Kebudayaan Dayak. Edited 
by Paulus Florus. Pontianak: Institut 
Dayakologi.

Vivian, Yofi Irvan. 2019a. “Album Kompilasi 
Sebagai Pembentuk Habitus Musikal Bagi 
Komunitas Jazz Jogja.” Jurnal Kajian 
Seni 4 (2): 179. https://doi.org/10.22146/
jksks.46451.

———. 2019b. Teori Musik Barat 1. Edited by 
Asril Gunawan. Samarinda: Mulawarman 
University Press.

———. 2022a. “Beliant Sentiu: Ritual 
Pengobatan Masyarakat Dayak Benuaq.” 
In Warisan Budaya Kalimantan Timur, 
edited by Satyawati Surya and Asril 
Gunawan. Surabaya: Cipta Media 
Nusantara.

———. 2022b. Habitus Musikal. Edited by 
Dimas Rahman Rizqian. Purwokerto: 
Amerta Media.

Laporan Penelitian/Jurnal Ilmiah:

Ariani, Setya, Chris Asanti, and Purwanti. 2019. 
“Makna Simbolik Upacara Adat Belian 
Sentiyu Di Desa Muang, Samarinda.” In 
Seminar Nasional Bahasa Sastra Dan 
Seni (Sesanti), edited by Kiftiawati, Aris 
Setyoko, Dian Anggriyani, Nasrullah, 
and Rizki Wardhana, 419–32. Samarinda: 
Fakultas Ilmu Budaya, Universitas 
Mulawarman. https://seminar.fib-unmul.
id/prosid. 

Atmoko, Tri, Wawan Gunawan, Fransisca 
Emilia, Mukhlisi, Angga Prayana, 
and Zainal Arifin. 2016. BUDAYA 
MASYARAKAT DAYAK BENUAQ DAN 
POTENSI FLORA HUTAN LEMBONAH. 
Edited by Suterdja. Samboja: Balai 
Penelitian Teknologi Konservasi Sumber 
Daya Alam. https://www.researchgate.
net/publication/321039550. 



74

JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK

Volume 15 No.1 Juli 2022

Dewi, Ita Puspita. 2019. “Mitos Gendhing Dalam 
Upacara Bersih Dusun Dalung Kelurahan 
Macanan, Kecamatan Kebakkramat, 
Kabupaten Karanganyar.” Sorai: Jurnal 
Pengkajian Dan Penciptaan Musik 12 
(2): 93–104. https://doi.org/10.33153/
sorai.v12i2.2836. 

Fatmawati, Nur Ika. 2020. “Pierre Bourdieu 
Dan Konsep Dasar Kekerasan Simbolik.” 
Madani Jurnal Politik Dan Sosial 
Kemasyarakatan 12 (1): 41–60. https://
doi.org/10.52166/madani.v12i1.1899. 

Irawati, Eli. 2014. “Makna Simbolik 
Pertunjukan Kelentang Dalam Upacara 
Belian Sentiu Suku Dayak Benuaq Desa 
Tanjung Isuy, Kutai Barat Kalimantan 
Timur.” Jurnal Kajian Seni 01 (01): 60–
73. https://doi.org/10.22146/art.5876. 

Krisdinanto, Nanang. 2014. “Pierre Bourdieu, 
Sang Juru Damai.” Kanal 2 (2): 274–82. 
https://doi.org/10.21070/kanal.v2i2.300. 

Nessy, Nessy, and Nur Rokhim. 2020. “Upacara 
Ritual Belient Sentiu Dayak Benuaq Di 
Kampung Ponak Kecamatan Siluq Ngurai 
Kabupaten Kutai Barat, Kalimantan 
Timur.” Greget: Jurnal Pengetahuan Dan 
Penciptaan Tari 18 (2): 157–70. https://
doi.org/10.33153/grt.v18i2.2874. 

Nur, M, Nirzalin Nirzalin, and Fakhrurrazi 
Fakhrurrazi. 2020. “Habitus Dan 
Modal Sosial Dalam Kesuksesan Dan 
Kegagalan Bisnis.” Jurnal Sosiologi 
USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 14 
(1): 22–50. https://doi.org/10.24815/jsu.
v14i1.17494. 

Vivian, Yofi Irvan. 2019a. “Album Kompilasi 
Sebagai Pembentuk Habitus Musikal Bagi 
Komunitas Jazz Jogja.” Jurnal Kajian 
Seni 4 (2): 179. https://doi.org/10.22146/
jksks.46451. 

Narasumber:

Asan, 87 tahun, Pemeliatn di Desa Jahab 
dan Bengkuring, Kabupaten Kutai 
Kartanegara, Desa Jahab.

Jument, 71 tahun, Pemeliatn di Desa Terajuk, 
Kabupaten Kutai Barat, Desa Terajuk.

Siti Norjanah, 55 tahun, Pengugu di Desa 
Jahab dan Bengkuting, Kabupaten Kutai 
Kartanegara, Desa Jahab.

Mohamad Sodiq, 55 Tahun, Penu’ung di Desa 
Jahab dan Bengkuring, Kabupaten Kutai 
Kartanegara, Desa Jahab.


