PEMBENTUKAN HABITUS MASYARAKAT SUKU DAYAK BENUAQ
PADA RITUAL BELIATN SENTIU DI KESULTANAN KUTAI KARTANEGARA
ING MARTADIPURA

Yofi Irvan Vivian' ", M. Bahri Arifin?, dan Ian Wahyuni?
" Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FIB Universitas Mulawarman Samarinda

2 Dosen Program Studi S-1 Sastra Inggris FIB Universitas Mulawarman Samarinda
3 Dosen Program Studi S-1 Sastra Indonesia FIB Universitas Mulawarman Samarinda

Y E-mail Korespondensi: yofiyochi@yahoo.com

ABSTRACT

Beliatn Sentiu is used by the Benuaq Dayak people as a non-medical treatment. This is because, The Beliatn
Sentiu process uses offerings and mantra readings (bememang). The purpose of this study is to determine
the musical characteristics of one of the music played and the formation of habitus that occurs in the
Dayak Benuagq tribe in the Beliatn Sentiu Ritual process in Kutai Ing Martadipura. Research Methods The
research methods used are Qualitative. This research also uses the approach of field research methods by
Bruno Nettl, namely desk work and field work. Pemeliatn is the dominant agent, while Pengugu, Penu 'ung,
and Rotatn are the dominating agents. This is because Pemeliatn has a large capital, especially in cultural
and social capital. The interaction of these two capitals forms a symbolic capital so that in The Beliatn
Sentiu Ritual, the command of the Pemeliatn is always followed by The Pengugu, Penu’ung, and Rotatn.
The beliefs of the Dayak Benuaq people are influenced by ancestral spirits and supernatural realms, making
habitus constructed in the Beliatn Sentiu Ritual. The Beliatn Sentiu process is believed to be the help of
ancestral spirits in healing. This is what makes the Beliatn Sentiu still carried out today.

Keywords: Beliatn Sentiu, Dayak Benuaq, Habitus

ABSTRAK

Beliatn Sentiu digunakan oleh masyarakat Suku Dayak Benuaq sebagai pengobatan non medis. Hal
ini dikarenakan, proses Beliatn Sentiu menggunakan sesajen dan pembacaan mantra (bememang).
Tujuan penelitian ini untuk mengetahui karakteristik musikal pada salah satu musik yang dimainkan
dan pembentukan habitus yang terjadi pada masyarakat Suku Dayak Benuaq pada proses Ritual Beliatn
Sentiu di Kutai Ing Martadipura. Metode Penelitian Metode Penelitian yang digunakan adalah Kualitatif.
Penelitian ini juga menggunakan pendekatan metode penelitian lapangan karya Bruno Nettl, yaitu kerja
meja dan kerja lapangan. Pemeliatn merupakan agen dominan, sedangkan Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn
adalah agen terdominasi. Hal ini dikarenakan Pemeliatn memiliki modal yang besar, khususnya pada
modal kulturan dan sosial. Interaksi kedua modal ini membentuk modal simbolis sehingga pada Ritual
Beliatn Sentiu, perintah dari Pemeliatn selalu diikuti oleh Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn. Kepercayaan
masyarakat Suku Dayak Benuaq terhadapt roh leluhur dan alam gaib, membuat habitus terkonstrusi pada
Ritual Beliatn Sentiu. Proses Ritual Beliatn Sentiu dipercayain adanya bantuan roh nenek moyang dalam
penyembuhan. Hal ini yang membuat Ritual Beliatn Sentiu tetap dilakukan hingga saat ini.

Kata kunci: Beliatn Sentiu, Dayak Benuaq, Habitus

64 Volume 15 No.1 Juli 2022



Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni : Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

1. PENDAHULUAN

Masyarakat di Kalimantan memiliki
sejumlah ritual yang menggunakan alat
musik sebagai sarana prosesinya. Baik ritual
yang berkaitan dengan persembahan atau
penghormatan kepada leluhur, pembersihan
unsur-unsur  jahat dari sebuah wilayah,
pengucapan rasa syukur hingga untuk keperluan
penyembuhan (Cahyono, Fitriasari, and
Irawati 2021, 91). Salah satunya masyarakat
Suku Dayak Benuaq di Kesultanan Kutai Ing
Martadipura yang melakukan ritual bernama
Beliatn Sentiu yang merupakan salah satu
metode pengobatan.

Masyarakat Suku Dayak Benuaq di
Kesultanan Kutai Ing Martadipura masih
melakukan Beliatn Sentiu hingga saat ini.
Beliatn merupakan pengobatan tradisional di
luar keilmunan medis dengan cara bememang
(pembacaan matra), sesajen, iringan musik, dan
gerakan badan yang meliuk-liuk seperti orang
menari (Ariani, Asanti, and Purwanti 2019,
421; Irawati 2014, 61). Sentiu berasal dari
kata Nyenteyau (Bahasa Dayak Benuaq) yang
memiliki arti penyelidikan berbagai macam
penyakit yang diderita pasien (Irawati 2014).

Menurut Siti Norjanah selaku Pengugu
(asisten Pemeliatn) pada 30 Mei 2021
menuturkan bahwa Sentiu merupakan nama
orang (pria) yang mampu mengobati istrinya
dengan cara diletakan di /ungun (kayu bulat yang
dilubangi), mengelilinginya, dan membacakan
mantra dibantu roh leluhur. Masyarakat Suku
Dayak Benuaq mempercayai mitos mengenai
Sentiu yang mampu mengobati istrinya. Mitos
bukan sekedar cerita saja, tetapi merupakan
kenyataan yang dihayati untuk membangkitkan
loyalitas dalam sebuah masyarakat (Dewi 2019,
93). Loyalitas masyarakat Suku Dayak Benuaq
di Kesultanan Kutai Ing Martadipura terhadap
mitos Sentiu adalah sampai saat ini masih
melakukan dan mempercayai Beliatn Sentiu

Beliatn Sentiu merupakan pengobatan
non medis yang dilakukan dengan cara

mempersembahkan sesaji, penggunaan matra
yang berisi permohonan ke roh leluhur,
dan iringan musik sebagai saran perantara
manusia dengan alam gaib (Vivian 2022, 47;
Nessy and Rokhim 2020, 159). Pada proses
Ritual Beliatn Sentiu, terdapat empat pelaku
budaya, yaitu Pemeliatn (dukun), Pengugu
(asisten Pemeliatn), Penu’ung (pemusik),
dan Rotatn (pasien). Keempat pelaku budaya
Ritual Beliatn Sentiu mengikuti setiap tahapan
prosesinya. Terdapat lima tahap dalam prosesi
Ritual Beliatn Sentiu, yaitu Nyentau, Bedasugq
(Dasuq Singkuy), Ngawat (Bekawat Bekanam),
Nyolukng Samat, dan Nyorokng Lalus.

Pada kelima tahap ini, terdapat dua prosesi
yang diiringi musik, yaitu Bedasuq (Dasugq
Singkuy) dan Ngawat. Menurut Siti Norjanah
selaku Pengugu pada 21 September 2022
menuturkan bahwa musik wajib dimainkan
pada prosesi Bedasuq (Dasuq Singkuy) agar
juus (roh manusia) Pemeliatn tidak tersesat
di alam roh. Musik dimainkan menggunakan
tiga intrumen, yaitu Kelentangan, Gimar
(Kendang), dan Gong.

Musik pengiring pada prosesi Bedasuq
(Dasug Singkuy) selalu berubah mengikuti
tanda yang diberikan oleh Pemeliatn. Hal ini
juga dipengaruhi oleh meruak (roh orang yang
sudah meninggal atau leluhur) yang merasuki
Pemeliatn. Salah satu musik yang dimainkan
pada Bedasuq (Dasug Singkuy) yaitu [ltak
Ngeke. Itak Ngeke dimainkan secara berulang
dan memiliki karakteristik secara musikal.

Pemeliatn  memegang peran yang
sangat penting pada Ritual Beliatn Sentiu.
Hal ini dikarenakan Pemeliatn menentukan
semua jenis sesajen yang dibutuhkan untuk
mengobati Rotatn dan pengatur perubahan
musik pengiringnya saat kerasukan. Hal ini
dikarenakan Pemeliatn memiliki modal yang
lebih besar (agen dominan) dibandingkan
dengan Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn (agen
terdominasi). Menurut Bourdieu, modal terdiri
dari empat katagori, yaitu (1) Modal Ekonomis;

Volume 15 No.1 Juli 2022 65



(2) Modal Sosial — berbagai jenis relasi yang
bermakna; (3) Modal Kultural — salah satunya
adalah pengetahuan; dan (4) Modal Simbolik —
prestise dan gengsi sosial (Vivian 2022b, 6)

Pembentukan habitus terjadi pada sebuah
arena atau ranah. Pada konteks ini, arena atau
ranah yang dimaksud adalah Beliatn Sentiu.
Pada arena atau ranah, terdapat perjuangan
untuk memperbutkan sumber dan akses
terbatas (field of struggle) (Vivian 2022b).
Agen dominan (Pemeliatn) memberikan
tindakan atau perintah secara eksplisit maupun
implisit kepada agen terdominasi (Pengugu,
Penu’ung, dan Rotatn). Perintah dari agen
dominan akan diikuti oleh agen terdominasi.
Tindakan atau perintah biasanya diikuti oleh
kekerasan simbolik. Kekerasan simbolik
merupakan kekerasan yang sangat halus tanpa
menimbulkan resistensi (Harker, Mahar, and
Wilkes. Chris 2009, 17). Kekerasan simbolik
dapat diterima oleh agen terdominasi dikarekan
adanya Doxa. Doxa merupakan kebenaran yang
tidak dapat dipertanyakan lagi (Vivian 2022, 6).

Tujuan penelitian ini untuk mengetahui
karakteristik musikal pada salah satu musik
yang dimainkan dan pembentukan habitus yang
terjadi pada masyarakat Suku Dayak Benuaq
pada proses Ritual Beliatn Sentiu di Kesultanan
Kutai Kartanegara Ing Martadipura. Pada
ranah musik, penulis menggunakan pendekatan
Musikologi untuk mengetahui karakteristik
Itak Ngeke. Pada ranah non-musikal, penulis
menggunakan Teori Habitus karya Pierre
Bourdieu untuk membedah pembentukan
habitus masyarakat Suku Dayak Benuaq pada
Ritual Beliatn Sentiu di Kesultanan Kutai Ing
Martadipura.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Beberapa tahap yang dilakukan penulis
dalam sebuah penelitian, salah satunya meninkai
kembali studi terdahulu. Tahap ini dilakukan
dengan tujuan untuk mencari secara mendalam
temuan terkait yang pernah dilakukan. Hal ini

d
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snf:]

digunakan oleh penulis sebagai acuan untuk
melihat perspektif lain.

Laporan penelitian karya Sri Murni
(2000) dari Program Studi Antropologi,
Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik,
Universitas Indonesia. Pada hasil tulisannya
terdapat deskripsi mengenai Beliatn Sentiu
yang berada di Desa Tanjung Isuy, Kecamatan
Jempang Kutai Barat. Penelitian ini digunakan
penulis karena memiliki objek yang sama,
yaitu Beliatn Sentiui. Perbedaan penelitian Sri
Murni dengan penulis adalah penulis meneliti
pembentukan habistus masyarakat Suku Dayak
Benuaq di Kesultanan Kutai Ing Martadipura di
dua kabupaten, yaitu Kutai Kartanegara (Desa
Jahab dan Bengkuring) dan Kutai Barat (Desa
Terajuk).

Jurnal karya Eli [rawati (2014) pada Jurnal
Kajian Seni Vol. 1, No. 1 yang berjudul “Makna
Simbolik Pertunjukan Kelentangan dalam
Upacara Beliatn Sentiu Suku Dayak Benuaq
Desa Tanjung Isuy, Kutai Barat, Kalimantan
Timur.” Pada tulisannya dijelaskan bahwa
Kelentangan pada Beliatn Sentiu merupakan
representasi mitos tentang kepercayaan kepada
makhluk halus dan mempunyai arti penting pada
prosesi ngawat. Kelentangan mempunyai nilai
normatif sebagai penyelaras kehidupan sosial
masyarakat Dayak Benuaq Tanjung Isuy dalam
hubungan antar individu, lingkangan, spiritual
(makhluk halus dan roh leluhur). Terdapat
kesamaan tulisan karya Eli Irawati dengan
penulis, yaitu Beliatn Sentiu. Perbedaannya
adalah penulis tidak menekan penelitian pada
Kelentangan sebagai representatif makna, tetapi
lebih kepada pembentukan habitus masyarakat
Dayak Benuaq melalui Ritual Beliatn Sentiu.

Jurnal karya Eli Irawati (2015) pada
Jurnal resital Vol. 16, No. 1 yang berjudul
“Transmisi Kelentangan dalam Masyarakat
Dayak Benuaq.” Pada jurnal ini dijelaskan
bahwa transimisi Kelentangan, pihak pengirim
adalah guru atau para musisi senior, sedangkan
penerima adalah murid atau calon musisi.

66 Volume 15 No.1 Juli 2022



Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni : Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

Konten informasi ditransmisikan ketika musisi
senior memainkan Kelentangan, salah satunya
pada Beliatn Sentiu. Pada penelitian ini memiliki
kesamaan yaitu Beliatn Sentiu. Perbedaan
dengan penulis yaitu pada ranah karakteristik
musik yang dimainkan pada Beliatn Sentiu dan
pembentukan habitusnya.

Book Chapter karya Yofi Irvan Vivian
(2022) dengan judul “Beliatn Sentiu: Ritual
Pengobatan Masyarakat Dayak Benuaq.”
Tulisan ini mendeskripsikan mengenai pelaku
budaya yang ikut terlibat dalam Ritual Beliatn
Sentiu, yaitu Pemeliatn (dukun), Pengugu
(asisten Pemeliatn), Penu’ung (pemusik), dan
Rotatn (pasien). Persamaannya Book Chapter
karya Yofi Irvan Vivian dengan penulis yaitu
objeknya, yaitu Beliatn Sentiu. Perbedaannya
yaitu penelitian ini tidak hanya melihat pelaku
budayanya saja, tetapi lebih melihat korelasi
dari antar pelaku budaya sehingga menghasilkan
sebuah habitus.

Buku karya Eli Irawati (2019) berjudul
“Kelentangan dalam Beliatn Sentiu Suku
Dayak Benuaq di Kalimantan Timur”. Buku
ini membahas mengenai Suku Dayak Benuaq,
Kelentangan, Beliatn Sentiu, dan Makna
Simbolik Kelentangan dalam Beliatn Sentiu.
Buku ini digunakan penulis untuk menunjang
penulis dalam melakukan penelitian.

Buku karya Pierre Bourdieu (2010)
dengan judul “Arena Produksi Kultural:
Sebuah Kajian Sosiologi Budaya”. Pada buku
ini terdapat tiga sub bab, yaitu Arena Produksi
Kultural, Flaubert dan Arena Sastra Prancis,
dan Tatapan Murni: Esai-esai tentang Seni.
Buku ini digunakan penulis untuk menunjang
penelitian pada ranah habitus.

Buku karya Yofi Irvan Vivian berjudul
Habitus Musikal (2022). Pada buku membahas
mengenai pembentukan habitus musikal pada
personel dan band yang ikut pada lima album
kompilasi karya Komunitas Jazz Jogja. Buku ini
digunakan penulis dalam melihat pembentukan
habitus yang terkonstruksi pada sebuah ranah.

Perbedaan pada penelitian ini yaitu pada ranah
(Beliatn Sentiu).

3. METODE

Pada proses pengumpulan data, penulis
menggunakan metode kualitatif. Penelitian
kualitatif merupakan riset untuk mengamati
orang (interaksi) pada lingkungannya secara
deskriptif dan analisis (Rukajat 2018, 1; Rukin
2021, 10). Penelitian ini juga menggunakan
pendekatan metode penelitian lapangan
Etnomusikologi karya Bruno Nettl mengenai
kerja lapangan (field work) dan kerja meja
(desk work). Kerja lapangan mengacu pada
rekaman yang didapat dari pengelaman tentang
kehidupan dari pemilik budaya (Nettl 2012, 59).
Kerja meja meliputi pada transkripsi, analisisis,
dan penarikan kesimpulan (Nettl 2012).

Pada penelitian ini penulis melakukan
observasi, wawancara, dan dokumentasi di
tiga tempat yaitu di Desa Jahab Bengkuring,
dan Terjauk (wilayah Kutai Ing Martadipura).
Penulis mengumpulkan data guna mencari
informasi yang terkait dengan penelitian ini.
Data yang didapat penulis, dianalisis guna
mengdapatkan hasil yang tepat. Analisis data
dilakukan pada tiga tahap, yaitu reduksi,
penyajian, dan penarikan kesimpulan (Siyoto
and Sodik 2015, 122).

4. PEMBAHASAN

Pada penelitian ini, Ritual Beliatn Sentiu
dilihat pada ranah teks dan konteks. Teks
merupakan kejadian akustik (melodi, ritme, dan
tempo), sedangkan konteks adalah suasanya
keadaan masyarakat (Nakagawa 2000, 6).
Penulis menggunakan pendekatan Musikologi
untuk menganalisis teks, sedangkan Sosiologi
untuk membedah konteks. Penulis membagi ke
dalam dua pembahasan mengenai karakteristik
musikal musik ltak Ngeke dan pembentukan
habitus masyarakat Suku Dayak Benuaq
melalui Ritual Beliatn Sentiu.

Volume 15 No.1 Juli 2022 67



4.1 Karakteristik Musik Itak Ngeke

Salah satu musik (komposisi) yang
digunakan pada Ritual Beliatn Sentiu adalah
Itak Ngeke. Musik ini dimainkan pada saat
Pemeliatn kerasukan roh perempuan. Pada saat
musik ini dimainkan, Pengugu memasangkan
pakaian perempuan kepada  Pemeliatn.
Kelentangani, Gimar, dan Gong dimainkan
secara berulang sampai Pemeliatn memberikan
tanda untuk mengubah musik yang lain.
Bedasarkan sumber bunyinya, Kelentangan,
Gimar, dan Gong termasuk ke dalam Idiophone.
Banoe dalam Vivian (2019, 12) menjelaskan
bahwa Idiophone merupakan alat musik yang
sumber suaranyanya berasal dari bagian alat
musik tersebut.

Pada Ritual Beliatn Sentiu, instrumen
melodisnya adalah Kelentangan. Kelentangan
masuk ke dalam gong vyaitu Kelintangan,
yaitu beberapa satuan gong kecil (5-9 buah)
yang disusun secara horizontal yang berfungsi
sebagai melodi (Sukanda 2005, 115). Terdapat
enam gong kecil pada Kelentangan yang
digunakan di Desa Jahab dan Bengkuring.
Keenam gong kecil tersebut memiliki nada
pentatonik, yaituG-A-B-D -E-G.

Y i
Kelentangan s
Y/
v 5 Y )

[e=]

[
P

Gambar 1: Notasi Kelentangan yang Digunakan
Pada Ritual Beliatn Sentiu di Desa Jahab dan
Bengkuring, Kabupaten Kutai Kartanegara

d
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snf:]

Kelentangan pada Ritual Beliatn Sentiu
di Desa Jahab dan Bengkuring dimainkan
menggunakan 2 stick yang terbuat dari kayu.
Pada Ritual Beliatn Sentiu, pemain Kelentangan
haruslah memiliki kemampuan musikalitas
yang baik. Menurut Mohammad Sodiq selaku
Penu’ung pada 29 Mei 2021 di Desa Jahab
menuturkan bahwa pemain Kelentangan
diharuskan orang yang berpengalaman dan
mengetahui  banyak bentuk musik yang

digunakan pada Ritual Beliatn Sentiu.

Gambar 2: Mohammad Sodiq
(Penu’'ung — Kemeja Merah) dan Siti Norjanah
(Pengugu — Kemeja Ungu)
(Dokumentasi: Yofi Irvan Vivian, 29 Mei 2021)

Pada notasi (Gambar 3) terdapat
tulisan “R”, artinya Kelentangan dimainkan
menggunakan tangan kanan. Tangan kanan
selalu memainkan nada G dan memiliki ritmis
%2 dan Y4 ketuk. Terdapat tulisan “L” pada
notasi (Gambar 3), Kelentangan dimainkan
oleh tangan kiri menggunakan ritmis 72 ketuk.
Kelentangan yang dimainkan pada tangan kiri
adalahnadaD-A-B-G.

68 Volume 15 No.1 Juli 2022



Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni : Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

[TAKEKE

Transkeip:Yof Irvan Vivian

e

=
TR

..ﬁéﬁ.

Gimar | [+ ﬂ.f;J " ‘-”M ‘ ﬂ.?M ﬂ,vM
Gimar 2 [Ht =m H_ﬂ. =I e-ﬂ.-e Jmmj =m Jm :

@
@
P

Gong o

Gambar 3: Notasi Kelentangan Pada Musik
Itak Ngeke

Perbedaan pada birama 1 — 2 dan 3 — 4
terdapat pada ketukan 1 (down — up) dan 2
(up). Interval pada birama 1 dan 2 (ketukan
1) adalah P5 (ketukan down dan up). Birama
1 dan 2 (ketukan up) memiliki interval M7.
Pada birama 3 dan 4, ketukan pertama (down
dan up) memiliki interval M7. Pada birama 3
dan 4 (ketukan up) memiliki interval P5. Ritmis
pada Gimar 1 menggunakan 1 dan 2 ketuk,
sedangkan Gimar 2 memainkan ritmis 2 ketuk.
Gong dimainkan setiap ketukan pertama. Lagu
ini dimainkan berulang kali sampai Pemeliatn
memberi tanda untuk mengganti lagu. Tempo
yang digunakan pada /tak Negeke menggunakan
Allegro (110 — 132).

4.1 Pembentukan Habitus Masyarakat
Dayak Benuaq Melalui Ritual Beliatn Sentiu

Konsep habitus merupakan kunci dalam
sintesa teoritis Pierre Bourdieu, menurutnya
habitus merupakan suatu sistem melalui
kombinasi struktur objektif dan sejarah
personal yang berlangsung lama dan berubah-
ubah yang berfungsi sebagai praktik generatif
yang terstruktur. Habitus juga dimaknai sebagai
pembatinan nilai-nilai sosial budaya yang
beragam dan hasil dari internalisasi struktur
dunia sosial (Siregar 2016, 80). Habitus
bukanlah sekedar kebiasaan atau tabiat yang

melekat dalam kepribadian seseorang namun
juga menyiratkan susuatu yang kompleks
(Krisdinanto 2014, 195).

Modal kultural yang dimiliki Pemeliatn
terkonstruksi pada saat awal pembelajaran.
Modal Kultural atau Budaya merupakan
serangkaian kemampuan dan pengetahuan
individu yang terwujud dalam beberapa dimensi,
salah satunya institusional 181 (Vivian 2019,
181; Fatmawati 2020, 56). Institusional pada
pada konteks ini bukan pada lembaga resmi
(pemerintahan, sekolah, dan universitas), tetapi
calon Pemeliatn mendapatkan modal kultural
secara peraturan adat yang terlegitimasi oleh
Pemeliatn senior.

Menjadi  Pemeliatn  harus memiliki
panggilan yang biasa hadir melalui mimpi.
Orang yang bermimpi menjadi Pemeliatn belum
sah dan layak mengobati orang melalui Beliatn
Sentiu. Menurut Jument selaku Pemeliatn pada
28 Juli di Desa Terajuk, Kabupaten Kutai Barat
menuturkan bahwa:

“Jadi Pemeliatn itu tidak mudah...sangat
sangat sulit. Ga semua orang bisa itu nah.
Saya dulu ingin jadi Pemeliatn karna ada
mimpi. Zapi ya belajar ke Pemeliatn. Kita
belajar jadi Pemeliatn itu ga semua lulus,
ada juga yang ga lulus. Kami itu harus ikut
Pemeliatn buat ngobatin Rotatn kemana
aja, dimana aja, ...pokoknya kalo sudah
niat, ya harus ikut...nah...itu waktunya
belajar. Ya banyak...belajar mantra sama
obat-obatan dari hutan. Nah...yang banyak
kan itu mantranya, obat-obatan kita harus
cari di hutan.”

Pernyataan di atas secara eksplisit
menegaskan bahwa menjadi Pemeliatn harus
mengikuti proses belajar kepada Pemeliatn
senior. Pada penelitian Murni (2000, 25),
menjelaskan bahwa:

Seorang yang sedang berguru dapat saja
mengalami kegagalan di tengah jalan.
Kegagalanyangdialamiolehseorang calon
Pemeliatn disebut Beliatn Ore. Sementara,

Volume 15 No.1 Juli 2022 69



calon Pemeliatn yang telah berhasil dalam
tutus (berguru) adalah orang yang telah
mencapai jaunt temperesiq dakutn ulaq
beregaitakng (awan yang paling tinggi).
Tempat ini merupakan tempat tujuan akhir
dan tempat berkumpulnya para Pemeliatn
yakni Kota 160. Orang Dayak Benuaq
percaya bahwa Kofa 160 ini terletak di
dekat pintu sorga. Seorang calon Pemeliatn
yang telah mencapai Kota 160 ini disebut
Beliatn Tuhaq. Selama proses magang,
calon Pemeliatn harus mempelajari dan
menghafal sejumlah mantra, proses
Beliatn, gerakan dalam melakukan
pengobatan, jenis-jenis penyakit, dan peka
terhadap bisikan-bisikan gaib.

Calon Pemeliatn yang berhasil dalam
proses belajar telah mencapai awan yang
paling tinggi. Masyarakat Suku Dayak Benuaq
mempercayai bahwa Pemeliatn Tuhaq adalah
orang yang telah sampai pada Kota 160.
Menjadi Pemeliatn harus mengetahui segala
jenis mantra, penyakit, peka terhadap suara
gaib, dan obat-obatan.

Masyarakat Suku Dayak, khususnya
Dayak Benuaq menggunakan obat-obatan dan
sesajen dengan memaksimalkan hasil hutan.
Beberapa contoh hasil hutan yang mampu menjadi
obat, yaitu Kayu Ut yang bermanfaat sebagai obat
sakit pinggang, batang Kayu Segara digunakan
menjadi obat kencing manis, dan Daun Gaharu
untuk mengobati darang tinggi 56 (Atmoko et al.
2016, 56).

Gambar 4: Bapak Asan (Pemeliatn) di Desa Jahab,
Kabupaten Kutai Kartanegara
(Dokumentasi: Yofi Irvan Vivian, 29 Mei 2021)

d
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snf:]

Gambar 5: Bapak Jument (Pemeliatn) di Desa Ter-
ajuk, Kabupaten Kutai Barat

(Dokumentasi: Yofi Irvan vivian, 28 Juli 2021)

Modal Sosial didapat Pemeliatn
dari interaksinya selama proses belajar dan
mekalakukan Ritual Beliatn Sentiu. Modal
Sosial dapat dipahami sebagai keseluruhan
sumber daya dengan kepemilikan jaringan
hubungan, interaksi, dan pertemanan (Nur,
Nirzalin, and Fakhrurrazi 2020, 27; Vivian
2019, 181; Fatmawati 2020, 52). Hubungan
dan relasi yang terkonstuksi calon Pemeliatn
didapat pada proses belajar kepada Pemeliatn
senior. Pengalaman saat mengikuti Pemeliatn
senior (interaksi) menambah Modal Sosial.

Interaksi yang dilakukan sesama
Pemeliatn menambah Modal Sosial. Menurut
Jument selaku Pemeliatn pada 28 Juli di Desa
Terajuk, Kabupaten Kutai Barat menuturkan
bahwa sesama Pemeliatn biasanya berkumpul
untuk berbagi pengalaman dan ilmu. Hal ini
juga menambah Modal Sosial bagi Pemeliatn.
Harker dalam Vivian (2022, 6) menjelaskan
bahwa Modal Sosial merupakan relasi bernilai
dengan pihak lain yang bermakna.

Modal Ekonomi dapat berupa alat-
alat (mesin), materi (benda-benda), dan uang
(Krisdinanto 2014). Pemeliatn tidak memiliki
alat berupa mesin karena hal ini tidak diperlukan
pada proses Ritual Beliatn Sentiu. Secara
materi, uang yang dimiliki oleh Pemeliatn tidak

70 Volume 15 No.1 Juli 2022



Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni : Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

banyak. Pemeliatn kebanyakan hidup secara
sederhana. Penghasilan yang didapat Pemeliatn
pada prosesi Nyurokng Lalus juga tidak banyak.
Menurut Siti Norjanah selaku Pengugu pada 21
September 2022 di Desa Jahab, munuturkan
bahwa:

“Nyurokng Lalus itu pemberian upah
(Lalus) kepada Pemeliatn. Kalo zaman
dulu itu pake Antakng (guci), itu ada beras
ketan, beras biasa, kain batik, sarung, kain
putih, kain hitam, kain merah, piring pisau,
parang, tombak, tikar, baju, pokoknya
perlengkapan rumah tangga itu di genapi.
Untuk Pemeliatn itu Antakng dua, satu
Antakng itu 400ribu, kalau Antakng dua ya
jadi 800ribu. Kalo sampai potoang kerbai
itu harus Antakng lima jadi senilai 2 juta.”

Pada pernyataan di atas dapat diketahui
nominal uang yang didapat oleh Pemeliatn pada
prosesi Ritual Beliatn Sentiu. Pemeliatn hanya
memiliki barang-barang yang digunakan dalam
prosesi Ritual Beliatn Sentiu. Pada Modal
Ekonomi, Pemeliatn menjadi agen terdominasi
dibandingkan Rotatn. Hal ini karena kehidupan
yang sederhana dan pendapatan yang didapat
pada Ritual Beliatn Sentiu.

Minimnya Modal Ekonomi yang
dimiliki Pemeliatn tidak merubahnya menjadi
agen dominan secara keseluruhan. Hal ini
dikarenakan besarnya kepemilikan Modal
Kultural dan Sosial yang dimiliki Pemeliatn
dibandingkan Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn.
Kedua modal ini dapat terakumalasi ke dalam
Modal Simbolis. Modal Simbolis mengacu pada
kesohoran, kehormatan, akumulasi prestise,
dan prestasi (Fatmawati 2020; Krisdinanto
2014). Kepemilikan Modal Kultural mengenai
keberhasilannya menghafal matra, obat-obatan,
prosesi Beliatn Sentiu, dan tariannya dengan
Modal Sosialnya terkait relasi yang tercipta
sesama Pemeliatn, terakumalis pada sebuah
Modal Simbolik. Hal ini yang menjadikan
Pemeliatn menjadi agen dominan pada proses
Ritual Beliatn Sentiu.

Pengugu memberikan  informasi
mengenai sakit yang diderita Rotatn kepada
Pemeliatn. Pemeliatn memberikan perintah
untuk menyediakan sesajen untuk keperluan
Ritual Beliatn Sentiui. Perintah 1ini dapat
diartikan  sebagai  kekerasan  simbolik.
Kekerasan simbolik diperkuat dengan adanya
Doxa. Rotatn mempercayai bahwa perintah
untuk menyediakan semua sesajen merupakan
kebenaran yang tidak bisa dipertanyakan. Hal
ini dikarekanan Pemeliatn memiliki Modal
Kultural dan Sosial yang besar.

Kemampun Rotant dan keluarganya
tidak selamanya mampu mengikuti perintah
Pemeliatn dalam mencari keperluan sesajen di
dalam hutan. Hal ini yang dimaksud dengan
arena perjuangan (field of struggle). Terjadi
negosiasi untuk berjuang pada sebuah ranah.
Tidak selamanya satu hutan menyediakan
semua keperluan sesajen. Kekurangan sesajen
membuat keluarga Rotatn untuk mencari di
hutan atau tempat lain. Hal ini berdampak
pada mundurnya hari untuk proses Ritual
Beliatn Sentiu. Rotatn tidak bisa menolak apa
yang diminta oleh Pemeliatn meskipun ada
perjuangan dalam arena (Ritual Beliatn Sentiu).
Hal ini dikarenakan adanya Doxa yang terbalut
dalam kekerasan simbolik dan diperkuat oleh
kepemilikian modal besar seorang Pemeliatn
(agen dominan).

Doxa diberikan kepada Penu’ung saat
prosesi Bedasuq (Desuq Sungkuy). Penu’ung
hanya bisa mengikuti tanda atau kode yang
diberikan Pemeliatn pada saat pergantian musik
pengiringnya. Tidak ada arena perjuangan (field
of struggle) dari Penu 'ung. Hal ini dikarenakan
Penu’ung menjadi agen yang penting dalam
prosesi Bedasuq (Desuq Sungkuy). Roh
(Juus) Pemeliatn akan tersesat jika Penu 'ung
tidak mengikuti perintah dari Pemeliatn dan
menghentikan musiknya. Pengugu membantu
mengarahkan Penu’ung dalam mengganti
musik sesuai kode dan tanda yang diberikan
Pemeliatn. Hal ini dikarenakan Pemeliatn
adalah agen dominan, dan Pengugu, Penu ung,
dan Rotatn merupakan agen terdominasi.

Volume 15 No.1 Juli 2022 71



5. SIMPULAN

Beliatn ~ Sentiu  merupakan ritual
pengobatan yang dimiliki oleh msayarakat
Suku Dayak Benuaq. Keberadaan rumah sakit
dan dokter tidak memudarkan masyarakat Suku
Dayak Benuaq di wilayah Kutai Kartanegara
Ing Martadipura untuk mempertahankan
budayanya, yaitu melakukan Ritual Beliatn
Sentiu. Terdapat empat pelaku budaya pada
ritual ini, yaitu Pemeliatn, Pengugu, Penu 'ung,
dan Rotatn. Terdapat lima tahap dalam prosesi
Ritual Beliatn Sentiu, yaitu Nyentau, Bedasuq
(Dasuq Singkuy), Ngawat (Bekawat Bekanam),
Nyolukng Samat, dan Nyorokng Lalus. Pada
proses Beliatn Sentiu menggunakan tiga
instrumen pengiring, yaitu Kelentanganl,
Gimar (Kendang), dan Gong. Instrumen
melodisnya yaitu Kelentangan dan memiliki
nada pentatonik (G-A—-B-D-E-QG)

Pemeliatn menjadi agen dominan
dikarenakan kepemilikan modal yang besar
(Kultural, Sosial, dan Simbolik) dibandingkan
Pengugu, Penu’ung, dan Rotatn). Modal
Kultural didapat Pemeliatn pada saat proses
belajar kepada Pemeliatn senior, Modal Sosial
didapat dengan relasi dan interaksi sesama
Pemeliatn. Kedua modal ini berjalan linier dan
terakumulasi menghasilkan Modal Simbolik.
Prestise yang dimiliki Pemeliatn membuat
segala perintahnya harus diikuti, terutama
pada kelengkapan sesajen dan perubahan
musik pengiring. Terjadi arena perjuangan
(field of struggle) saat Rotatn tidak mempau
mempersiapkan sesajen yang diminta oleh
Pemeliatn. Hasilnya adalah bertambahnya hari
untuk melakukan Ritual Beliatn Senitu sampai
semua sesajen sudah lengkap.

Perintah yang diminta oleh Pemeliatn
mengenai sesajen dan pergantian musik
pengiring harus diikuti oleh Penu’ung dan
Rotatn. Hal ini menjadi kekerasan simbolik
yang terlegitimasi dengan adanya Doxa. Doxa
yang diberikan kepada ketida pelaku budaya
Ritual Beliatn Sentiu (Pengugu, Penu 'ung, dan

d
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snf:]

Rotatn) diterima sebagai sebuah kebenaran
yang harus diikuti. Hal ini yang membetuk
habitus masyarakat Suku dayak Benuaq melalui
Ritual Beliatn Senitu.

6. DAFTAR ACUAN

Ariani, Setya, Chris Asanti, and Purwanti. 2019.
“Makna Simbolik Upacara Adat Belian
Sentiyu Di Desa Muang, Samarinda.” In
Seminar Nasional Bahasa Sastra Dan
Seni (Sesanti), edited by Kiftiawati, Aris
Setyoko, Dian Anggriyani, Nasrullah,
and Rizki Wardhana, 419-32. Samarinda:
Fakultas Ilmu Budaya, Universitas
Mulawarman.

Atmoko, Tri, Wawan Gunawan, Fransisca
Emilia, Mukhlisi, Angga Prayana,
and Zainal Arifin. 2016. BUDAYA
MASYARAKAT DAYAK BENUAQ DAN
POTENSI FLORA HUTAN LEMBONAH.
Edited by Suterdja. Samboja: Balai
Penelitian Teknologi Konservasi Sumber
Daya Alam.

Cahyono, Yusuf Rizky Nur, Paramitha Dyah
Fitriasari, and Eli Irawati. 2021. “Nurture
Dan Nature Pada Iringan Musik Musik
Nginggut Dalam Ritual Semegah Erau
Pelas Benua Di Guntung Kalimantan
Timur.” Sorai: Jurnal Pengkajian Dan
Penciptaan Musik 14 (2): 88-96.

Dewi, ItaPuspita. 2019.“Mitos Gendhing Dalam
Upacara Bersih Dusun Dalung Kelurahan
Macanan, Kecamatan Kebakkramat,
Kabupaten Karanganyar.” Sorai: Jurnal
Pengkajian Dan Penciptaan Musik 12
(2): 93-104. https://doi.org/10.33153/
sorai.v12i2.2836.

Fatmawati, Nur Ika. 2020. “Pierre Bourdieu
Dan Konsep Dasar Kekerasan Simbolik.”
Madani  Jurnal Politik Dan Sosial
Kemasyarakatan 12 (1): 41-60. https://
doi.org/10.52166/madani.v12i1.1899.

72 Volume 15 No.1 Juli 2022



Yofi Irvan Vivian, M. Bahri Arifin, dan Ian Wahyuni : Pembentukan Habitus Masyarakat Suku Dayak Benuaq Pada Ritual Beliatn ....

Harker, Richard, Cheelen Mahar, and Wilkes.
Chris, eds. 2009. (Habitus x Modal) +
Ranah = Praktik: Pengantar Paling
Komprehensif Kepada Pemikiran Pierre
Bourdie. Yogyakarta: Jalasutra.

Irawati, Eli. 2014. “Makna Simbolik
Pertunjukan Kelentang Dalam Upacara
Belian Sentiu Suku Dayak Benuaq Desa
Tanjung Isuy, Kutai Barat Kalimantan
Timur.” Jurnal Kajian Seni 01 (01): 60—
73. https://doi.org/10.22146/art.5876.

Krisdinanto, Nanang. 2014. “Pierre Bourdieu
Sang Juru Damai.” Kanal 2 (2): 107-206.

Murni, Sri. 2000. “Beliatn Sentiu: Upacara
Pengorbanan Orang Dayak Benuaq.”

Jakarta.
Nakagawa, Shin. 2000. Musik Dan Kosmos:
Sebuah  Pengantar  Etnomusikologi.

Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Nessy, Nessy, and Nur Rokhim. 2020. “Upacara
Ritual Belient Sentiu Dayak Benuaq Di
Kampung Ponak Kecamatan Siluq Ngurai
Kabupaten Kutai Barat, Kalimantan
Timur.” Greget: Jurnal Pengetahuan Dan
Penciptaan Tari 18 (2): 157-70. https://
doi.org/10.33153/grt.v18i2.2874.

Nettl, Bruno. 2012. Teori Dan Metode Dalam
Etnomusikologi.  Jayapura: Jayapura
Center of Music.

Nur, M, Nirzalin Nirzalin, and Fakhrurrazi
Fakhrurrazi. 2020. “Habitus Dan
Modal Sosial Dalam Kesuksesan Dan
Kegagalan Bisnis.” Jurnal Sosiologi
USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 14
(1): 22-50. https://doi.org/10.24815/jsu.

v14i1.17494.

Rukajat, Ajat. 2018. Pendekatan Penelitian
Kualitatif. Sleman: Deepublish Publisher.

Rukin. 2021. Metode Penelitian Kualitatif Edisi
Revisi. Edited by Abdul Rofiq. Surabaya:
Jakad Media Publishing.

Siregar, Mangihut. 2016. “Teori Gado-Gado

Pierre-Felix Bourdieu.” Jurnal Studi
Kultiral 1 (2): 79-82.

Volume 15 No.1 Juli 2022

Siyoto, Sandu, and M. Ali Sodik. 2015. Dasar
Metodelogi  Penelitian.  Yogyakata:
Literasi Media Publishing.

Sukanda, Alexander Yan. 2005. Tradisi Musikal
Dalam Kebudayaan Dayak. Edited
by Paulus Florus. Pontianak: Institut
Dayakologi.

Vivian, Yofi Irvan. 2019a. “Album Kompilasi
Sebagai Pembentuk Habitus Musikal Bagi
Komunitas Jazz Jogja.” Jurnal Kajian
Seni 4 (2): 179. https://doi.org/10.22146/
jksks.46451.

. 2019b. Teori Musik Barat 1. Edited by
Asril Gunawan. Samarinda: Mulawarman
University Press.

2022a. “Beliant Sentiu: Ritual
Pengobatan Masyarakat Dayak Benuaq.”
In Warisan Budaya Kalimantan Timur,
edited by Satyawati Surya and Asril
Gunawan. Surabaya: Cipta Media
Nusantara.

. 2022b. Habitus Musikal. Edited by
Dimas Rahman Rizqian. Purwokerto:
Amerta Media.

Laporan Penelitian/Jurnal Ilmiah:

Ariani, Setya, Chris Asanti, and Purwanti. 2019.
“Makna Simbolik Upacara Adat Belian
Sentiyu Di Desa Muang, Samarinda.” In
Seminar Nasional Bahasa Sastra Dan
Seni (Sesanti), edited by Kiftiawati, Aris
Setyoko, Dian Anggriyani, Nasrullah,
and Rizki Wardhana, 419-32. Samarinda:

Fakultas Ilmu Budaya, Universitas
Mulawarman. https://seminar.fib-unmul.
id/prosid.

Atmoko, Tri, Wawan Gunawan, Fransisca
Emilia, Mukhlisi, Angga Prayana,
and Zainal Arifin. 2016. BUDAYA
MASYARAKAT DAYAK BENUAQ DAN
POTENSI FLORA HUTAN LEMBONAH.
Edited by Suterdja. Samboja: Balai
Penelitian Teknologi Konservasi Sumber
Daya Alam. https://www.researchgate.
net/publication/321039550.

73



Dewi, ItaPuspita.2019.“Mitos Gendhing Dalam
Upacara Bersih Dusun Dalung Kelurahan
Macanan, Kecamatan Kebakkramat,
Kabupaten Karanganyar.” Sorai: Jurnal
Pengkajian Dan Penciptaan Musik 12
(2): 93-104. https://doi.org/10.33153/
sorai.v12i2.2836.

Fatmawati, Nur Ika. 2020. “Pierre Bourdieu
Dan Konsep Dasar Kekerasan Simbolik.”
Madani  Jurnal Politik Dan Sosial
Kemasyarakatan 12 (1): 41-60. https://
doi.org/10.52166/madani.v1211.1899.

Irawati, El. 2014. “Makna Simbolik
Pertunjukan Kelentang Dalam Upacara
Belian Sentiu Suku Dayak Benuaq Desa
Tanjung Isuy, Kutai Barat Kalimantan
Timur.” Jurnal Kajian Seni 01 (01): 60—
73. https://doi.org/10.22146/art.5876.

Krisdinanto, Nanang. 2014. “Pierre Bourdieu,
Sang Juru Damai.” Kanal 2 (2): 274-82.
https://doi.org/10.21070/kanal.v2i2.300.

Nessy, Nessy, and Nur Rokhim. 2020. “Upacara
Ritual Belient Sentiu Dayak Benuaq Di
Kampung Ponak Kecamatan Siluq Ngurai
Kabupaten Kutai Barat, Kalimantan
Timur.” Greget: Jurnal Pengetahuan Dan
Penciptaan Tari 18 (2): 157-70. https://
doi.org/10.33153/grt.v18i2.2874.

M, Nirzalin Nirzalin, and Fakhrurrazi
Fakhrurrazi. 2020. “Habitus Dan
Modal Sosial Dalam Kesuksesan Dan
Kegagalan Bisnis.” Jurnal Sosiologi
USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 14
(1): 22-50. https://doi.org/10.24815/jsu.
v14i1.17494.

Vivian, Yofi Irvan. 2019a. “Album Kompilasi
Sebagai Pembentuk Habitus Musikal Bagi
Komunitas Jazz Jogja.” Jurnal Kajian
Seni 4 (2): 179. https://doi.org/10.22146/
jksks.46451.

Nur,

d
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snf:]

Narasumber:

Asan, 87 tahun, Pemeliatn di Desa Jahab
dan Bengkuring, Kabupaten Kutai
Kartanegara, Desa Jahab.

Jument, 71 tahun, Pemeliatn di Desa Terajuk,
Kabupaten Kutai Barat, Desa Terajuk.

Siti Norjanah, 55 tahun, Pengugu di Desa
Jahab dan Bengkuting, Kabupaten Kutai
Kartanegara, Desa Jahab.

Mohamad Sodiq, 55 Tahun, Penu’ung di Desa
Jahab dan Bengkuring, Kabupaten Kutai
Kartanegara, Desa Jahab.

74 Volume 15 No.1 Juli 2022



