[ J
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snr'a]

TRANSMISI MUSIK LOKAL-TRADISIONAL GONDANG OGUONG
OLEH SALMAN AZIS

Reizki Habibullah?, Sigit Purwanto?, dan Riza Alif Aulia®
! Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP ISI Surakarta
2 Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP ISI Surakarta
8 Mahasiswa Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP ISI Surakarta

E-mail korespondensi: reizkihabibullah@gmail.com?

ABSTRACT

Gondang Oguong is a local-traditional music ensemble of the community in the Limo Koto
customary area of Kampar Regency. Until now, Gondang Oguong art is still being passed on
to the next generation. This study aims to reveal and explain the transmission process of
Gondang Oguong by artist Salman Azis, including objects, actors, and transmission
mechanisms, using ethnographic methods. Salman Azis carried out the stages of the learning
method, which began with efforts to attract children's interest, using close and distant
communication patterns, as well as listening and imitating exercises. Transmission is one of
the essential aspects of cultural inheritance related to enculturation, internalization, education,
and socialization activities. For this reason, this research is expected to support the
sustainable practices of local-traditional music as part of the culture.

Keywords: Transmission, Gondang Oguong, ethnic music, Salman Azis

ABSTRAK

Gondang Oguong adalah ansambel musik lokal-tradisional masyarakat di wilayah adat Limo
Koto Kabupaten Kampar. Sampai saat ini kesenian Gondang Oguong masih terus diwariskan
kepada generasi selanjutnya. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap dan menjelaskan
proses transmisi Gondang Oguong oleh seniman Salman Azis, meliputi objek, pelaku serta
mekanisme transmisi, dengan menggunakan metode etnografi. Salman Azis melakukan
tahapan metode pembelajaran yang diawali dengan upaya menarik minat anak-anak,
menggunakan pola komunikasi dekat dan berjarak, serta latihan menyimak dan menirukan.
Transmisi menjadi salah satu aspek penting dalam pewarisan kebudayaan yang berkaitan
dengan aktivitas enkulturasi, internalisasi, pendidikan, hingga sosialisasi, untuk itu penelitian
ini diharapkan turut serta mendukung praktik-praktik keberlangsungan musik lokal-tradisional
sebagai bagian dari kebudayaan.

Kata Kunci: Transmisi, Gondang Oguong, musik lokal-tradisional, Salman Azis

1. PENDAHULUAN

Keberlangsungan musik sebagai
produk kebudayaan tentu memerlukan
proses regenerasi yang ideal. Regenerasi
dapat berjalan baik salah satunya ditunjang
melalui terjadinya proses transmisi yang
baik. Dalam perkara musik, Shelemay
menyebut jika transmisi didefinisikan
sebagai proses penerusan pesan musikal
yang dapat berupa materi-materi dalam
bentuk oral, aural, ataupun literatur

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik

(Shelemay, Barz, and Cooley 1997, 154).
Pembicaraan mengenai proses transmisi
dalam musik sesunggunya dapat
menyentuh tiga aspek pokok sekaligus,
yaitu objek transmisi, pelaku transmisi, dan
mekanisme transmisi (Irawati 2016, 1).
Pentingnya proses transmisi untuk
menjaga eksistensi musik lokal-tradisional
dalam geliat kebudayaan juga berlaku pada
kehidupan ansambel musik lokal-tradisional
Gondang Oguong di masyarakat Kabupaten
Kampar, Provinsi Riau. Musik lokal-

17



Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman

Azis

tradisional ini yang oleh sebagian
masyarakat wilayah adat Lima Koto Kampar
juga disebut Celempong/Calempong
Oguong merupakan ansambel yang terdiri
dari seperangkat Celempong/Calempong
dengan 6 buah nada, dua perangkat alat
musik perkusif yang disebut dengan
Katepak dan dua buah Oguong. Perangkat
musik  lokal-tradisional ini  umumnya
dimainkan oleh 5 orang pemusik dengan
masing-masing perannya sebagai pemain
tingka celempong, satu pemain golong
celempong, dua pemain Katepak, dan satu
pemain oguong.

Melihat perkembangan Gondang
Oguong di Kabupaten Kampar, sebenarnya
musik kasat mata tergolong masih terlihat
berkembang baik. Hal ini terbukti ketika
dalam dekade terakhir cukup banyak
frekuensi pementasan Gondang Oguong di
masyarakat setempat, baik dalam bentuk
undangan upacara adat, acara pesta
perkawinan, hingga festival seni yang
diselenggarakan pemerintah maupun pihak
swasta. Namun cukup disayangkan ketika
kesemarakan pertunjukan musik ini justru
terasa berkurang secara spirit musik lokal-
tradisional suku Melayu. Semua itu
dikarenakan perkembangannya cenderung
didominasi oleh ekspresi kebaruan yang
seringkali kurang bijak mempertimbangkan
wujud tradisi ansambel Gondang Oguong.
Singkatnya,  perkembangan  Gondang
Oguong yang sekarang terjadi justru sedikit
banyak lepas dari spirit identitas musik
lokal-tradisional masyarakat Melayu
setempat.

Bagi sebagian pemusik Gondang
Oguong di Kampar, proses perkembangan
sebagaimana sekarang seringkali tidak
dianggap masalah kebudayaan Melayu,
bahkan perkembangan tersebut dimaknai
sebagai sisi inovatif sebagai cerminan
kretaivitas seniman ketika merespon
perkembangan zaman. Namun bagi
sebagian yang lain termasuk sosok Salman
Azis (55 tahun), perkembangan Gondang
Oguong yang kurang mempertimbangkan
bahkan sampai mengkaburkan identitas
budaya musiknya adalah suatu masalah
besar bagi perkembangan dan pewarisan
musik lokal-tradisional khas masyarakat

18

Melayu.

Kegelisahan seperti yang dialami
Salman Azis tersebut sebenarnya dapat
dimaklumi, mengingat ia  memang
merupakan salah satu seniman yang secara
konsisten selama hidupnya mendedikasikan
diri untuk eksistensi kesenian musik tradisi,
khususnya di wilayah adat Limo Koto
Kabupaten Kampar. Salman Azis yang
tumbuh dan berkembang bersama sosok
ayahnya yang juga seorang maestro musik
lokal-tradisional ini, telah berkesenian sejak
usia remaja hingga sekarang. Dari ayahnya
Salman Azis mempelajari banyak khazanah
kesenian tradisi seperti sastra lisan pantun
atui, dondong, batimang, baghandu, alat
musik lokal-tradisional Gambang, Sunai
hingga ansambel Gondang Oguong.
Berbekal pengalaman dan pengetahuan
musikal tersebut Salman Azis telah
bergabung dengan banyak kelompok musik
lokal-tradisional di Kampar khususnya,
mulai dari bentuk sajian tradisi hingga
bentuk perkembangannya yang
membuatnya membuat memiliki
pemahaman yang lebih tentang musik
Gondang Oguong dan budaya Melayu yang
melatari pembentukannya.

Berangkat dari kegelisahan dalam

proses pewarisan dan perkembangan
Gondang Oguong yang sebagaimana
tersebut itulah, maka kemudian

memunculkan kesadaran dan ide besar
sosok Salman Azis sebagai seniman tradisi
untuk menjaga keberlangsungan
pengetahuan dan pengalaman musikal
ansambel Gondang Oguong dalam bentuk
tradisinya secara lebih awal kepada anak-
anak. Upaya tersebut dilakukannya dengan
membentuk  kelas belajar ansambel
Gondang Oguong secara suka rela di
kediamannya dengan pengelolaan secara
mandiri. Pembukaan kelas belajar tersebut
juga diiringi dengan penciptaan metode
transmisi  khusus untuk pembelajaran
ansambel Gondang Oguong bagi anak-
anak, yang berbasis pada kearifan lokal
budaya daerahnya. Pada gambar 1 berikut
ini adalah dokumentasi proses latihan kelas
belajar ansambel Gondang Oguong oleh
Salman Azis.

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik



Gambar 1. Proses latihan kelas belajar
ansambel Gondang Oguong.
(Dokumentasi: Salman Azis, 2020)

Dalam pikiran Salman Azis bekal
kompeten yang dimiliki dalam bidang musik
lokal-tradisional Gondang Oguong penting
untuk diwariskan kepada generasi penerus.
Bagi Salman Azis sebenarnya kemampuan
pengetahuan musikal Gondang Oguong
apabila mampu ditularkan secara maksimal
kepada anak generasi muda, maka
sekaligus juga dapat bermanfaat lebih luas
untuk menjamin keberlangsungan budaya
musik lokal-tradisional di wilayah adat Lima
Koto Kabupaten Kampar tanpa harus
mencerabut dari akar identitas budayanya.

Dedikasi tinggi dari seorang
seniman tradisi seperti Salman Azis dalam
menjaga eksistensi Gondang Oguong
melalui jalur transmisi pendidikan informal
kepada anak-anak, menjadi menarik karena
tidak semua seniman Gondang Oguong di
wilayah Lima Koto tertarik atau mampu
mentransmisikan kemampuannya kepada
anak-anak. Usaha transmisi yang dilakukan
oleh Salman Azis kiranya cukup berhasil,
terbukti dengan banyaknya anak-anak yang
berminat dan bertahan mengikuti proses

pembelajaran yang dilakukan. Menurut
Irawati keberhasilan proses dipercaya
menjadi salah satu aspek pendukung

keberlangsung praktik kebudayaan (Irawati
2016, 4). Bertolak dari kiprah Salman Azis
dalam melakukan pewarisan seni ansambel
Gondang Oguong tersebut, maka penelitian
ini akhirnya perlu dilakukan untuk melihat
sejauh  mana proses transmisi dan
kebermanfaatannya untuk
keberlangsungsan ansambel musik lokal-
tradisional Gondang Oguong di wilayah adat
Limo Koto. Penelitian ini merumuskan dua
permasalahan yaitu (1) Mengapa musik
lokal-tradisional Gondang Oguong di

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik

[ J
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

wilayah adat Limo Koto Kampar perlu terus
ditransmisikan? (2) Bagaimana proses
transmisi musik lokal-tradisional Gondang
Oguong oleh Salman Azis?

2. TINJAUAN PUSTAKA

Penelitian ini memiliki kajian objek
formal berupa transmisi musik lokal-
tradisional Gondang Ogung dan kajian
objek material berupa peran sosok Salman
Azis terkait usahanya dalam melakukan
proses transmisi musik lokal-tradisional
tersebut. Terkait dengan data studi yang
membahas tentang Gondang Oguong dapat

dibilang cukup terbatas, khususnya
persoalan kuantitas. Penelitian yang
membahas tentang Gondang Oguong

sebagai objek kajiannya dapat ditemukan
pada artikel Reizki Habibullah (2018) yang
berjudul “Maakun Buni Celempong dalam
Kesenian Gondang Oguong: Sebuah
Pelarasan Musik Tradisi”. Habibullah pada
penelitiannya membuktikan kekhasan dari
pelarasan alat musik Celempong dalam
ansambel musik lokal-tradisional Gondang
Oguong dengan cara merumuskan secara

akademis pengetahuan empirik para
pelarasnya. Bagian penting dalam tesis
tersebut  adalah uraian mengenai

pembentukan struktur jarak nada yang
sesuai dengan cita rasa musikal para
pelarasnya. Berdasarkan studi pustaka
terhadap kajian yang dilakukan oleh
Habibullah ini memberikan informasi
komprehensif terkait dengan bentuk dan
sajian ansambel musik lokal-tradisional
Gondang Oguong di wilayah adat Limo Koto
Kampar.

Cendra Putra Yanis (2017) dengan
tulisannya berjudul “Estetika Bagaleta Pada
Kesenian Gondang Oguong di Wilayah Adat
Limo Koto Kampar”. Artikel tersebut secara
spesifik membahas aspek teknis tabuhan
alat musik Celempong yang menghadirkan
estetika bagaleta yang dikaji menggunakan
teori estetika oleh Monroe Beardsley yaitu
unsur unity (kesatuan), kerumitan
(complexity), instensity (kesungguhan atau
kekuatan). Penelitian yang dilakukan oleh
Cendra Putra Yanis menunjang informasi
terkait nilai estetika yang lahir dari aspek
teknis permainan alat musik dalam
ansambel Gondang Oguong di Kampar.

19



Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman

Azis

Artikel jurnal Hasbina Wildani
(2015) berjudul “Kesenian Gondang Gong
Pada Masyarakat Kelurahan Kota Lama
Kecamatan Kunto Darussalam Kabupaten
Rokan Riau”. Dalam tulisan ini Wildan
mencoba melakukan deskriptif analitis
terhadap eksistensi kesenian Gondang
Gong atau disebut juga Gondang Oguong
yang terdapat di salah satu kelurahan Kota
Lama, Kunto Darussalam, Rokan, Riau.
Melalui penelitiannya menemukan fakta
bahwa dalam tahun tersebut terasa adanya
kemunduran eksistensi dari kesenian
Gondang Oguong. Kemunduran ini dipicu
oleh beberapa faktor vyaitu: kurangnya
tenaga pengajar, tidak adanya wadah untuk
belajar musik Gondang Oguong di daerah
tersebut, adanya pengaruh semakin
berkembangnya musik moderen yang
muncul sebagai pilihan lain dari masyarakat,
dan kurangnya perhatian pelestarian dari
masyarakat hingga pemerintah. Penelitian
ini pada akhirnya memberi arahan untuk
melihat secara lebih luas tentang gejala
kemunduran eksistensi dari musik lokal-
tradisional Gondang Oguong khusunya di
wilayah Kabupaten Kampar, Riau.

Terkait dengan topik transmisi
musik lokal-tradisional, literatur yang dapat
ditinjau sejauh ini adalah studi disertasi Eli
Erawati (2017) yang berjudul “Aspek-Aspek
Transmisi Kelentangan Dalam Konteks
Ritual Masyarakat Dayak Benuaq Di
Kalimantan Timur”. Irawati dalam kajiannya
berfokus pada proses transmisi kesenian
Kelentangan dengan peninjauan
komprehensif terhadap aspek-aspek yang
terlibat di dalamnya. Irawati menyoroti dan
menegaskan dalam penelitiannya bahwa
pentingnya transmisi musik sebagai upaya
merawat keberlangsungan praktik-praktik
kebudayaan.

Pustaka lain tentang topik transmisi
musik selanjutnya yang ditinjau adalah
artikel ilmiah “Transmisi Alat Musik Sasando
Sebagai Media Seni Budaya Di Kabupaten
Rote Ndao Provinsi Nusa Tenggara Timur”
karya Yayo Sami Francis (2017) . Pada
artikel tersebut Yayo Sami Francis mengkaji
proses transmisi Sasando yang melibatkan
berbagai aspek mulai dari institusi sosial
seperti keluarga, masyarakat, pendidikan

20

formal, tempat ibadah hingga peran media
massa. Studi ini juga melihat respon
masyarakat terhadap perkembangan alat
musik Sasando.

3. METODE

Pendekatan etnografi digunakan dalam
penelitian ini untuk mengungkap dan
menjelaskan  proses transmisi  musik
Gondang Oguong yang dilakukan oleh
seniman Salman Azis. Pendekatan ini pada
dasarnya menempatkan peneliti sebagai
field worker yang terlibat untuk mengamati
dan mendokumentasikan aktifitas dalam
berbagai peristiwa transmisi musik, melalui
pencatatan, wawancara dan pengumpulan
data-data kualitatif lainnya. Data yang telah
terkumpul kemudian menjadi landasan
untuk dicatat, disusun, dibaca ulang,
dianalisis sehingga menjadi konstruksi
pengetahuan tentang transmisi musik lokal-
tradisional Gondang Oguong oleh Salman
Azis.

4. PEMBAHASAN

4.1 Eksistensi dan Urgensi Transmisi
Gondang Oguong di Limo Koto

Salah satu dari ragam seni
masyarakat adat Limo Koto adalah
Gondang Oguong. Gondang Oguong
merupakan musik tradisi setempat dengan
ensambel musik yang terdiri dari: (1) satu
solobuan (satu set) instrumen celempong
dengan lima atau enam buah nada, (2) dua
buah ketepak (kendang), dan (3) dua buah
oguong (gong). Instrumen Gondang
Oguong tergolong perangkat perkusi baik
dalam bentuk melodis maupun ritmis.
Instumen calempong dan oguong terbuat
dari logam (jenis besi atau kuningan) yang
dimainkan dengan ditabuh menggunakan
alat pemukul khusus yang terbuat dari kayu.
Sementara untuk ketepak adalah jenis
instrumen membran kulit binatang yang
tergolong keluarga  kendang yang
dibunyikan dengan telapak tangan pemain
instrumennya.

Gondang Oguong dapat ditemukan
di delapan wilayah (nagari) adat Limo Koto
dengan tampilannya yang dapat memiliki
perbedaan satu dengan yang lainnya.
Walaupun  demikian apabila  dilihat

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik



seksama, secara keseluruhan dibanding
perbedaannya lebih cenderung memiliki
kesamaan. Mayoritas kesamaan yang
muncul menandakan bahwa masing-masing
Gondang Oguong tersebut memang masih
satu keluarga besar yaitu sebagai seni
musik tradisi masyarakat adat Limo Koto.
Kesamaan-kesamaan yang dapat
dijumpai terutama pada bentuk organologi
instrumen, peran musikal instrumen dalam
sajian  komposisi musiknya, jumlah
instrumen ketepak yang terdiri dari dua
buah dan masing-masing dimainkan oleh
satu orang, serta dua buah oguong yang
tergantung pada tempatnya dan dimainkan
oleh satu orang saja. Sementara sedikit

perbedaan  seringkali terlihat pada
penentuan  jumlah  pemaian  musik,
beberapa repertoar lagu (komposisi

musikal), dan jumlah calempong yang
digunakan dalam satu solobuan (ada yang
melengkapi dengan enam nada dan/atau
lima nada).

Bagi masyarakat adat Limo Koto di
Kampar, Gondang Oguong dapat
difungsikan sebagai sarana seni hiburan.
Selain itu, Gondang Oguong juga dilibatkan
dalam kelengkapan syarat upacara adat.
Sebagai hiburan maka kesenian ditampilkan
sebagai suguhan seni kepada tamu
undangan atau penonton umum dalam
peristiwva hajatan di masyarakat layaknya
acara sunatan, pernikahan, dan lainnya.
Fungsi Gondang Oguong sebagai
kelengkapan pelaksanakan upacara adat
bisa ditemukan seperti ketika terjadi
pelaksanaan musyawarah adat atau dikenal
dengan nama Batogak Niniok Mamak.
Pelaksanaan Batogak Niniok Mamak
menurut  konvensinya memang harus
menghadirkan kesenian Gondang Oguong.
Begitu pentingnya kehadiran Gondang
Oguong dalam wupacara adat tersebut
sampai-sampai muncul anggapan
masyarakat jika tanpa suara musik lokal-

tradisional Gondang Oguong maka
pelaksanaan upacara Batogak Niniok
Mamak dianggap tidak sah. Bahkan

sebagian masyarakat pun percaya apabila
Batogak Niniok Mamak tanpa
menghadirkan Gondang Oguong dapat
mengundang bencana berupa tuah negatif
bagi para peserta yang melaksanakan

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik

[ J
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snr'a]

(Cendra Putra Yanis, 2017:89).

Pandangan masyarakat Limo Koto
terhadap keberadaan Gondang Oguong
yang sebagaimana tersebut dalam hal ini
dapat ditarikan jika Kehadirannya di tengah
masyarakatnya tidak sekedar dipandang
sebagai karya seni biasa. Gondang Oguong
adalah karya seni musik lokal-tradisional
setempat yang telah dimaknai sebagai
simbol jati diri dari keberadaan masyarakat
adat Limo Koto. Kesenian ini mengikat
antara diri mereka di masa sekarang
dengan genetika estetik leluhur di masa lalu.

Melalui bentuk dan alunan musik
tradisi Gondang Oguong, mereka merasa
lengkap sebagai pribadi masyarakat
Melayu-Limo Koto yang memiliki leluhur
sebagai asal-usulnya. Untuk itu akan
menjadi wajar ketika acara adat yang
penting seperti Batogak Niniok Mamak yang
merupakan cerminan identitas budaya
dalam tataran praktik sosial masyarakat
Limo Koto tersebut, akan terasa kurang
lengkap apabila tidak menghadirkan unusr
identitas budaya yang lain yang dalam hal
ini adalah kesenian Gondang Oguong. Hal
itu pun sebagaimana diungkapkan melalui
pandangan yang menyebut jika akan “tidak
sah” apabila Batogak Niniok Mamak tanpa
menghadirkan Gondang Oguong. Dalam
tataran lebih dalam bahkan ketidak hadiran
seni tersebut dalam upacara Batogak Niniok
Mamak sampai dengan dimitoskan ‘dapat
mendatangkang musibah  bagi para
pelaksana upacara yang berani melanggar
tidak menghadirkannya’.

Seiring laju zaman kemoderenan,
sebagaimana pula nasib-nasib seni tradisi di
daerah lain pada umumnya di Indonesia,
maka eksistensi Gondang Oguong di
masyarakat adat Limo Koto kurang begitu
baik. Terlihat demikian terutama di kalangan
generasi muda yang sesungguhnya akan
menjadi tulang punggung perawat dan
penentu jati diri masyarakat adat Limo Koto
di masa depan. Banyak dari generasi muda
Limo Koto yang kurang mengenal dan/atau
tidak mengenal secara baik Gondang
Oguong. Hal tersebut pun seturut dengan
pengenalan dan pemahaman mereka
tentang unsur-unsur budaya Melayu yang
lain yang berkembang dalam masyarakat
adat Limo Koto.

21



Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman

Azis

Pola pikir kemoderenan yang
bersifat rasional dan praktis sedikit banyak
ikut mendorong pemaknaan yang berbeda
dari para generasi muda terhadap
kedalaman simbolik alam pikir tradisi Limo
Koto yang juga terdapat pada seni Gondang
Oguong ini. Tidak seperti generasi tua yang
masih terbiasa memahami simbol-simbol
identitas dan mampu mengurai untuk
memaknainya dengan baik, maka bagi anak
generasi yang telah terpengaruh pola pikir
praktis akan cukup sulit untuk dapat
menyelami makna simbolis dalam unsur-
unsur kebudayaan Limo Koto secara lebih
dalam. Hasilnya anak generasi Limo Koto di
masa sekarang, cenderung secara praktis
saja memaknai kehadiran Gondang Oguong
yaitu “hanya” sebagai salah satu kesenian
yang sekedar berfungsi sebagai hiburan
masa lalu. Wajar saja karena memang
ketika mereka merasa sudah tidak terhibur
lagi dengan kesenian tersebut maka secara
praktis pula mereka menyikapinya untuk
tidak merasa penting menyukai dan
mempelajari. Untuk itulah kemudian banyak
yang menganggap Gondang Oguong
sekedar karya seni biasa dari masa lalu
yang kurang relevan karena kurang mampu
menghibur untuk mereka di masa sekarang.

Keadaan seperti ini semakin terasa
cepat ketika modernisasi pada akhirnya
juga terpaut dengan era industri seni masal
dan globalisasi. Industri seni masal
menciptakan hasil-hasil seni dengan
kedalam estetik yang seragam untuk dapat
dikonsumsi oleh seluruh kalangan dan
seluruh latar belakang etnis. Industri seperti
ini lebih mengarah pada pelepasan hasrat
manusia untuk mendapatkan “hiburan seni”
tanpa harus mempertimbangkan secara
dalam tentang makna seni sebagai media
estetik dan etika kemasyarakatan.
Demikianlah maka musik-musik masal pun
berkembang dan disebarkan secara massif
melalui media-media moderen yang mudah
menjangkau seluruh lapisan masyarakat
untuk kebutuhan konsumsi seni hiuburan.

Sementara itu, sifat globalisasi yang
secara komunikasi sangat terbuka juga
memiliki implikasi nyata bahwa tidak ada
lagi sekat-sekat yang ketat bagi
masyarakat. Masing-masing etnis dari

22

seluruh dunia termasuk masyarakat adat
Limo Koto, dapat berinteraksi bebas
sehingga saling melihat, mengenal,
mencontoh, hingga mengadopsi unsur-
unsur budaya satu dengan yang lainnya.
Masyarakat adat Limo Koto yang semula
tidak mengenal secara luas unsur-unsur
budaya dari luar, sekarang menjadi terbuka
dengan banyak pengalaman dan kenyataan
yang berbeda yang sebelumnya tidak
ditemui dalam budaya Limo Koto. Bagi
mereka yang Kkurang siap dengan
perubahan yang dibawa era golabilasi
seperti ini maka akan dengan mudah
beradaptasi dan akhirnya memiliki selera
seni yang berbeda yang berasal dari luar
kebiasaan kulturnya tanpa penyaringan
yang ketat terhadap unsur-unsur budaya
lain yang berakibat negatif terutama terkait
masalah identitas budya Limo Koto.

Melihat kenyataan sebagaimana
tersebut seharusnya hal ini sesegera
mungkin dapat diantisipasi. Antisipasi yang
memungkinkan untuk dilakukan salah
satunya adalah dengan melakukan
transmisi-transmisi  kebudayaan  sedini
mungkin kepada anak generasi calon
pewaris identitas budaya Limo Koto. Jalur
pendidikan dapat menjadi sarana yang
efektif untuk sesegera mungkin melakukan
transmisi-transmisi kebudayaan tersebut.
Termasuk dalam hal ini adalah transmisi
terhadap kesenian Gondang Oguong
sebagai kesenian yang serat dengan nilai-
nilai adat Limo Koto sekaligus penengara
identitas budaya masyarakat adat Limo
Koto.

Sejauh ini transmisi mengapresiasi
dan menyajikan Gondang Oguong memang
sudah dilakukan namun tampaknya masih
belum berjalan dengan ideal. Memang ada
beberapa sekolah formal yang memasukan
materi Gondang Oguong dalam
ekstrakulikuler. Namun demikian dari
banyaknya sekolah yang ada di Kabupaten
Kampar ternyata hanya beberapa saja yang
secara sadar memasukan meteri belajar
Gondang Oguong, dan itu pun masih dalam
tataran format pembelajaran ekstrakulikuler.
Beberapa sekolah informal seperti sanggar-
sanggar seni yang ada di Kampar memang
ada yang yang mengajari muridnya untuk

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik



bermain Gondang Oguong, akan tetapi
jumlahnya masih dapat dihitung dengan jari.

Beberapa kendala untuk
menularkan kemampuan tradisi Gondang
Oguong kepada anak-anak memang dapat
dijumpai. Selain faktor ketersediaan
instrumen musiknya juga terkendala dengan
guru sebagai pengajarnya. Sebenarnya di
Kabupaten Kampar masih cukup banyak
seniman-seniman dari generasi tua yang
mampu memainkan Gondang Oguong,
sayangnya sangat sedikit yang memiliki
kemampuan untuk melatihkan kemampuan
seni tersebut kepada anak-anak. Jikalau
pun ada yang memiliki kemampuan untuk
melatih anak-anak, biasanya mereka
kurang menyadari betapa pentingnya
menyiapkan anak-anak untuk memahami
dan mampu memainkan Gondang Oguong
demi kebelangsungan kesenian ini dan
untuk eksistensi kebudayaan Melayu-Limo
Koto di masa depan.

4.2 Salman Azis Transmitor Gondang
Oguong untuk Anak-Anak

Tidak banyak seniman tradisi
Gondang Oguong di Kabupaten Kampar
yang memiliki konsentrasi pada dunia

transmisi kemampuan seninya kepada
anak-anak. Di balik kelangkaan sosok
seniman yang memiliki minat dan

kemampuan sebagaimana tersebut, muncul
salah satu sosok bernama Salman Azis.
Salman Azis (55 tahun) dikenal sebagai
seorang seniman musik lokal-tradisional
yang serba bisa. la berasal dari Kabupaten
Kampar, tepatnya di Kecamatan
Bangkinang.

Keseharian Salaman Aziz selain
menggeluti profesi sebagai pekerja seni
tradisi, dalam kesehariannya juga bertani
karet. Kemampuan Salman Azis sebagai
pemusik tradisi semakin lengkap ketika
dirinya mampu juga membuat alat-alat
musik lokal tradisi Kampar. Untuk itu di sela-
sela kegiatan pertunjukan dan bertani karet,
ia pun terkdang membuat alat musik tradisi
tersebut baik sebagai pesanan atau pun
untuk mencukupi kebutuhannya sendiri.

Salman Azis lahir dari kelurga
seniman tradisi dan sekaligus budayawan di
Kampar yang cukup diakui oleh masyarakat
setempat. Sebagaimana kebiasaan dalam

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik

[ J
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snr'a]

proses transmisi  pengetahuan dan
kemampuan seni di masyarakat tradisi,
maka kompetensi yang Salman Azis miliki
juga hasil belajar dengan keluarga dekatnya
yang dalam hal ini adalah ayahnya sendiri.
Sedari kecil Salman Azis memang kerap
menyaksikan bagaimana ayahnya
memainkan celempong dalam ansambel
Gondang Oguong, membuat alat-alat
musik, hingga melantunkan berbagai bentuk
pantun atau sastra lisan khas budaya
Kampar.

Seturut waktu berlalu, kemampuan
Salman Azis meningkat ketika ia mendapat
pengayaan seni dari beberapa guru selain
ayahnya. Guru tersebut terutama Pak Kutar
Bangau, seorang seniman ulung yang juga
rekanan dari sang ayah. Bersama Kutar
Bangau, Salman Azis belajar banyak
tentang bagaimana membuat alat musik
gambang kayu khas Kampar yang
merupakan manifestasi dari alat musik
celempong berbahan logam. Pengalaman-
pengalaman itulah yang direkam oleh
Salman sebagai sebuah pengetahuan
praksis yang kelak menjadi keahlian utama
yang dimilikinya.

Mempelajari hal-hal praksis seni
bukan berarti Salman Azis mengabaikan
untuk mempelajari perkara budi pekerti
dalam budaya masyarakat adat Limo Koto.
Hal tersebut memang telah menjadi
kewajaran dalam tradisi transmisi kesenian
lokal di Kampar, bahwa kecakapn dalam hal
menyajikan kesenian harus disertai juga
dengan pemahaman-pemahaman
mendalam tentang mengenai nilai-nilai
moralitas dan falsafah kultural masyarakat
adat Kampar. Bagaimanapun seni tradisi
sebagaimanifestasi artefak kebudayaan
adalah hasil turunan dari ide-ide besar
tentang kebudayaan (mantifak) dan pilihan
tata sosial masyarakatnya. Belajar praktik
kesenian secara mendalam pada akhirnya
akan sampai juga pada makna-makna

kebudayaan yang melatar belakangi
kesenian tersebut.
Berbekal pengalaman dan

pengetahuan musikal yang dimiliki oleh
Salman Azis membawanya bergabung
dengan banyak kelompok musik lokal-
tradisional di Kampar khususnya, baik
dalam bentuk tradisi hingga bentuk

23



Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman

Azis

perkembangannya. Salman Azis menyadari
bahwa kompetensi yang ia miliki sudah
seharusnya dapat diwariskan kepada
generasi berikutnya, sebagai mana ia
mewarisi pengetahuan praksis tersebut dari
generasi terdahulunya. Menurut Salman
Azis, bila generasi berikutnya mengenal
dengan baik akar budayanya maka kuatlah
pondasi diri mereka untuk menghadapi

keragaman budaya yang ada. Melalui
pikiran yang sederhana, ia memiliki
gagasan jika sebenarnya kemampuan

pengetahuan musikal Gondang Oguong
apabila mampu ditularkan secara maksimal
kepada anak generasi muda, maka
sekaligus juga dapat bermanfaat lebih luas
untuk menjamin keberlangsungan budaya
musik lokal-tradisional di wilayah adat Lima
Koto Kabupaten Kampar.

Pandangan dan harapan Salman
Azis adalah bahwa kebudayaan Melayu-
Limo Koto di Kampar memiliki eksistensi
yang mumpuni. Harapan dapat terwujud
apabila identitas kebudayaan Limo Koto
mampu disadari sepenuhnya oleh para
generasi penerus kebudayaan tersebut.
Konsep idealisme tersebut membawa
Salman Azis untuk berfikir bahwa perlu
proses transmisi yang konsisten dan
menyasar secara khusus kepada generasi
muda di Kampar sebagai calon penerus
keberlangsungan budaya Limo Koto.

Berdasarkan harapannya tersebut
maka Salman Azis pun tergerak untuk
bertindak dengan mendayagunakan seluruh
pengetahuan dan kemampuan praktik seni
tradisinya untuk ikut melakukan penguatan-
penguatan identitas budaya Limo Koto di
Kabupeten Kampar. Proses transmisi
kemampuan seni tradisi kepada anak-anak
ia pilih menjadi alat perjuangan penguatan
kebudayaan tersebut. Dalam hal ini potensi
seni  musik lokal-tradisional Gondang
Oguong mencoba ia ajarkan kepada anak-
anak di Kampar.

Salman Azis mulai mengajarkan
musik lokal-tradisional Gondang Oguong
dengan menerima taawaran sebagai guru
ekstrakulikuler di beberapa SD di daerah
Kampar. Harapannya yang besar untuk
keberlangsungan Gondang Oguong di
Kabupaten Kampar membuat Salman Azis

24

tidak merasa lelah walaupun harus
berkeliling secara rutin dari sekolah satu ke
sekolah yang lainnya. Apalagi ketika melihat
kecerian anak-anak ketika memainkan
Gondang Oguong, maka semua lelah hilang
berganti dengan semangat besar untuk
terus mentransmisikan kemampuan seni
Gondang Oguong kepada anak-anak.
Pandemi Covid yang sampai ke
Indonesia pada tahun 2020 telah membawa
kefakuman dibeberapa lini termasuk di
dunia pendidikan. Proses penanggulangan
pandemi tersebut yang berlangsung hingga
dua tahun, telah memaksa semua
masyarakat Indonesia mengurangi kegiatan
di luar rumah. Hal ini termasuk sekolah-
sekolah yang harus melaksanakan
pendidikan secara daring menggunakan
platform-platform di internet. Keadaan yang
tidak menguntungkan tersebut berdampak
juga pada proses transmisi Gondang
Oguong dalam ekstrakulikuler di sekolah-
sekolah yang akhirnya harus berhenti total,
bahkan hingga sekarang belum juga dimulai
kembali walaupun pemerintah sebenarnya
telah mengizinkan bagi sekolah-sekolah
untuk kembali melakukan kegiatan belajar
mengajar dengan tatap muka langsung.
Merespon keadaan yang kurang
menentu untuk keberlangsungan
pembelajaran  ekstrakulikuler =~ Gondang
Oguong di sekolah-sekolah tersebut, maka
Salman Azis mulai membuka pembelajaran
kesenian ini du rumahnya sendiri. Dengan
menggunakan perangkat Gondang Oguong
sederhana yang dimiliki, Salman Azis mulai
mengundang anak-anak dilingkungan
rumahnya untuk mau belajar seni musik
lokal-tradisional Gondang Oguong. Langkah
Salman Azis tersebut membuahkan hasil,
banyak anak-anak yang tertarik dengan
tabuhan Gondang Oguong yang ia mainkan
di rumahnya. Mereka atas kemauan diri
sendiri yang kemudian didorong oleh
masing-masing orang tuanya, mulai
berdatangan ke rumah Salman Azis untuk
melakukan latihan Gondang Oguong.

4.3 Pola-pola Transmisi Oleh Salman
Azis

Para peserta pelatihan oleh Salman
Azis adalah usia anak sekolah dasar hingga

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik



remaja. Pelatihan musik tradisi Gondang
Oguong terhadap anak usia sekolah dasar
dengan remaja tentunya memerlukan
strategi penanganan dan konsep capaian
pembelajaran yang berbeda.
Mempertimbangkan usia peserta didiknya
maka Salman Azis menerapkan beberapa
metode mengajar secara khusus.

1. Menarik Minat Bemusik Anak-
anak

Langkah pertama Salman Azis
mencoba untuk menjajaki minat anak-anak
untuk bermain musik Gondang Oguong.
Usaha Salman dalam hal ini dilakukan
dengan melibatkan murid-murid remajanya
sebagai penarik minat calon murid anak-
anak untuk penasaran terhadap menyajikan
Gondang Oguong. Murid-murid remaja yang
pada dasarnya telah berlatih terlebih
dahulu, kemudian dikumpulkan di rumah
Salman dan selanjutnya diminta
mendemonstrasikan beberapa repertoar
Gondang Oguong yang sudah mereka
kuasai. Dengan aktivitas berkesenian yang
sengaja dilakukan di teras rumah Salman
Azis, dengan sendirinya menarik
masyarakat sekitar dan juga anak-anak
untuk menonton proses latihan Gondang
Oguong.

Metode yang dilakukan Salman
sebenarnya merupakan bentuk promosi
secara tidak langsung. Dengan pertunjukan
Gondang Oguong yang sengaja dilakukan
di depan rumah (tempat publik)
memungkinkan masyarakat sekitar yang
mendengar bunyi musik menjadi tertarik
mendekat. Berawal dari proses ini maka
rasa penasaran dan ketertarikan anak-anak
terhadap permainan Gondang Oguong
muncul. Dapat dibuktikan ketika setelah
pertunjukan banyak anak-anak yang
mencoba mendekat dan meminta ikut dalam
proses latihan. Metode ini serupa dengan
metode demonstrasi dalam ilmu pendidikan
yang kerap digunakan dalam materi
pembelajaran-pembelajaran praktik. Seperti
yang dituliskan Pangesti dalam artikelnya
berjudul “Application Of Demonstration And
Drill Methods For Music Ensemble Practice
In Junior High School Student In The Social
Interaction Perspective”  bahwasanya
penggunaan alat bantu — dalam hal ini

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik

[ J
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snr'a]

adalah alat musik — yang divisualisasikan
sebagai media untuk membantu
pemahaman peserta didik lebih baik selama
proses pembelajaran (Pangesti 2021, 6).

Para orang tua anak yang juga
melihat proses pembelajaran Gondang
Oguong oleh Salman secara langung, pada
akhirnya juga dapat menilai tentang aspek
positif yang bisa ditimbulkan dari
keterlibatan anak-anaknya kita mengikuti
proses pelatihan. Dengan keterbukaan
proses yang ditunjukan Salman Azis secara
tidak langsung kepada orang tua calon anak
didiknya, maka para orang tua tersebut
pada akhirnya banyak yang mendukung dan
memberi dorongan langsung kepada anak-
anaknya untuk mengikuti proses latihan
Gondang Oguong tersebut.

Melalui metode penjaringan peserta
didik yang alamiah sebagaimana tersebut
itulah kemudian Salman Azis mendapatkan
anak-anak sebagai peserta didiknya.
Melalui proses pengenalan dan penarikan
minat yang alamiah pula, maka anak-anak
sebagai calon peserta didik terbawa untuk
menyiapkan diri mereka secara psikologis
untuk siap terlibat dalam latihan dengan
metode-metode pengajaran yang khas dari
sosok Salman Azis.

2. Gaya Komunikasi ‘Dekat Namun
Berjarak’

Salman Azis menyadari bahwa
peserta didiknya bukanlah orang-orang
yang telah dewasa, melainkan usia anak-
anak dan remaja. Untuk itu maka ia
memerlukan gaya komunikasi khusus
yang sesuai dengan usia para peserta
didiknya. Alam budaya Melayu-Limo Koto
sedikit banyak mendasari Salman Azis
mentukan cara berkomunikasi dengan
murid-muridnya.

Cara komunikasi tersebut ia
kembangkan dari budaya masyarakat adat
Limo Koto yang telah ia warisi dari
generasi sebelumnya. Dalam konsep etika
komunikasi Limo Koto menyebutkan
bahwa antara orang muda dan yang tua
atau antara murid dengan gurunya serta
sebaliknya harus berpegang pada sikap
yang lebih muda menghormati yang tua
seperti ungkapan masyarakat setempat;
“bilo bajalan didolukan salangkah, duduok

25



Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman

Azis

ditinggikan seranting” (bila [yang tua]
berjalan didahulukan selangkah, apabila
duduk ditinggikan seranting). Rasa hormat
pun harus dikembangkan oleh yang tua
kepada yang muda dengan
kecenderungan sikap yang sedikit
berbeda yaitu “tunjuk ajar” atau berusaha
melindungi, menghormati dan memberi
tauladan baik kepada juniornya melalui
prilaku positif.

Berdasarkan konsep etika
komunikasi yang seperti ini maka secara
sadar Salman Azis menerapkan gaya
‘mendekat dan berjarak’. Hal tersebut
diartikan bahwa Salman Azis mencoba
menjalin  kedekatan secara psikologis
dengan anak-anak layaknya kawan
namun dalam waktu-waktu tertentu ia juga
secara ketat memasang jarak agar anak-
anak tersebut tidak terlalu dekat seperti
hubungan antara orang tua dengan
anaknya. Dalam ambang batas di tengah-
tengah antara dekat dan jauh itulah
Salman Azis memerankan dirinya dalam
menjalin  komunikasi. Dengan demikian
secara psikologis anak-anak tidak mudah
bertindak sekehendak hatinya sendiri
karena segan terhadap senioritas Salman
Azis namun tidak lantas menjauh dan
menutup diri. Gaya komunikasi yang
seperti ini terlihat berhasil ketika dalam
proses pelatihan, sebenarnya bagi peserta
didiknya Salman Azis dikenal sangat
disiplin dan cenderung terlihat keras tetapi
tidak membuat takut sehingga mereka
tetap merasa nyaman dengan sosok
Salman Azis seperti kenyamanan antara
anak dengan ayah kandungnya. Interaksi
Salman Azis bersama murid-muridnya
dapat dilihat pada gambar 2 di bawabh ini.

: o) W AL s
f‘ > y

Gambar 2. Interaksi Salman Azis
dan murid-muridnya
(Dokumentasi: Habibullah, 2022)

26

Konsep komunikasi mendekat dan
berjarak yang diterapkan Salman Azis
kepada murid-muridnya, pada prinsipnya
juga harus diterapkan dalam hubungan
antara murid-murid yang junior (anak-
anak) dan seniornya (umur remaja).
Dengan terbentuknya konsep jarak yang
jelas antara senior dan junior secara etika
maka  mereka  diharapkan dapat
menempatkan diri mereka dalam posisi
yang tepat untuk saling menghormati, dan
melindungi. Dalam hal lain pola
komunikasi ini juga menumbuhkan
kepercayaan antara murid dan guru
maupun antar murid, sehingga proses
pembelajaran dapat terjadi. Seperti apa
yang pikiran Bakan dalam tulisannya
Music of Death and New Creation:
Experiences in the World of Balinese
Gamelan Beleganjur Metode
pembelajaran apa pun yang diterapkan
oleh seorang guru, itu tidak akan terjadi
bekerja tanpa adanya kepercayaan
(Bakan 1999, 333).

Cara seperti ini menurut Salman
Azis cukup efektif guna mencegah
tindakan-tindakan kekerasan yang
diakukan senior kepada juniornya seperti
misalnya perundungan. Memang hal
tersebut terbukti ketika selama Salman
Azis melatih Gondang Ogung belum
pernah terjadi pertikaian yang berujung
pada perundungan kepada anak-anak
yang dilakukan oleh para remaja sebagai
seniornya. Justru yang tampak adalah
kehangatan hubungan ketika murid-murid
remaja berusaha memberi contoh prilaku
yang baik kepada para siswa anak-anak
yang lebih muda.

Metode Mengamati dan

Mempraktikan

Selama melakukan proses
pembelajaran Gondang Oguong, Salman
Azis tidak pernah menggunakan notasi
sebagai alat transmisi pengetahuan
musikalnya. la akan akan meminta anak-
anak untuk berlatih kepekaan musikal
dengan cara mengamati praktik
memainkan instrumen yang dilakukan
oleh Salman secara langsung. Setelah
mengamati maka ia meminta anak-anak

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik



untuk menirukan apa yang telah ia
praktikan sambil juga mulai menghafal
ritme atau melodi lagu Gondang Oguong.
Dengan cara demikian maka transfer
pengetahuan permainan Gondang
Oguong bermula. Hal ini sejalan dengan
pemikiran Malloch dalam buku berjudul
Communicative Musicality: Exploring the
Basis of Human Companionship (2009)
bahwasanya tubuh menjadi media
sempurna  dalam mengekspresikan
kepekaan musik, tubuh manusia adalah
pribadi yang kaya dan serbaguna sebagai
sumber ekspresi musikal.

Salman Azis akan selalu
menekankan untuk pertama kali kepada
anak-anak  agar mengamati  dan
memahami  konsep  ketukan-ketukan
tempo dalam setiap repertoar lagu
Gondang Oguong sebelum akhirnya
mereka mereka berlatih menghafal melodi
lagunya. Konsep ketukan dan tempo
dianggap perlu dikuasai lebih dahulu
mengingat instrumen-instrumen Gondang
Agung tidak disajikan secara mandiri,
melainkan tersaji dalam konsep ensambel.
Masing-masing instrumen akan
memainkan pola-pola musikalnya sendiri,
hal yang mengikat di antara mereka
adalah kesepakatan ketukan dan tempo
lagu. Untuk itulah belajar instrumen melodi
bagi Salman Azis sesuai karakter musik
Gondang Oguong akan didudukan
sebagai kemampuan terakhir setelah
menguasai konsep tempo dan ketukan.
Metode pengamatan dan peniruan yang
dilakukan oleh Salman Azis dapat dilihat
pada gambar 3 berikut ini.

[
S
=
-~
3

-‘.‘\\,

)
N
y -

Loy

\J <
v g
X

Gambar 3. Metode pengamatan dan
peniruan teknik permainan golong alat
musik Celempong.
(Dokumentasi: Alif, 2022)

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik

[ J
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

Berlatih musik tentunya bukan
sesuatu yang instran. Apalagi metode
latihan yang dikembangkan Salman Azis
tidak menggunakan sarana notasi. Tidak
adanya notasi tentu saja membuat anak-
anak harus berlatih dengan mengingat-
ingat pola tabuhan instrumen dan
repertoar lagu sebagai wujud komposisi
musikalnya. Sambil mengingat-ingat pola
musikal dan lagu komposisinya, mereka
juga dihadapkan dengan konsep sajian
ensambel yang diterapkan pada kesenian
Gondang Oguong. Artinya bahwa peserta
didik sekaligus dilatih untuk dapat
melakukan komunikasi musikal yang baik
antara pemusik satu dengan yang lain.
Komunikasi musikal ini mutlak harus
dilakukan dengan baik agar sajian
Gondang Oguong dapat berjalan
sebagaimana mestinya.

Melalui aktivitas bermusik yang
cukup kompleks tersebut, tidak jarang
anak-anak melakukan kesalahan tabuhan
karena lupa pola musikal ada masalah
dengan instrumennya. Jika kesalahan itu
terjadi, Salman Azis segera mengingatkan
mereka dengan berteriak mengingatkan
pola tabuhan seperti apa yang harus
dimainkan. Tidak jarang Salman juga
bertepuk tangan untuk menjaga tempo
lagu yang sedang dimainkan anak-anak
dan hampir lepas. Tepuk tangan yang
dilakukan Salman Azis dalam hal ini
sebenarnya difungsikan sebagai
visualisasi metronom yang akan selalu
menjaga tempo. Bagi ana-anak yang
masih dalam tarap awal belajar musik
Gondang Oguong ketukan (metronom)
seringkali hilang seiring dengan
konsentrasi mereka kepada pola tubuhan
instrumen yang belum sepenuhnya
mereka hafal. Untuk itulah bunyi ketukan
metronom yang sesungguhnya abstrak
ada di alam ide masing-masing pemusik
tradisi trsebut pelu divisualisasikan
dengan gerakan tangan dan
diperdengarkan lewat bunyi tepukan
tangan.

Selayaknya seorang kondaktur,
selama proses latihan Salman juga terus
berdiri sambil berteriak memberikan
koreksi musikal kepada para penyaji
instrumen Gondang Oguong Yyang

27



Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman

Azis

kedapatan salah memainkan pola
musikalnya. Tidak hanya berdiri, bahkan
Salman terlihat juga menggerak-gerakan
anggota tubuhnya sebagai visualisasi dari
tempo dan pola tabuhan instrumen yang

harus dikontrol oleh masing-masing
pemusik. Gaya memimpin sajian musik
tradisi dengan berdiri sesungguhnya
bukan bagian dari tradisi penyajian

Gondang Oguong. Walaupun demikian
teknik ini selalu dipakai oleh salman
karena kebutuhannya memvisualisasikan
musik kepada anak-anak agar anak-anak
tersebut mudah mencerna apa yang dia
harapkan. Secara ringkas uraian terkait
dengan pola transmisi Salman Azis yang
berhasil dicatat sebagaimana gambar 4 di
bawah ini.

Guru sebagai
sumber belajar

. Menarik minat bermusik
(demonstrasi)
. Komunikasi dekat dan

berjarak
\ |

Murid sebagai

pembelajar 3. Menyimak dan

mempraktekkan/menirukan

~
N =

Gambar 4. Bagan pola transmisi musik
Gondang Oguong oleh Salman Azis.
(Sumber: Habibullah, 2022)

5. SIMPULAN

Dapat disimpulkan bahwa Salman Azis
adalah sosok seniman tradisi yang memiliki
dedikasi tinggi dalam menjaga eksistensi
Gondang Oguong di daerahnya. Kesadaran
membawanya bahwa Gondang Oguong
sejatinya bukan sekedar karya seni yang
mampu menghibur. Lebih jauh bahwa inilah
bagian dari unsur kebudayaan masyarakat
adat Limo Koto di Kampar sebagai
penengara identitas lokal.

Sudah selayaknya sebagai identitas
budaya lokal maka Gondang Oguong perlu
dijaga kelestariannya dengan cara terus
mentransmisikan kepada anak generasi
Limo Koto. Apa yang dipikirkan Salman Azis
tentang Gondang Oguong terkait penengara
identitas budaya Kampar mendorongnya
untuk  melakukan  proses  transmisi

28

kemampuan praktikal kesenian ini kepada
anak-anak.

Melalui metode-metode pelatihan
yang ia terapkan kepada anak-anak seperti:
(1) menarik minat memainkan Gondang
Oguong, (2) menerapkan komunikasi dekat
dan berjarak, dan (3) transfer kemampuan
praktik dengan melihat dan menirukan. Pola
transmisi musik yang dilakukan oleh Salman
Azis pada dasarnya bertujuan membentuk
karakter generasi muda yang mengenal dan
akrab dengan jati diri budayanya melalui
musik sejak dini. Pengenalan sejak dini
menjadi jaminan generasi muda memiliki
ketahanan budaya Melayu-Kampar.

6. DAFTAR ACUAN

Bakan, Michael B. 1999. Music of Death and
New Creation: Experiences in the
World of Balinese Gamelan
Beleganjur. Chicago: University of
Chicago Press.

Habibullah, Reizki. 2018. “Maakun Buni
Celempong Dalam Kesenian Gondang
Oguong: Sebuah Proses Pelarasan
Musik Tradisi.” Dewa Ruci: Jurnal
Pengkajian Dan Penciptaan Seni 13
(1): 21-29.

I[rawati, Eli. 2016. “Transmisi Kelentangan
Dalam Masyarakat Dayak Benuaq.”

Resital: Jurnal Seni Pertunjukan
(Journal of Performing Arts) 17 (1): 1—
18.

I[rawati, Eli, Wisma Nugraha, and Timbul
Haryono. 2017. “Aspek-Aspek
Transmisi Kelentangan Dalam
Konteks Ritual Masyarakat Dayak
Benuag Di Kalimantan Timur.
Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada.

Malloch, S, and C Trevarthen. 2009.
Communicative Musicality: Exploring
the Basis of Human Companionship.
Edited by Stephen Malloch and
Colwyn Trevarthen. Communicative
Musicality: Exploring the Basis of

Human Companionship. New
York, NY, US: Oxford University
Press.

Pangesti, Yuliana Sri. 2021. “Application of
Demonstration and Drill Methods for
Music Ensemble Practice in Junior

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik



High School Student in The Social
Interaction Perspective.” Jurnal Seni

Musik 10 (2): 5-10.
https://journal.unnes.ac.id/sju/index.p
hp/jsm/index.

Shelemay, Kay Kaufman, Gregory F Barz,
and Timothy J Cooley. 1997. “The
Ethnomusicologist, Ethnographic
Method, and the Transmission of
Tradition.” Shadows in the Field: New
Perspectives  for  Fieldwork in
Ethnomusicology, 189-204.

Wildani, Hasbina. 2015. “Kesenian
Gondang Gong Pada Masyarakat
Kelurahan  Kotalama  Kecamatan
Kunto Darussalam Kabupaten Rokan
Hulu.” Jom FISIP. Vol. 2.

Yanis, Cendra Putra. 2017. “Estetika
Bagaleta Pada Kesenian Gondang
Oguong Di Wilayah Adat Limo Koto.”
KOBA: Jurnal Seni Drama, Tari, Dan
Musik 4 (1): 88-97.

Yayo, Oleh, and Sami Francis. 2017.
“Transmisi  Alat Musik Sasando
Sebagai Media Seni Budaya Di
Kabupaten Rote Ndao Provinsi Nusa
Tenggara Timur,” 1-15.

Narasumber:

Salman Azis, 55 tahun, Seniman,
Bangkinang, Kabupaten
Kampar Provinsi Riau

Volume 15 No. 2 Desember 2022
Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik

JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snr'a]

29



