
 

 

 

                                                                              

Volume 15 No. 2 Desember 2022 

Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 
17 

 

 

TRANSMISI MUSIK LOKAL-TRADISIONAL GONDANG OGUONG  
OLEH SALMAN AZIS 

 
Reizki Habibullah1, Sigit Purwanto2, dan Riza Alif Aulia3 

1 Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP ISI Surakarta 
2 Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP ISI Surakarta 

3 Mahasiswa Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP ISI Surakarta 

E-mail korespondensi: reizkihabibullah@gmail.com1 
 

ABSTRACT 

Gondang Oguong is a local-traditional music ensemble of the community in the Limo Koto 
customary area of Kampar Regency. Until now, Gondang Oguong art is still being passed on 
to the next generation. This study aims to reveal and explain the transmission process of 
Gondang Oguong by artist Salman Azis, including objects, actors, and transmission 
mechanisms, using ethnographic methods. Salman Azis carried out the stages of the learning 
method, which began with efforts to attract children's interest, using close and distant 
communication patterns, as well as listening and imitating exercises. Transmission is one of 
the essential aspects of cultural inheritance related to enculturation, internalization, education, 
and socialization activities. For this reason, this research is expected to support the 
sustainable practices of local-traditional music as part of the culture. 

Keywords: Transmission, Gondang Oguong, ethnic music, Salman Azis 

 
ABSTRAK 

Gondang Oguong adalah ansambel musik lokal-tradisional masyarakat di wilayah adat Limo 
Koto Kabupaten Kampar. Sampai saat ini kesenian Gondang Oguong masih terus diwariskan 
kepada generasi selanjutnya. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap dan menjelaskan 
proses transmisi Gondang Oguong oleh seniman Salman Azis, meliputi objek, pelaku serta 
mekanisme transmisi, dengan menggunakan metode etnografi. Salman Azis melakukan 
tahapan metode pembelajaran yang diawali dengan upaya menarik minat anak-anak, 
menggunakan pola komunikasi dekat dan berjarak, serta latihan menyimak dan menirukan. 
Transmisi menjadi salah satu aspek penting dalam pewarisan kebudayaan yang berkaitan 
dengan aktivitas enkulturasi, internalisasi, pendidikan, hingga sosialisasi, untuk itu penelitian 
ini diharapkan turut serta mendukung praktik-praktik keberlangsungan musik lokal-tradisional 
sebagai bagian dari kebudayaan. 

Kata Kunci: Transmisi, Gondang Oguong, musik lokal-tradisional, Salman Azis 

 
1. PENDAHULUAN 

Keberlangsungan musik sebagai 
produk kebudayaan tentu memerlukan 
proses regenerasi yang ideal. Regenerasi 
dapat berjalan baik salah satunya ditunjang 
melalui terjadinya proses transmisi yang 
baik. Dalam perkara musik, Shelemay 
menyebut jika transmisi didefinisikan 
sebagai proses penerusan pesan musikal 
yang dapat berupa materi-materi dalam 
bentuk oral, aural, ataupun literatur 

(Shelemay, Barz, and Cooley 1997, 154). 
Pembicaraan mengenai proses transmisi 
dalam musik sesunggunya dapat 
menyentuh tiga aspek pokok sekaligus, 
yaitu objek transmisi, pelaku transmisi, dan 
mekanisme transmisi (Irawati 2016, 1). 

Pentingnya proses transmisi untuk 
menjaga eksistensi musik lokal-tradisional 
dalam geliat kebudayaan juga berlaku pada 
kehidupan ansambel musik lokal-tradisional 
Gondang Oguong di masyarakat Kabupaten 
Kampar, Provinsi Riau. Musik lokal-



 

 

Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman 

Azis 

18 

  Volume 15 No. 2 Desember 2022 

  Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 

 

tradisional ini yang oleh sebagian 
masyarakat wilayah adat Lima Koto Kampar 
juga disebut Celempong/Calempong 
Oguong merupakan ansambel yang terdiri 
dari seperangkat Celempong/Calempong 
dengan 6 buah nada, dua perangkat alat 
musik perkusif yang disebut dengan 
Katepak dan dua buah Oguong. Perangkat 
musik lokal-tradisional ini umumnya 
dimainkan oleh 5 orang pemusik dengan 
masing-masing perannya sebagai pemain 
tingka celempong, satu pemain golong 
celempong, dua pemain Katepak, dan satu 
pemain oguong. 

Melihat perkembangan Gondang 
Oguong di Kabupaten Kampar, sebenarnya 
musik kasat mata tergolong masih terlihat 
berkembang baik. Hal ini terbukti ketika 
dalam dekade terakhir cukup banyak 
frekuensi pementasan Gondang Oguong di 
masyarakat setempat, baik dalam bentuk 
undangan upacara adat, acara pesta 
perkawinan, hingga festival seni yang 
diselenggarakan pemerintah maupun pihak 
swasta. Namun cukup disayangkan ketika 
kesemarakan pertunjukan musik ini justru 
terasa berkurang secara spirit musik lokal-
tradisional suku Melayu. Semua itu 
dikarenakan perkembangannya cenderung 
didominasi oleh ekspresi kebaruan yang 
seringkali kurang bijak mempertimbangkan 
wujud tradisi ansambel Gondang Oguong. 
Singkatnya, perkembangan Gondang 
Oguong yang sekarang terjadi justru sedikit 
banyak lepas dari spirit identitas musik 
lokal-tradisional masyarakat Melayu 
setempat. 

Bagi sebagian pemusik Gondang 
Oguong di Kampar, proses perkembangan 
sebagaimana sekarang seringkali tidak 
dianggap masalah kebudayaan Melayu, 
bahkan perkembangan tersebut dimaknai 
sebagai sisi inovatif sebagai cerminan 
kretaivitas seniman ketika merespon 
perkembangan zaman. Namun bagi 
sebagian yang lain termasuk sosok Salman 
Azis (55 tahun), perkembangan Gondang 
Oguong yang kurang mempertimbangkan 
bahkan sampai mengkaburkan identitas 
budaya musiknya adalah suatu masalah 
besar bagi perkembangan dan pewarisan 
musik lokal-tradisional khas masyarakat 

Melayu.  
Kegelisahan seperti yang dialami 

Salman Azis tersebut sebenarnya dapat 
dimaklumi, mengingat ia memang 
merupakan salah satu seniman yang secara 
konsisten selama hidupnya mendedikasikan 
diri untuk eksistensi kesenian musik tradisi, 
khususnya di wilayah adat Limo Koto 
Kabupaten Kampar. Salman Azis yang 
tumbuh dan berkembang bersama sosok 
ayahnya yang juga seorang maestro musik 
lokal-tradisional ini, telah berkesenian sejak 
usia remaja hingga sekarang. Dari ayahnya 
Salman Azis mempelajari banyak khazanah 
kesenian tradisi seperti sastra lisan pantun 
atui, dondong, batimang, baghandu, alat 
musik lokal-tradisional Gambang, Sunai 
hingga ansambel Gondang Oguong. 
Berbekal pengalaman dan pengetahuan 
musikal tersebut Salman Azis telah 
bergabung dengan banyak kelompok musik 
lokal-tradisional di Kampar khususnya, 
mulai dari bentuk sajian tradisi hingga 
bentuk perkembangannya yang 
membuatnya membuat memiliki 
pemahaman yang lebih tentang musik 
Gondang Oguong dan budaya Melayu yang 
melatari pembentukannya.  

Berangkat dari kegelisahan dalam 
proses pewarisan dan perkembangan 
Gondang Oguong yang sebagaimana 
tersebut itulah, maka kemudian 
memunculkan kesadaran dan ide besar 
sosok Salman Azis sebagai seniman tradisi 
untuk menjaga keberlangsungan 
pengetahuan dan pengalaman musikal 
ansambel Gondang Oguong dalam bentuk 
tradisinya secara lebih awal kepada anak-
anak. Upaya tersebut dilakukannya dengan 
membentuk kelas belajar ansambel 
Gondang Oguong secara suka rela di 
kediamannya dengan pengelolaan secara 
mandiri. Pembukaan kelas belajar tersebut 
juga diiringi dengan penciptaan metode 
transmisi khusus untuk pembelajaran 
ansambel Gondang Oguong bagi anak-
anak, yang berbasis pada kearifan lokal 
budaya daerahnya. Pada gambar 1 berikut 
ini adalah dokumentasi proses latihan kelas 
belajar ansambel Gondang Oguong oleh 
Salman Azis. 



 

 

 

                                                                              

Volume 15 No. 2 Desember 2022 

Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 
19 

 

 

Gambar 1. Proses latihan kelas belajar 
ansambel Gondang Oguong. 

(Dokumentasi: Salman Azis, 2020) 

Dalam pikiran Salman Azis bekal 
kompeten yang dimiliki dalam bidang musik 
lokal-tradisional Gondang Oguong penting 
untuk diwariskan kepada generasi penerus. 
Bagi Salman Azis sebenarnya kemampuan 
pengetahuan musikal Gondang Oguong 
apabila mampu ditularkan secara maksimal 
kepada anak generasi muda, maka 
sekaligus juga dapat bermanfaat lebih luas 
untuk menjamin keberlangsungan budaya 
musik lokal-tradisional di wilayah adat Lima 
Koto Kabupaten Kampar tanpa harus 
mencerabut dari akar identitas budayanya.  

Dedikasi tinggi dari seorang 
seniman tradisi seperti Salman Azis dalam 
menjaga eksistensi Gondang Oguong 
melalui jalur transmisi pendidikan informal 
kepada anak-anak, menjadi menarik karena 
tidak semua seniman Gondang Oguong di 
wilayah Lima Koto tertarik atau mampu 
mentransmisikan kemampuannya kepada 
anak-anak. Usaha transmisi yang dilakukan 
oleh Salman Azis kiranya cukup berhasil, 
terbukti dengan banyaknya anak-anak yang 
berminat dan bertahan mengikuti proses 
pembelajaran yang dilakukan. Menurut 
Irawati keberhasilan proses dipercaya 
menjadi salah satu aspek pendukung 
keberlangsung praktik kebudayaan (Irawati 
2016, 4). Bertolak dari kiprah Salman Azis 
dalam melakukan pewarisan seni ansambel 
Gondang Oguong tersebut, maka penelitian 
ini akhirnya perlu dilakukan untuk melihat 
sejauh mana proses transmisi dan 
kebermanfaatannya untuk 
keberlangsungsan ansambel musik lokal-
tradisional Gondang Oguong di wilayah adat 
Limo Koto. Penelitian ini merumuskan dua 
permasalahan yaitu (1) Mengapa musik 
lokal-tradisional Gondang Oguong di 

wilayah adat Limo Koto Kampar perlu terus 
ditransmisikan? (2) Bagaimana proses 
transmisi musik lokal-tradisional Gondang 
Oguong oleh Salman Azis? 

2. TINJAUAN PUSTAKA 

Penelitian ini memiliki kajian objek 
formal berupa transmisi musik lokal-
tradisional Gondang Ogung dan kajian 
objek material berupa peran sosok Salman 
Azis terkait usahanya dalam melakukan 
proses transmisi musik lokal-tradisional 
tersebut. Terkait dengan data studi yang 
membahas tentang Gondang Oguong dapat 
dibilang cukup terbatas, khususnya 
persoalan kuantitas. Penelitian yang 
membahas tentang Gondang Oguong 
sebagai objek kajiannya dapat ditemukan 
pada artikel Reizki Habibullah (2018) yang 
berjudul “Maakun Buni Celempong dalam 
Kesenian Gondang Oguong: Sebuah 
Pelarasan Musik Tradisi”. Habibullah pada 
penelitiannya membuktikan kekhasan dari 
pelarasan alat musik Celempong dalam 
ansambel musik lokal-tradisional Gondang 
Oguong dengan cara merumuskan secara 
akademis pengetahuan empirik para 
pelarasnya. Bagian penting dalam tesis 
tersebut adalah uraian mengenai 
pembentukan struktur jarak nada yang 
sesuai dengan cita rasa musikal para 
pelarasnya. Berdasarkan studi pustaka 
terhadap kajian yang dilakukan oleh 
Habibullah ini memberikan informasi 
komprehensif terkait dengan bentuk dan 
sajian ansambel musik lokal-tradisional 
Gondang Oguong di wilayah adat Limo Koto 
Kampar. 

Cendra Putra Yanis (2017) dengan 
tulisannya berjudul “Estetika Bagaleta Pada 
Kesenian Gondang Oguong di Wilayah Adat 
Limo Koto Kampar”. Artikel tersebut secara 
spesifik membahas aspek teknis tabuhan 
alat musik Celempong yang menghadirkan 
estetika bagaleta yang dikaji menggunakan 
teori estetika oleh Monroe Beardsley yaitu 
unsur unity (kesatuan), kerumitan 
(complexity), instensity (kesungguhan atau 
kekuatan). Penelitian yang dilakukan oleh 
Cendra Putra Yanis menunjang informasi 
terkait nilai estetika yang lahir dari aspek 
teknis permainan alat musik dalam 
ansambel Gondang Oguong di Kampar. 



 

 

Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman 

Azis 

20 

  Volume 15 No. 2 Desember 2022 

  Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 

 

Artikel jurnal Hasbina Wildani 
(2015) berjudul “Kesenian Gondang Gong 
Pada Masyarakat Kelurahan Kota Lama 
Kecamatan Kunto Darussalam Kabupaten 
Rokan Riau”. Dalam tulisan ini Wildan 
mencoba melakukan deskriptif analitis 
terhadap eksistensi kesenian Gondang 
Gong atau disebut juga Gondang Oguong 
yang terdapat di salah satu kelurahan Kota 
Lama, Kunto Darussalam, Rokan, Riau. 
Melalui penelitiannya menemukan fakta 
bahwa dalam tahun tersebut terasa adanya 
kemunduran eksistensi dari kesenian 
Gondang Oguong. Kemunduran ini dipicu 
oleh beberapa faktor yaitu: kurangnya 
tenaga pengajar, tidak adanya wadah untuk 
belajar musik Gondang Oguong di daerah 
tersebut, adanya pengaruh semakin 
berkembangnya musik moderen yang 
muncul sebagai pilihan lain dari masyarakat, 
dan kurangnya perhatian pelestarian dari 
masyarakat hingga pemerintah. Penelitian 
ini pada akhirnya memberi arahan untuk 
melihat secara lebih luas tentang gejala 
kemunduran eksistensi dari musik lokal-
tradisional Gondang Oguong khusunya di 
wilayah Kabupaten Kampar, Riau. 

Terkait dengan topik transmisi 
musik lokal-tradisional, literatur yang dapat 
ditinjau sejauh ini adalah studi disertasi Eli 
Erawati (2017) yang berjudul “Aspek-Aspek 
Transmisi Kelentangan Dalam Konteks 
Ritual Masyarakat Dayak Benuaq Di 
Kalimantan Timur”. Irawati dalam kajiannya 
berfokus pada proses transmisi kesenian 
Kelentangan dengan peninjauan 
komprehensif terhadap aspek-aspek yang 
terlibat di dalamnya. Irawati menyoroti dan 
menegaskan dalam penelitiannya bahwa 
pentingnya transmisi musik sebagai upaya 
merawat keberlangsungan praktik-praktik 
kebudayaan.  

Pustaka lain tentang topik transmisi 
musik selanjutnya yang ditinjau adalah 
artikel ilmiah “Transmisi Alat Musik Sasando 
Sebagai Media Seni Budaya Di Kabupaten 
Rote Ndao Provinsi Nusa Tenggara Timur” 
karya Yayo Sami Francis (2017) . Pada 
artikel tersebut Yayo Sami Francis mengkaji 
proses transmisi Sasando yang melibatkan 
berbagai aspek mulai dari institusi sosial 
seperti keluarga, masyarakat, pendidikan 

formal, tempat ibadah hingga peran media 
massa. Studi ini juga melihat respon 
masyarakat terhadap perkembangan alat 
musik Sasando.  

3. METODE 

Pendekatan etnografi digunakan dalam 
penelitian ini untuk mengungkap dan 
menjelaskan proses transmisi musik 
Gondang Oguong yang dilakukan oleh 
seniman Salman Azis. Pendekatan ini pada 
dasarnya menempatkan peneliti sebagai 
field worker yang terlibat untuk mengamati 
dan mendokumentasikan aktifitas dalam 
berbagai peristiwa transmisi musik, melalui 
pencatatan, wawancara dan pengumpulan 
data-data kualitatif lainnya.  Data yang telah 
terkumpul kemudian menjadi landasan 
untuk dicatat, disusun, dibaca ulang, 
dianalisis sehingga menjadi konstruksi 
pengetahuan tentang transmisi musik lokal-
tradisional Gondang Oguong oleh Salman 
Azis.   

4. PEMBAHASAN 

4.1 Eksistensi dan Urgensi Transmisi 
Gondang Oguong di Limo Koto 

Salah satu dari ragam seni 
masyarakat adat Limo Koto adalah 
Gondang Oguong. Gondang Oguong 
merupakan musik tradisi setempat dengan 
ensambel musik yang terdiri dari: (1) satu 
solobuan (satu set) instrumen celempong 
dengan lima atau enam buah nada, (2) dua 
buah ketepak (kendang), dan (3) dua buah 
oguong (gong). Instrumen Gondang 
Oguong tergolong perangkat perkusi baik 
dalam bentuk melodis maupun ritmis. 
Instumen calempong dan oguong terbuat 
dari logam (jenis besi atau kuningan) yang 
dimainkan dengan ditabuh menggunakan 
alat pemukul khusus yang terbuat dari kayu. 
Sementara untuk ketepak adalah jenis 
instrumen membran kulit binatang yang 
tergolong keluarga kendang yang 
dibunyikan dengan telapak tangan pemain 
instrumennya.  

Gondang Oguong dapat ditemukan 
di delapan wilayah (nagari) adat Limo Koto 
dengan tampilannya yang dapat memiliki 
perbedaan satu dengan yang lainnya. 
Walaupun demikian apabila dilihat 



 

 

 

                                                                              

Volume 15 No. 2 Desember 2022 

Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 
21 

 

seksama, secara keseluruhan dibanding 
perbedaannya lebih cenderung memiliki 
kesamaan. Mayoritas kesamaan yang 
muncul menandakan bahwa masing-masing 
Gondang Oguong tersebut memang masih 
satu keluarga besar yaitu sebagai seni 
musik tradisi masyarakat adat Limo Koto.  

Kesamaan-kesamaan yang dapat 
dijumpai terutama pada bentuk organologi 
instrumen, peran musikal instrumen dalam 
sajian komposisi musiknya, jumlah 
instrumen ketepak yang terdiri dari dua 
buah dan masing-masing dimainkan oleh 
satu orang, serta dua buah oguong yang 
tergantung pada tempatnya dan dimainkan 
oleh satu orang saja. Sementara sedikit 
perbedaan seringkali terlihat pada 
penentuan jumlah pemaian musik, 
beberapa repertoar lagu (komposisi 
musikal), dan jumlah calempong yang 
digunakan dalam satu solobuan (ada yang 
melengkapi dengan enam nada dan/atau 
lima nada).  

Bagi masyarakat adat Limo Koto di 
Kampar, Gondang Oguong dapat 
difungsikan sebagai sarana seni hiburan. 
Selain itu, Gondang Oguong juga dilibatkan 
dalam kelengkapan syarat upacara adat. 
Sebagai hiburan maka kesenian ditampilkan 
sebagai suguhan seni kepada tamu 
undangan atau penonton umum dalam 
peristiwa hajatan di masyarakat layaknya 
acara sunatan, pernikahan, dan lainnya. 
Fungsi Gondang Oguong sebagai 
kelengkapan pelaksanakan upacara adat 
bisa ditemukan seperti ketika terjadi 
pelaksanaan musyawarah adat atau dikenal 
dengan nama Batogak Niniok Mamak. 
Pelaksanaan Batogak Niniok Mamak 
menurut konvensinya memang harus 
menghadirkan kesenian Gondang Oguong. 
Begitu pentingnya kehadiran Gondang 
Oguong dalam upacara adat tersebut 
sampai-sampai muncul anggapan 
masyarakat jika tanpa suara musik lokal-
tradisional Gondang Oguong maka 
pelaksanaan upacara Batogak Niniok 
Mamak dianggap tidak sah. Bahkan 
sebagian masyarakat pun percaya apabila 
Batogak Niniok Mamak tanpa 
menghadirkan Gondang Oguong dapat 
mengundang bencana berupa tuah negatif 
bagi para peserta yang melaksanakan 

(Cendra Putra Yanis, 2017:89). 
Pandangan masyarakat Limo Koto 

terhadap keberadaan Gondang Oguong 
yang sebagaimana tersebut dalam hal ini 
dapat ditarikan jika Kehadirannya di tengah 
masyarakatnya tidak sekedar dipandang 
sebagai karya seni biasa. Gondang Oguong 
adalah karya seni musik lokal-tradisional 
setempat yang telah dimaknai sebagai 
simbol jati diri dari keberadaan masyarakat 
adat Limo Koto. Kesenian ini mengikat 
antara diri mereka di masa sekarang 
dengan genetika estetik leluhur di masa lalu.  

Melalui bentuk dan alunan musik 
tradisi Gondang Oguong, mereka merasa 
lengkap sebagai pribadi masyarakat 
Melayu-Limo Koto yang memiliki leluhur 
sebagai asal-usulnya. Untuk itu akan 
menjadi wajar ketika acara adat yang 
penting seperti Batogak Niniok Mamak yang 
merupakan cerminan identitas budaya 
dalam tataran praktik sosial masyarakat 
Limo Koto tersebut, akan terasa kurang 
lengkap apabila tidak menghadirkan unusr 
identitas budaya yang lain yang dalam hal 
ini adalah kesenian Gondang Oguong. Hal 
itu pun sebagaimana diungkapkan melalui 
pandangan yang menyebut jika akan “tidak 
sah” apabila Batogak Niniok Mamak tanpa 
menghadirkan Gondang Oguong. Dalam 
tataran lebih dalam bahkan ketidak hadiran 
seni tersebut dalam upacara Batogak Niniok 
Mamak sampai dengan dimitoskan ‘dapat 
mendatangkang musibah bagi para 
pelaksana upacara yang berani melanggar 
tidak menghadirkannya’. 

Seiring laju zaman kemoderenan, 
sebagaimana pula nasib-nasib seni tradisi di 
daerah lain pada umumnya di Indonesia, 
maka eksistensi Gondang Oguong di 
masyarakat adat Limo Koto kurang begitu 
baik. Terlihat demikian terutama di kalangan 
generasi muda yang sesungguhnya akan 
menjadi tulang punggung perawat dan 
penentu jati diri masyarakat adat Limo Koto 
di masa depan. Banyak dari generasi muda 
Limo Koto yang kurang mengenal dan/atau 
tidak mengenal secara baik Gondang 
Oguong. Hal tersebut pun seturut dengan 
pengenalan dan pemahaman mereka 
tentang unsur-unsur budaya Melayu yang 
lain yang berkembang dalam masyarakat 
adat Limo Koto. 



 

 

Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman 

Azis 

22 

  Volume 15 No. 2 Desember 2022 

  Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 

 

 Pola pikir kemoderenan yang 
bersifat rasional dan praktis sedikit banyak 
ikut mendorong pemaknaan yang berbeda 
dari para generasi muda terhadap 
kedalaman simbolik alam pikir tradisi Limo 
Koto yang juga terdapat pada seni Gondang 
Oguong ini. Tidak seperti generasi tua yang 
masih terbiasa memahami simbol-simbol 
identitas dan mampu mengurai untuk 
memaknainya dengan baik, maka bagi anak 
generasi yang telah terpengaruh pola pikir 
praktis akan cukup sulit untuk dapat 
menyelami makna simbolis dalam unsur-
unsur kebudayaan Limo Koto secara lebih 
dalam. Hasilnya anak generasi Limo Koto di 
masa sekarang, cenderung secara praktis 
saja memaknai kehadiran Gondang Oguong 
yaitu “hanya” sebagai salah satu kesenian 
yang sekedar berfungsi sebagai hiburan 
masa lalu. Wajar saja karena memang 
ketika mereka merasa sudah tidak terhibur 
lagi dengan kesenian tersebut maka secara 
praktis pula mereka menyikapinya untuk 
tidak merasa penting menyukai dan 
mempelajari. Untuk itulah kemudian banyak 
yang menganggap Gondang Oguong 
sekedar karya seni biasa dari masa lalu 
yang kurang relevan karena kurang mampu 
menghibur untuk mereka di masa sekarang. 

Keadaan seperti ini semakin terasa 
cepat ketika modernisasi pada akhirnya 
juga terpaut dengan era industri seni masal 
dan globalisasi. Industri seni masal 
menciptakan hasil-hasil seni dengan 
kedalam estetik yang seragam untuk dapat 
dikonsumsi oleh seluruh kalangan dan 
seluruh latar belakang etnis. Industri seperti 
ini lebih mengarah pada pelepasan hasrat 
manusia untuk mendapatkan “hiburan seni” 
tanpa harus mempertimbangkan secara 
dalam tentang makna seni sebagai media 
estetik dan etika kemasyarakatan. 
Demikianlah maka musik-musik masal pun 
berkembang dan disebarkan secara massif 
melalui media-media moderen yang mudah 
menjangkau seluruh lapisan masyarakat 
untuk kebutuhan konsumsi seni hiuburan. 

Sementara itu, sifat globalisasi yang 
secara komunikasi sangat terbuka juga 
memiliki implikasi nyata bahwa tidak ada 
lagi sekat-sekat yang ketat bagi 
masyarakat. Masing-masing etnis dari 

seluruh dunia termasuk masyarakat adat 
Limo Koto, dapat berinteraksi bebas 
sehingga saling melihat, mengenal, 
mencontoh, hingga mengadopsi unsur-
unsur budaya satu dengan yang lainnya. 
Masyarakat adat Limo Koto yang semula 
tidak mengenal secara luas unsur-unsur 
budaya dari luar, sekarang menjadi terbuka 
dengan banyak pengalaman dan kenyataan 
yang berbeda yang sebelumnya tidak 
ditemui dalam budaya Limo Koto. Bagi 
mereka yang kurang siap dengan 
perubahan yang dibawa era golabilasi 
seperti ini maka akan dengan mudah 
beradaptasi dan akhirnya memiliki selera 
seni yang berbeda yang berasal dari luar 
kebiasaan kulturnya tanpa penyaringan 
yang ketat terhadap unsur-unsur budaya 
lain yang berakibat negatif terutama terkait 
masalah identitas budya Limo Koto. 

Melihat kenyataan sebagaimana 
tersebut seharusnya hal ini sesegera 
mungkin dapat diantisipasi. Antisipasi yang 
memungkinkan untuk dilakukan salah 
satunya adalah dengan melakukan 
transmisi-transmisi kebudayaan sedini 
mungkin kepada anak generasi calon 
pewaris identitas budaya Limo Koto. Jalur 
pendidikan dapat menjadi sarana yang 
efektif untuk sesegera mungkin melakukan 
transmisi-transmisi kebudayaan tersebut. 
Termasuk dalam hal ini adalah transmisi 
terhadap kesenian Gondang Oguong 
sebagai kesenian yang serat dengan nilai-
nilai adat Limo Koto sekaligus penengara 
identitas budaya masyarakat adat Limo 
Koto. 

Sejauh ini transmisi mengapresiasi 
dan menyajikan Gondang Oguong memang 
sudah dilakukan namun tampaknya masih 
belum berjalan dengan ideal. Memang ada 
beberapa sekolah formal yang memasukan 
materi Gondang Oguong dalam 
ekstrakulikuler. Namun demikian dari 
banyaknya sekolah yang ada di Kabupaten 
Kampar ternyata hanya beberapa saja yang 
secara sadar memasukan meteri belajar 
Gondang Oguong, dan itu pun masih dalam 
tataran format pembelajaran ekstrakulikuler. 
Beberapa sekolah informal seperti sanggar-
sanggar seni yang ada di Kampar memang 
ada yang yang mengajari muridnya untuk 



 

 

 

                                                                              

Volume 15 No. 2 Desember 2022 

Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 
23 

 

bermain Gondang Oguong, akan tetapi 
jumlahnya masih dapat dihitung dengan jari. 

Beberapa kendala untuk 
menularkan kemampuan tradisi Gondang 
Oguong kepada anak-anak memang dapat 
dijumpai. Selain faktor ketersediaan 
instrumen musiknya juga terkendala dengan 
guru sebagai pengajarnya. Sebenarnya di 
Kabupaten Kampar masih cukup banyak 
seniman-seniman dari generasi tua yang 
mampu memainkan Gondang Oguong, 
sayangnya sangat sedikit yang memiliki 
kemampuan untuk melatihkan kemampuan 
seni tersebut kepada anak-anak. Jikalau 
pun ada yang memiliki kemampuan untuk 
melatih anak-anak, biasanya mereka 
kurang menyadari betapa pentingnya 
menyiapkan anak-anak untuk memahami 
dan mampu memainkan Gondang Oguong 
demi kebelangsungan kesenian ini dan 
untuk eksistensi kebudayaan Melayu-Limo 
Koto di masa depan. 

4.2 Salman Azis Transmitor Gondang 
Oguong untuk Anak-Anak 

Tidak banyak seniman tradisi 
Gondang Oguong di Kabupaten Kampar 
yang memiliki konsentrasi pada dunia 
transmisi kemampuan seninya kepada 
anak-anak. Di balik kelangkaan sosok 
seniman yang memiliki minat dan 
kemampuan sebagaimana tersebut, muncul 
salah satu sosok bernama Salman Azis. 
Salman Azis (55 tahun) dikenal sebagai 
seorang seniman musik lokal-tradisional 
yang serba bisa. Ia berasal dari Kabupaten 
Kampar, tepatnya di Kecamatan 
Bangkinang. 

Keseharian Salaman Aziz selain 
menggeluti profesi sebagai pekerja seni 
tradisi, dalam kesehariannya juga bertani 
karet. Kemampuan Salman Azis sebagai 
pemusik tradisi semakin lengkap ketika 
dirinya mampu juga membuat alat-alat 
musik lokal tradisi Kampar. Untuk itu di sela-
sela kegiatan pertunjukan dan bertani karet, 
ia pun terkdang membuat alat musik tradisi 
tersebut baik sebagai pesanan atau pun 
untuk mencukupi kebutuhannya sendiri. 

Salman Azis lahir dari kelurga 
seniman tradisi dan sekaligus budayawan di 
Kampar yang cukup diakui oleh masyarakat 
setempat. Sebagaimana kebiasaan dalam 

proses transmisi pengetahuan dan 
kemampuan seni di masyarakat tradisi, 
maka kompetensi yang Salman Azis miliki 
juga hasil belajar dengan keluarga dekatnya 
yang dalam hal ini adalah ayahnya sendiri. 
Sedari kecil Salman Azis memang kerap 
menyaksikan bagaimana ayahnya 
memainkan celempong dalam ansambel 
Gondang Oguong, membuat alat-alat 
musik, hingga melantunkan berbagai bentuk 
pantun atau sastra lisan khas budaya 
Kampar. 

Seturut waktu berlalu, kemampuan 
Salman Azis meningkat ketika ia mendapat 
pengayaan seni dari beberapa guru selain 
ayahnya. Guru tersebut terutama Pak Kutar 
Bangau, seorang seniman ulung yang juga 
rekanan dari sang ayah. Bersama Kutar 
Bangau, Salman Azis belajar banyak 
tentang bagaimana membuat alat musik 
gambang kayu khas Kampar yang 
merupakan manifestasi dari alat musik 
celempong berbahan logam. Pengalaman-
pengalaman itulah yang direkam oleh 
Salman sebagai sebuah pengetahuan 
praksis yang kelak menjadi keahlian utama 
yang dimilikinya. 

Mempelajari hal-hal praksis seni 
bukan berarti Salman Azis mengabaikan 
untuk mempelajari perkara budi pekerti 
dalam budaya masyarakat adat Limo Koto. 
Hal tersebut memang telah menjadi 
kewajaran dalam tradisi transmisi kesenian 
lokal di Kampar, bahwa kecakapn dalam hal 
menyajikan kesenian harus disertai juga 
dengan pemahaman-pemahaman 
mendalam tentang mengenai nilai-nilai 
moralitas dan falsafah kultural masyarakat 
adat Kampar. Bagaimanapun seni tradisi 
sebagaimanifestasi artefak kebudayaan 
adalah hasil turunan dari ide-ide besar 
tentang kebudayaan (mantifak) dan pilihan 
tata sosial masyarakatnya. Belajar praktik 
kesenian secara mendalam pada akhirnya 
akan sampai juga pada makna-makna 
kebudayaan yang melatar belakangi 
kesenian tersebut. 

Berbekal pengalaman dan 
pengetahuan musikal yang dimiliki oleh 
Salman Azis membawanya bergabung 
dengan banyak kelompok musik lokal-
tradisional di Kampar khususnya, baik 
dalam bentuk tradisi hingga bentuk 



 

 

Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman 

Azis 

24 

  Volume 15 No. 2 Desember 2022 

  Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 

 

perkembangannya. Salman Azis menyadari 
bahwa kompetensi yang ia miliki sudah 
seharusnya dapat diwariskan kepada 
generasi berikutnya, sebagai mana ia 
mewarisi pengetahuan praksis tersebut dari 
generasi terdahulunya. Menurut Salman 
Azis, bila generasi berikutnya mengenal 
dengan baik akar budayanya maka kuatlah 
pondasi diri mereka untuk menghadapi 
keragaman budaya yang ada. Melalui 
pikiran yang sederhana, ia memiliki 
gagasan jika sebenarnya kemampuan 
pengetahuan musikal Gondang Oguong 
apabila mampu ditularkan secara maksimal 
kepada anak generasi muda, maka 
sekaligus juga dapat bermanfaat lebih luas 
untuk menjamin keberlangsungan budaya 
musik lokal-tradisional di wilayah adat Lima 
Koto Kabupaten Kampar. 

Pandangan dan harapan Salman 
Azis adalah bahwa kebudayaan Melayu-
Limo Koto di Kampar memiliki eksistensi 
yang mumpuni. Harapan dapat terwujud 
apabila identitas kebudayaan Limo Koto 
mampu disadari sepenuhnya oleh para 
generasi penerus kebudayaan tersebut. 
Konsep idealisme tersebut membawa 
Salman Azis untuk berfikir bahwa perlu 
proses transmisi yang konsisten dan 
menyasar secara khusus kepada generasi 
muda di Kampar sebagai calon penerus 
keberlangsungan budaya Limo Koto. 

Berdasarkan harapannya tersebut 
maka Salman Azis pun tergerak untuk 
bertindak dengan mendayagunakan seluruh 
pengetahuan dan kemampuan praktik seni 
tradisinya untuk ikut melakukan penguatan-
penguatan identitas budaya Limo Koto di 
Kabupeten Kampar. Proses transmisi 
kemampuan seni tradisi kepada anak-anak 
ia pilih menjadi alat perjuangan penguatan 
kebudayaan tersebut. Dalam hal ini potensi 
seni musik lokal-tradisional Gondang 
Oguong mencoba ia ajarkan kepada anak-
anak di Kampar. 

Salman Azis mulai mengajarkan 
musik lokal-tradisional Gondang Oguong 
dengan menerima taawaran sebagai guru 
ekstrakulikuler di beberapa SD di daerah 
Kampar. Harapannya yang besar untuk 
keberlangsungan Gondang Oguong di 
Kabupaten Kampar membuat Salman Azis 

tidak merasa lelah walaupun harus 
berkeliling secara rutin dari sekolah satu ke 
sekolah yang lainnya. Apalagi ketika melihat 
kecerian anak-anak ketika memainkan 
Gondang Oguong, maka semua lelah hilang 
berganti dengan semangat besar untuk 
terus mentransmisikan kemampuan seni 
Gondang Oguong kepada anak-anak. 

Pandemi Covid yang sampai ke 
Indonesia pada tahun 2020 telah membawa 
kefakuman dibeberapa lini termasuk di 
dunia pendidikan. Proses penanggulangan 
pandemi tersebut yang berlangsung hingga 
dua tahun, telah memaksa semua 
masyarakat Indonesia mengurangi kegiatan 
di luar rumah. Hal ini termasuk sekolah-
sekolah yang harus melaksanakan 
pendidikan secara daring menggunakan 
platform-platform di internet. Keadaan yang 
tidak menguntungkan tersebut berdampak 
juga pada proses transmisi Gondang 
Oguong dalam ekstrakulikuler di sekolah-
sekolah yang akhirnya harus berhenti total, 
bahkan hingga sekarang belum juga dimulai 
kembali walaupun pemerintah sebenarnya 
telah mengizinkan bagi sekolah-sekolah 
untuk kembali melakukan kegiatan belajar 
mengajar dengan tatap muka langsung. 

Merespon keadaan yang kurang 
menentu untuk keberlangsungan 
pembelajaran ekstrakulikuler Gondang 
Oguong di sekolah-sekolah tersebut, maka 
Salman Azis mulai membuka pembelajaran 
kesenian ini du rumahnya sendiri. Dengan 
menggunakan perangkat Gondang Oguong 
sederhana yang dimiliki, Salman Azis mulai 
mengundang anak-anak dilingkungan 
rumahnya untuk mau belajar seni musik 
lokal-tradisional Gondang Oguong. Langkah 
Salman Azis tersebut membuahkan hasil, 
banyak anak-anak yang tertarik dengan 
tabuhan Gondang Oguong yang ia mainkan 
di rumahnya. Mereka atas kemauan diri 
sendiri yang kemudian didorong oleh 
masing-masing orang tuanya, mulai 
berdatangan ke rumah Salman Azis untuk 
melakukan latihan Gondang Oguong. 

4.3 Pola-pola Transmisi Oleh Salman 
Azis      

Para peserta pelatihan oleh Salman 
Azis adalah usia anak sekolah dasar hingga 



 

 

 

                                                                              

Volume 15 No. 2 Desember 2022 

Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 
25 

 

remaja. Pelatihan musik tradisi Gondang 
Oguong terhadap anak usia sekolah dasar 
dengan remaja tentunya memerlukan 
strategi penanganan dan konsep capaian 
pembelajaran yang berbeda. 
Mempertimbangkan usia peserta didiknya 
maka Salman Azis menerapkan beberapa 
metode mengajar secara khusus. 

1. Menarik Minat Bemusik Anak-
anak  

Langkah pertama Salman Azis 
mencoba untuk menjajaki minat anak-anak 
untuk bermain musik Gondang Oguong. 
Usaha Salman dalam hal ini dilakukan 
dengan melibatkan murid-murid remajanya 
sebagai penarik minat calon murid anak-
anak untuk penasaran terhadap menyajikan 
Gondang Oguong. Murid-murid remaja yang 
pada dasarnya telah berlatih terlebih 
dahulu, kemudian dikumpulkan di rumah 
Salman dan selanjutnya diminta 
mendemonstrasikan beberapa repertoar 
Gondang Oguong yang sudah mereka 
kuasai. Dengan aktivitas berkesenian yang 
sengaja dilakukan di teras rumah Salman 
Azis, dengan sendirinya menarik 
masyarakat sekitar dan juga anak-anak 
untuk menonton proses latihan Gondang 
Oguong. 

Metode yang dilakukan Salman 
sebenarnya merupakan bentuk promosi 
secara tidak langsung. Dengan pertunjukan 
Gondang Oguong yang sengaja dilakukan 
di depan rumah (tempat publik) 
memungkinkan masyarakat sekitar yang 
mendengar bunyi musik menjadi tertarik 
mendekat. Berawal dari proses ini maka 
rasa penasaran dan ketertarikan anak-anak 
terhadap permainan Gondang Oguong 
muncul. Dapat dibuktikan ketika setelah 
pertunjukan banyak anak-anak yang 
mencoba mendekat dan meminta ikut dalam 
proses latihan. Metode ini serupa dengan 
metode demonstrasi dalam ilmu pendidikan 
yang kerap digunakan dalam materi 
pembelajaran-pembelajaran praktik. Seperti 
yang dituliskan Pangesti dalam artikelnya 
berjudul “Application Of Demonstration And 
Drill Methods For Music Ensemble Practice 
In Junior High School Student In The Social 
Interaction Perspective” bahwasanya 
penggunaan alat bantu – dalam hal ini 

adalah alat musik – yang divisualisasikan 
sebagai media untuk membantu 
pemahaman peserta didik lebih baik selama 
proses pembelajaran (Pangesti 2021, 6). 

Para orang tua anak yang juga 
melihat proses pembelajaran Gondang 
Oguong oleh Salman secara langung, pada 
akhirnya juga dapat menilai tentang aspek 
positif yang bisa ditimbulkan dari 
keterlibatan anak-anaknya kita mengikuti 
proses pelatihan. Dengan keterbukaan 
proses yang ditunjukan Salman Azis secara 
tidak langsung kepada orang tua calon anak 
didiknya, maka para orang tua tersebut 
pada akhirnya banyak yang mendukung dan 
memberi dorongan langsung kepada anak-
anaknya untuk mengikuti proses latihan 
Gondang Oguong tersebut. 

Melalui metode penjaringan peserta 
didik yang alamiah sebagaimana tersebut 
itulah kemudian Salman Azis mendapatkan 
anak-anak sebagai peserta didiknya. 
Melalui proses pengenalan dan penarikan 
minat yang alamiah pula, maka anak-anak 
sebagai calon peserta didik terbawa untuk 
menyiapkan diri mereka secara psikologis 
untuk siap terlibat dalam latihan dengan 
metode-metode pengajaran yang khas dari 
sosok Salman Azis. 

2. Gaya Komunikasi ‘Dekat Namun 
Berjarak’ 

Salman Azis menyadari bahwa 
peserta didiknya bukanlah orang-orang 
yang telah dewasa, melainkan usia anak-
anak dan remaja. Untuk itu maka ia 
memerlukan gaya komunikasi khusus 
yang sesuai dengan usia para peserta 
didiknya. Alam budaya Melayu-Limo Koto 
sedikit banyak mendasari Salman Azis 
mentukan cara berkomunikasi dengan 
murid-muridnya. 

Cara komunikasi tersebut ia 
kembangkan dari budaya masyarakat adat 
Limo Koto yang telah ia warisi dari 
generasi sebelumnya. Dalam konsep etika 
komunikasi Limo Koto menyebutkan 
bahwa antara orang muda dan yang tua 
atau antara murid dengan gurunya serta 
sebaliknya harus berpegang pada sikap 
yang lebih muda menghormati yang tua 
seperti ungkapan masyarakat setempat; 
“bilo bajalan didolukan salangkah, duduok 



 

 

Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman 

Azis 

26 

  Volume 15 No. 2 Desember 2022 

  Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 

 

ditinggikan seranting” (bila [yang tua] 
berjalan didahulukan selangkah, apabila 
duduk ditinggikan seranting). Rasa hormat 
pun harus dikembangkan oleh yang tua 
kepada yang muda dengan 
kecenderungan sikap yang sedikit 
berbeda yaitu “tunjuk ajar” atau berusaha 
melindungi, menghormati dan memberi 
tauladan baik kepada juniornya melalui 
prilaku positif. 

Berdasarkan konsep etika 
komunikasi yang seperti ini maka secara 
sadar Salman Azis menerapkan gaya 
‘mendekat dan berjarak’. Hal tersebut 
diartikan bahwa Salman Azis mencoba 
menjalin kedekatan secara psikologis 
dengan anak-anak layaknya kawan 
namun dalam waktu-waktu tertentu ia juga 
secara ketat memasang jarak agar anak-
anak tersebut tidak terlalu dekat seperti 
hubungan antara orang tua dengan 
anaknya. Dalam ambang batas di tengah-
tengah antara dekat dan jauh itulah 
Salman Azis memerankan dirinya dalam 
menjalin komunikasi. Dengan demikian 
secara psikologis anak-anak tidak mudah 
bertindak sekehendak hatinya sendiri 
karena segan terhadap senioritas Salman 
Azis namun tidak lantas menjauh dan 
menutup diri. Gaya komunikasi yang 
seperti ini terlihat berhasil ketika dalam 
proses pelatihan, sebenarnya bagi peserta 
didiknya Salman Azis dikenal sangat 
disiplin dan cenderung terlihat keras tetapi 
tidak membuat takut sehingga mereka 
tetap merasa nyaman dengan sosok 
Salman Azis seperti kenyamanan antara 
anak dengan ayah kandungnya. Interaksi 
Salman Azis bersama murid-muridnya 
dapat dilihat pada gambar 2 di bawah ini. 

 

Gambar 2. Interaksi Salman Azis 
dan murid-muridnya  

(Dokumentasi: Habibullah, 2022) 

Konsep komunikasi mendekat dan 
berjarak yang diterapkan Salman Azis 
kepada murid-muridnya, pada prinsipnya 
juga harus diterapkan dalam hubungan 
antara murid-murid yang junior (anak-
anak) dan seniornya (umur remaja). 
Dengan terbentuknya konsep jarak yang 
jelas antara senior dan junior secara etika 
maka mereka diharapkan dapat 
menempatkan diri mereka dalam posisi 
yang tepat untuk saling menghormati, dan 
melindungi. Dalam hal lain pola 
komunikasi ini juga menumbuhkan 
kepercayaan antara murid dan guru 
maupun antar murid, sehingga proses 
pembelajaran dapat terjadi. Seperti apa 
yang pikiran Bakan dalam tulisannya 
Music of Death and New Creation: 
Experiences in the World of Balinese 
Gamelan Beleganjur : Metode 
pembelajaran apa pun yang diterapkan 
oleh seorang guru, itu tidak akan terjadi 
bekerja tanpa adanya kepercayaan 
(Bakan 1999, 333). 

Cara seperti ini menurut Salman 
Azis cukup efektif guna mencegah 
tindakan-tindakan kekerasan yang 
diakukan senior kepada juniornya seperti 
misalnya perundungan. Memang hal 
tersebut terbukti ketika selama Salman 
Azis melatih Gondang Ogung belum 
pernah terjadi pertikaian yang berujung 
pada perundungan kepada anak-anak 
yang dilakukan oleh para remaja sebagai 
seniornya. Justru yang tampak adalah 
kehangatan hubungan ketika murid-murid 
remaja berusaha memberi contoh prilaku 
yang baik kepada para siswa anak-anak 
yang lebih muda. 

3. Metode Mengamati dan 
Mempraktikan 

Selama melakukan proses 
pembelajaran Gondang Oguong, Salman 
Azis tidak pernah menggunakan notasi 
sebagai alat transmisi pengetahuan 
musikalnya. Ia akan akan meminta anak-
anak untuk berlatih kepekaan musikal 
dengan cara mengamati praktik 
memainkan instrumen yang dilakukan 
oleh Salman secara langsung. Setelah 
mengamati maka ia meminta anak-anak 



 

 

 

                                                                              

Volume 15 No. 2 Desember 2022 

Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 
27 

 

untuk menirukan apa yang telah ia 
praktikan sambil juga mulai menghafal 
ritme atau melodi lagu Gondang Oguong. 
Dengan cara demikian maka transfer 
pengetahuan permainan Gondang 
Oguong bermula. Hal ini sejalan dengan 
pemikiran Malloch dalam buku berjudul 
Communicative Musicality: Exploring the 
Basis of Human Companionship (2009) 
bahwasanya tubuh menjadi media 
sempurna dalam mengekspresikan 
kepekaan musik,  tubuh manusia adalah 
pribadi yang kaya dan serbaguna sebagai  
sumber ekspresi musikal. 

Salman Azis akan selalu 
menekankan untuk pertama kali kepada 
anak-anak agar mengamati dan 
memahami konsep ketukan-ketukan 
tempo dalam setiap repertoar lagu 
Gondang Oguong sebelum akhirnya 
mereka mereka berlatih menghafal melodi 
lagunya. Konsep ketukan dan tempo 
dianggap perlu dikuasai lebih dahulu 
mengingat instrumen-instrumen Gondang 
Agung tidak disajikan secara mandiri, 
melainkan tersaji dalam konsep ensambel. 
Masing-masing instrumen akan 
memainkan pola-pola musikalnya sendiri, 
hal yang mengikat di antara mereka 
adalah kesepakatan ketukan dan tempo 
lagu. Untuk itulah belajar instrumen melodi 
bagi Salman Azis sesuai karakter musik 
Gondang Oguong akan didudukan 
sebagai kemampuan terakhir setelah 
menguasai konsep tempo dan ketukan. 
Metode pengamatan dan peniruan yang 
dilakukan oleh Salman Azis dapat dilihat 
pada gambar 3 berikut ini. 

 

 

Gambar 3. Metode pengamatan dan 
peniruan teknik permainan golong alat 

musik Celempong. 
(Dokumentasi: Alif, 2022) 

Berlatih musik tentunya bukan 
sesuatu yang instran. Apalagi metode 
latihan yang dikembangkan Salman Azis 
tidak menggunakan sarana notasi. Tidak 
adanya notasi tentu saja membuat anak-
anak harus berlatih dengan mengingat-
ingat pola tabuhan instrumen dan 
repertoar lagu sebagai wujud komposisi 
musikalnya. Sambil mengingat-ingat pola 
musikal dan lagu komposisinya, mereka 
juga dihadapkan dengan konsep sajian 
ensambel yang diterapkan pada kesenian 
Gondang Oguong. Artinya bahwa peserta 
didik sekaligus dilatih untuk dapat 
melakukan komunikasi musikal yang baik 
antara pemusik satu dengan yang lain. 
Komunikasi musikal ini mutlak harus 
dilakukan dengan baik agar sajian 
Gondang Oguong dapat berjalan 
sebagaimana mestinya. 

Melalui aktivitas bermusik yang 
cukup kompleks tersebut, tidak jarang 
anak-anak melakukan kesalahan tabuhan 
karena lupa pola musikal ada masalah 
dengan instrumennya. Jika kesalahan itu 
terjadi, Salman Azis segera mengingatkan 
mereka dengan berteriak mengingatkan 
pola tabuhan seperti apa yang harus 
dimainkan. Tidak jarang Salman juga 
bertepuk tangan untuk menjaga tempo 
lagu yang sedang dimainkan anak-anak 
dan hampir lepas. Tepuk tangan yang 
dilakukan Salman Azis dalam hal ini 
sebenarnya difungsikan sebagai 
visualisasi metronom yang akan selalu 
menjaga tempo. Bagi ana-anak yang 
masih dalam tarap awal belajar musik 
Gondang Oguong ketukan (metronom) 
seringkali hilang seiring dengan 
konsentrasi mereka kepada pola tubuhan 
instrumen yang belum sepenuhnya 
mereka hafal. Untuk itulah bunyi ketukan 
metronom yang sesungguhnya abstrak 
ada di alam ide masing-masing pemusik 
tradisi trsebut pelu divisualisasikan 
dengan gerakan tangan dan 
diperdengarkan lewat bunyi tepukan 
tangan. 

Selayaknya seorang kondaktur, 
selama proses latihan Salman juga terus 
berdiri sambil berteriak memberikan 
koreksi musikal kepada para penyaji 
instrumen Gondang Oguong yang 



 

 

Reizki Habibullah, Sigit Purwanto, Riza Alif Aulia: Transmisi Musik Lokal-Tradisional Gondang Oguong Oleh Salman 

Azis 

28 

  Volume 15 No. 2 Desember 2022 

  Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 

 

kedapatan salah memainkan pola 
musikalnya. Tidak hanya berdiri, bahkan 
Salman terlihat juga menggerak-gerakan 
anggota tubuhnya sebagai visualisasi dari 
tempo dan pola tabuhan instrumen yang 
harus dikontrol oleh masing-masing 
pemusik. Gaya memimpin sajian musik 
tradisi dengan berdiri sesungguhnya 
bukan bagian dari tradisi penyajian 
Gondang Oguong. Walaupun demikian 
teknik ini selalu dipakai oleh salman 
karena kebutuhannya memvisualisasikan 
musik kepada anak-anak agar anak-anak 
tersebut mudah mencerna apa yang dia 
harapkan. Secara ringkas uraian terkait 
dengan pola transmisi Salman Azis yang 
berhasil dicatat sebagaimana gambar 4 di 
bawah ini. 

 

Gambar 4. Bagan pola transmisi musik 
Gondang Oguong oleh Salman Azis. 

(Sumber: Habibullah, 2022) 

5. SIMPULAN 

Dapat disimpulkan bahwa Salman Azis 
adalah sosok seniman tradisi yang memiliki 
dedikasi tinggi dalam menjaga eksistensi 
Gondang Oguong di daerahnya. Kesadaran 
membawanya bahwa Gondang Oguong 
sejatinya bukan sekedar karya seni yang 
mampu menghibur. Lebih jauh bahwa inilah 
bagian dari unsur kebudayaan masyarakat 
adat Limo Koto di Kampar sebagai 
penengara identitas lokal.  

Sudah selayaknya sebagai identitas 
budaya lokal maka Gondang Oguong perlu 
dijaga kelestariannya dengan cara terus 
mentransmisikan kepada anak generasi 
Limo Koto. Apa yang dipikirkan Salman Azis 
tentang Gondang Oguong terkait penengara 
identitas budaya Kampar mendorongnya 
untuk melakukan proses transmisi 

kemampuan praktikal kesenian ini kepada 
anak-anak.  

 Melalui metode-metode pelatihan 
yang ia terapkan kepada anak-anak seperti: 
(1) menarik minat memainkan Gondang 
Oguong, (2) menerapkan komunikasi dekat 
dan berjarak, dan (3) transfer kemampuan 
praktik dengan melihat dan menirukan. Pola 
transmisi musik yang dilakukan oleh Salman 
Azis pada dasarnya bertujuan membentuk 
karakter generasi muda yang mengenal dan 
akrab dengan jati diri budayanya melalui 
musik sejak dini. Pengenalan sejak dini 
menjadi jaminan generasi muda memiliki 
ketahanan budaya Melayu-Kampar.  
 
6. DAFTAR ACUAN 
 
Bakan, Michael B. 1999. Music of Death and 

New Creation: Experiences in the 
World of Balinese Gamelan 
Beleganjur. Chicago: University of 
Chicago Press. 

Habibullah, Reizki. 2018. “Maakun Buni 
Celempong Dalam Kesenian Gondang 
Oguong: Sebuah Proses Pelarasan 
Musik Tradisi.” Dewa Ruci: Jurnal 
Pengkajian Dan Penciptaan Seni 13 
(1): 21–29. 

Irawati, Eli. 2016. “Transmisi Kelentangan 
Dalam Masyarakat Dayak Benuaq.” 
Resital: Jurnal Seni Pertunjukan 
(Journal of Performing Arts) 17 (1): 1–
18. 

Irawati, Eli, Wisma Nugraha, and Timbul 
Haryono. 2017. “Aspek-Aspek 
Transmisi Kelentangan Dalam 
Konteks Ritual Masyarakat Dayak 
Benuaq Di Kalimantan Timur.” 
Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada. 

Malloch, S, and C Trevarthen. 2009. 
Communicative Musicality: Exploring 
the Basis of Human Companionship. 
Edited by Stephen Malloch and 
Colwyn Trevarthen. Communicative 
Musicality: Exploring the Basis of 
Human Companionship. New 
York,  NY,  US: Oxford University 
Press. 

Pangesti, Yuliana Sri. 2021. “Application of 
Demonstration and Drill Methods for 
Music Ensemble Practice in Junior 

 
Guru sebagai 

sumber belajar 

Murid sebagai 

pembelajar 

1. Menarik minat bermusik 

(demonstrasi) 

2. Komunikasi dekat dan 

berjarak 

3. Menyimak dan 

mempraktekkan/menirukan 



 

 

 

                                                                              

Volume 15 No. 2 Desember 2022 

Sorai: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Musik 
29 

 

High School Student in The Social 
Interaction Perspective.” Jurnal Seni 
Musik 10 (1): 5–10. 
https://journal.unnes.ac.id/sju/index.p
hp/jsm/index. 

Shelemay, Kay Kaufman, Gregory F Barz, 
and Timothy J Cooley. 1997. “The 
Ethnomusicologist, Ethnographic 
Method, and the Transmission of 
Tradition.” Shadows in the Field: New 
Perspectives for Fieldwork in 
Ethnomusicology, 189–204. 

Wildani, Hasbina. 2015. “Kesenian 
Gondang Gong Pada Masyarakat 
Kelurahan Kotalama Kecamatan 
Kunto Darussalam Kabupaten Rokan 
Hulu.” Jom FISIP. Vol. 2. 

Yanis, Cendra Putra. 2017. “Estetika 
Bagaleta Pada Kesenian Gondang 
Oguong Di Wilayah Adat Limo Koto.” 
KOBA: Jurnal Seni Drama, Tari, Dan 
Musik 4 (1): 88–97. 

Yayo, Oleh, and Sami Francis. 2017. 
“Transmisi Alat Musik Sasando 
Sebagai Media Seni Budaya Di 
Kabupaten Rote Ndao Provinsi Nusa 
Tenggara Timur,” 1–15. 

  
Narasumber: 
Salman Azis, 55 tahun, Seniman, 

Bangkinang, Kabupaten 
Kampar Provinsi Riau 

 


