
 

 

 

                                                                              

30 
 

ETNOMUSIKOLOGI INDONESIA: MENYOAL  REPRESENTASI, 
MENEMUKAN RELEVANSI 

Budi Setiyono1 

1 Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP ISI Surakarta 
E-mail korespondensi: budisetiyono@isi-ska.ac.id 

 
ABSTRACT 

The discipline of Ethnomusicology in Indonesia still has problems related to issues of 
representation, relevance and contribution to benefit. This paper will discuss how efforts 
are being made to realize the discipline of Indonesian Ethnomusicology and offer more 
relevant paths. The discussion is qualitatively based on a general review of the historical 
setting of the emergence of representation issues in the Ethnomusicology discipline, 
considering the urgency of the representation issue in the context of Ethnomusicology in 
Indonesia and trying to read the Indonesian context to be able to offer a more relevant style 
of discipline. Questioning representation is an important matter in the discipline of 
Ethnomusicology in Indonesia, but there is work that needs to be done more hastily. 
Designing scientific disciplines that can help answer socio-political and cultural issues, such 
as issues of tolerance, radicalism, conflicts between groups, issues of ecology, economy 
and culture itself will be more able to make ethnomusicology more beneficial. 

Keywords: Ethnomusicology, representation, relevance, benefits. 
 

ABSTRAK 

Disiplin Etnomusikologi di Indonesia masih memiliki permasalahan terkait isu representasi, 
relevansi dan kontribusi manfaat. Tulisan ini akan membahas bagaimana upaya yang 
dilakukan untuk mewujudkan disiplin Etnomusikologi Indonesia dan menawarkan jalur yang 
lebih relevan. Pembahasan secara kualitatif didasarkan pada tinjauan umum terhadap latar 
sejarah munculnya isu representasi dalam disiplin Etnomusikologi, mengingat urgensi isu 
representasi dalam konteks Etnomusikologi di Indonesia dan mencoba membaca konteks 
Indonesia untuk dapat menawarkan gaya disiplin yang lebih relevan. Mempersoalkan 
representasi merupakan hal penting dalam disiplin Etnomusikologi di Indonesia, namun 
ada pekerjaan yang harus dilakukan lebih cepat. Merancang disiplin ilmu yang dapat 
membantu menjawab persoalan sosial politik dan budaya, seperti persoalan toleransi, 
radikalisme, konflik antar kelompok, persoalan ekologi, ekonomi dan budaya itu sendiri 
akan lebih mampu menjadikan etnomusikologi lebih bermanfaat. 

Kata kunci: Etnomusikologi, representasi, relevance, manfaat. 
 
1. PENDAHULUAN 

Disiplin Etnomusikologi di Indonesia,  

seperti yang  dikembangkan pada 

beberapa program studi di sejumlah  

Institut Seni atau Universitas, hingga saat 

ini masih  menyimpan problematik yang 

bukan saja menyangkut issue representasi, 

tetapi juga relevansi dan sumbangannya 

bagi dunia musik, kesenian atau kehidupan 

yang lebih  luas. Problematik ini perlu    

didiskusikan jika Etnomusikologi akan 

ditegakkan sebagai disiplin yang bukan 

saja memproduksi pengetahuan teoritik 

dengan  menjelaskan gejala-gejala musik 

yang ada di Indonesia, tetapi juga sebisa 

mungkin   turut  menjawab  persoalan-

persoalan riil yang  ada dalam komunitas. 

Tulisan ini akan membahas mengenai 

bagaimana upaya  untuk membentuk 

disiplin  Etnomusikologi  yang memiliki 



 

 

 

                                                                              

31 
 

watak Indonesia. Secara kualitatif, 

pembahasan akan  mengulas secara 

umum latar sejarah yang diduga turut 

berpengaruh dipertanyakannya issue 

representasi dalam disiplin Etnomusikologi, 

menimbang urgensi issue representasi  

dalam konteks Etnomusikologi di Indonesia 

dan   mencoba melakukan pembacaan 

konteks yang lebih luas untuk bisa 

menawarkan corak disipin yang lebih  

relevan.  

Hasrat  untuk membangun jati diri  

ilmu pengetahuan yang bersumber pada 

ralitas  empirik dan "paradigma" Indonesia 

telah berulang kali muncul  di kalangan 

akademisi Indonesia. Pada seputar dekade 

80- an misalnya, kalangan ilmuwan sosial 

Indonesia bereseminar di Malang dan 

mencoba menggelorakan upaya  

pribumisasi ilmu sosial.  Pasca dekade ke 

dua 2000-an, upaya semacam itu masih  

terus dilakukan. Kalangan ahli  komunikasi,  

misalnya, pada tahun 2011 

menyelenggarakan Seminar Nasional 

Komunikasi yang mendiskusikan mengenai 

temuan-temuan konsep, teori, konstruk dan 

metodologi dengan identitas ke-Indonesia-

an (Ade Armando 2011) dan juga para ahli 

Ilmu Sosial pada pada tahun 2017 dan 

menerbitkan buku  berjudul Meneguhkan 

Ilmu Sosial Keindonesiaan (Pandhu 

Yuanjaya 2017).  Hasrat untuk berilmu 

pengetahuan dengan  “jati diri Indonesia”  

itu  kadangkala terkesan  agak berlebihan 

tetapi tidak pernah benar-benar jelas apa 

argumen yang mendasari, selain untuk 

menemukan ciri ke Indonesiaan.  

Gairah    menemukan disiplin ilmu  yang 

meng-Indonesia juga  menjangkiti  

kalangan  Etnomusikologi.  Pada 2007,   

sejumlah ahli Etnomusikologi di Indonesia 

menyelenggarakan sebuah simposium 

bertema  Etnomusikologi Nusantara di 

Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta. 

Sejumlah gagasan untuk menemukan 

corak Etnomusikologi  Indonesia dibahas 

dalam seminar itu,  gairah yang awalnya 

menggelora itu berangsur surut.  Jati diri 

Etnomusikologi Nusantara yang awalnya 

ingin dibangun,   berangsur digeser dengan  

hanya bepretensi untuk membangun 

“Etnomusikologi di (dengan cetak tebal) 

Indonesia”. Pencarian watak disiplin 

Etnomusikologi tidak lagi  disibukkan pada 

upaya membangun  corak representasi ala 

Indonesia, tetapi lebih  diarahkan pada 

upaya   agar  para ahli musik etnik dari 

Indonesia sendiri yang me-representasi-

kan musik Indonesia (Hastanto 2007). 

Dalam ungkapan yang lain, upaya yang 

dilakukan adalah mencoba menemukan 

corak representasi musik (kesenian) 

Indonesia oleh orang-orang Indonesia.  

Asumsinya, dengan direpresentasikannya 

musik Indonesia oleh orang Indonesia, 

spektrum makna dari musik tersebut akan 

lebih bisa diungkapkan secara menyeluruh. 

2. PEMBAHASAN 

2.1 Krisis Representasi 

Peristiwa yang bisa diduga sebagai 



 

 

 

                                                                              

32 
 

pemicu dari munculnya perdebatan 

mengenai issue representasi dalam studi 

studi sosio-kultural, termasuk dalam disiplin 

Etnomusikologi, adalah terbitnya   buku 

berjudul  Anthropology and the Colomal 

Encouter yang ditulis oleh  Talal Asad 

(1973) dan Orientalism karya  Edward Said 

(1978).  Risalah ke dua intelektual Asia 

yang tumbuh dalam tradisi keilmuan Barat 

itu serta merta seolah menyadarkan para 

ahli ilmu sosial-budaya, bahwa ternyata 

ilmu pengetahuan yang sebelumnya selalu 

dituntut obyektifitas dan apolitis, banyak di 

antaranya  justru lahir dari suatu sejarah 

imperialisme  dan praktik kolonialis yang 

sangat kotor (Said, 1995: 78). 

Antropologi, oleh karena sejarah 

kelahirannya, kerap  dianggap sebagai 

disiplin paling terkena tuduhan seperti itu. 

Pada disiplin ini, tuduhan Said itu berakibat 

pada terjadinya apa yang kemudian disebut 

sebagai krisis representasi. Sejumlah 

sarjana mendesak agar merenungkan 

kembali sejumlah keyakinan dasar  ilmiah 

yang selama ini telah dianggap mapan 

(Lihat Schrag, 1980; Marcus dan Ficher, 

1986, Clifford, 1994, Borosfky, 1994). 

James Clifford misalnya, menuduh bahwa 

etnografi Malinowskian, yang menjadi 

model presentasi yang dianut dalam 

Antropologi selama ini, mengalami bias 

otherness oleh karena adanya 

ethnographic authority yang sepihak 

(Clifford, 1988. 8). Sedangkan, 

pemahaman konsep kebudayaan dalam 

tradisi Boasian, dituduh menyandang cacat 

reifikasi dan esensialisme  (Lihat: Laporan 

pelaksanaan Seminar Etnomusikologi, 

1999/2000). Yang dimaksud adalah bias 

berupa kecenderungan untuk selalu 

menggambarkan "orang lain" (others) yang 

secara budaya dikonstruksi berbeda dari 

kita (orang Eropa). Kecenderungan 

Antropologi yang seperti itu, oleh Trouliot 

disebutnya sebagai the savage slot dari 

filosofi barat dan pemikiran utopia (Trouliot, 

1991: 18-34; lihat juga, Keesing, 1991: 

301) Reifikasi adalah kesalahan persepsi, 

yang menganggap sesuatu yang abstrak 

(konsep) sebagai hal yang konkrit. Sebuah 

"kebudayaan" adalah konsep abstrak, 

tetapi seringkali dianggap sebagai benda 

riil semacam agen yang dapat melakukan 

sesuatu, atau dianggap sebagai sebuah 

kolektivitas manusia. Secara berlarut-larut 

(Keesing, 1994 303) Penggunaan konsep 

"kebudayaan" seperti itu dianggap tidak 

cukup mampu membongkar, atau malah 

cenderung mengabaikan, perihal 

kekuasaan yang tersembunyi dalam 

bentuk-bentuk budaya (cultural forms) 

Dalam ungkapan yang lebih singkat, 

paradigma yang di dalamnya menyangkut 

ontologi, epistimologi dan metodologi yang 

selama ini berlaku pada lapangan 

antropologi, oleh sejumlah sarjana 

dipertanyakan lagi karena diduga 

mengandung sejumlah muatan yang 

'colonilized'. 

Sebagai sebuah disiplin ilmu 



 

 

 

                                                                              

33 
 

pengetahuan, Etnomusikologi terbentuk 

dari dua disiplin yang lebih dulu ada, yaitu 

Musikologi dan Antropologi.  menjadi salah 

satu anak turun disiplin Antropologi yang 

terkena imbas langsung dari kondisi krisis 

tersebut. Upaya mencari bentuk 

etnomusikologi Indonesia melalui jalan 

representasi, pada galibnya menunjuk 

pada wujud dari pengaruh itu. Pelukisan 

gejala musik (seni) di Indonesia oleh orang 

seberang tidak lagi begitu saja dipercaya. 

Pokok ketidak percayaan itu bersumber 

bukan hanya pada kecurigaan atas adanya 

muatan-muatan yang colonialized, 

melainkan juga keraguan terhadap 

kemampuan peneliti seberang itu untuk 

menangkap keseluruhan nuansa yang 

menyelimuti gejala musik (seni) Indonesia 

itu. Bagi banyak intelektual di bidang ini, 

musik (seni) adalah cultural product yang 

lahir dalam historical situatedness, dan 

untuk mewujudkannya kedalam wacana 

tulisan (etnografi) justru merupakan proses 

sosial tersendiri (representasi) yang tidak 

semata-mata alami 

Representasi adalah hasil dari, 

sekaligus proses sosial me-representasi, 

yaitu kegiatan mewujudkan suatu konsep 

ideologis yang abstrak ke dalam bentuk 

konkrit berupa petanda-petanda (signifiers), 

atau bisa juga disebut sebagai penciptaan 

tanda (sign) untuk mewakili maknanya 

(meaning)(Sullivan dkk, 1996: 265). 

Representasi lalu menjadi proses sosial 

menciptakan/menuangkan perasaan 

(making sense) ke dalam setiap sistem 

penadaan (signifying) yang tersedia: 

berupa ujaran, tulisan, video, film, tape, 

dan sedangkan, esensialisme menganggap 

bahwa kebudayaan, Bali misalnya, sebagai 

sesuatu yang dimiliki bersama (shared) 

tetap bertahan (endure) dari abad ke abad, 

dari ujung pulau Bali yang satu ke ujung 

lainnya. Pendeknya, kebudayaan Bali 

adalah inti dari orang Bali (Keesing. 1991: 

306). Sebab lain yang juga turut andil 

mendorong terbangunnya kondisi seperti di 

atas adalah berkenaan dengan perubahan 

peta intelektual dalam disiplin antropologi 

sendiri. Antropologi yang mulanya 

merupakan ilmu yang membawa 

pengetahuan tentang negeri asing di luar 

Eropa-Amerika yang terbelakang, 'primitive' 

dan eksotis ke negeri-negeri maju di 

belahan bumi utara, harus berhadapan 

dengan kenyataan bahwa semakin banyak 

ahli antropologi kini hidup, bekerja dan 

meneliti di negerinya sendiri. Saya 

meminjam istilah Suka Harjana, dengan 

nuansa pengertian yang sama. 

[08.46, 12/1/2023] Budi Setiyono: 

sebagainya. Maka, kita lalu akan 

menemukan, misalnya, soal seks dalam 

berbagai wujud representasi yang berbeda-

beda media maupun wacana. Soal seks 

bisa di-representasi-kan sebagai atau 

dalam wujud pornografi, tetapi bisa juga 

dalam iklan, film, literatur, serta dalam 

wacana oleh (orang-orang) yang 

berwenang seperti praktek pendidikan dan 



 

 

 

                                                                              

34 
 

ahli medis. Dari sini lalu jelas bahwa, soal 

seks bukanlah sesuatu yang alam yang di- 

representasi-kan secara seragam dalam 

hal bentuk dan wacana (Ibid). 

Sekarang kita coba bergerak masuk 

ke arah ruang yang sedang menjadi topik 

diskusi kita, yakni etnomusikologi Kalau 

boleh saya menyatakan, bahwa 

etnomusikologi pada dasarnya terbangun 

atas dua" sayap". Sayap pertama, 

etnomusikologi yang berbasis pada 

musikologi berupa pelukisan tekstual 

musik-musik di luar Eropa-Amerika dengan 

kelengkapan gambaran tentang konteks di 

mana musik itu hidup (music in culture) 

Sayap yang lain adalah antropologi musik, 

yakni spesialisasi dalam antropologi yang 

meletakkan perhatian pada gejala musik. 

Artinya, di sini musik menjadi semacam 

lubang intip' guna memahami 

(kebudayaan) manusia secara 

komprehensif (the culture of music) 

Selanjutnya saya hanya akan 

mendiskusikan saol yang terakhir ini. 

Dalam TOR yang disodorkan kepada 

saya, panitia mengungkapkan ketidak-

puasan terhadap istilah Antropologi Musik 

(seni), oleh karena terminologi seperti itu 

menyiratkan pengertian seni hanya menjadi 

obyek kajian dari Antropologi. Kembali 

pada pokok soal seperti diurai di atas, 

ketidak-puasan ini agaknya juga 

merupakan titik berangkat bagi sebuah 

upaya representasi. Jelasnya, kalangan 

akademisi etnomusikologi mulai tidak puas 

dengan representasi tentang musik (seni) 

oleh kalangan antropologi (umum). Ketidak 

puasan itu kira-kira bersumber pada 

pandangan bahwa konsep, teori ataupun 

metodologi dalam antropologi tidak mampu 

menciptakan gambaran yang memadahi 

perihal substansi estetika dari gejala musik 

(seni). Petanda-petanda (signifiers) yang 

diciptakan oleh proses sosial para 

antropolog, oleh karena paradigma yang 

dibawanya, dianggap tidak cukup mewakili 

-terutama- apa yang oleh Langer disebut 

sebagai inner experience, atau rasa, atau 

apapun namanya Kenyataan kesenian (the 

nature of reality) yang notabene 

merupakan ekspresi dari 'rasa', hanya 

dipandang sebagai sepotong bagian dari 

sebuah keutuhan kebudayaan yang 

kendatipun cara-cara untuk memperoleh 

pengetahuan itu (metodologi) adalah 

dengan partisipasi terlibat, tetapi seringkali 

harus didekati secara berjarak (pendekatan 

fungsional). Akibatnya, musik (semi) itu di 

tangan para antropolog dianggap akan ter-

reduksi ke dalam teks bernuansa datar 

yang mengabaikan perihal rasa 

Ada sebuah pertanyaan yang 

menggoda sehubungan dengan uraian di 

atas. Apakah persoalan representasi akan 

memberi jalan yang cukup baik, kalau tidak 

terbaik, untuk menemukan etnomusikologi 

dalam pengertian antropologi musik (seni) 

Indonesia? Jika mau konkrit, apakah, 

misalnya tulisan-tulisan macam Music in 

Java-nya Kunst (1973) yang deskripsinya 



 

 

 

                                                                              

35 
 

begitu lengkap itu' dan Music In Bali-nya 

McPhee (1966). The Nuclear Theme as a 

Determinant of Pathet in Javanese Music-

nya Mantlehood (1977) atau Unplayed 

Melody: Music Theory in Post Colonial 

Java-nya Marc Perlman (1993) memang 

begitu colonialized, sedangkan The 

Concept of Pathet in Central Javanese 

Gamelan Music-nya Sri Hastanto (1985) 

atau Historical Context and Theories of 

Javanese Music-nya Sumarsam (1992) 

lebih 'berwajah Indonesia? Barangkali 

memang benar bahwa, tulisan Kunst 

misalnya, mengandung sejumlah bias 

othernes oleh karena ia berangkat dengan 

sejumlah bekal rasa tertarik akan 

eksotisme musik (seni) negeri jajahan. Hal 

itu akan berakibat pada cara pandang atas 

kenyataan (baca ontologi) yang 

dihadapinya. Lalu, fitrah Kunst sebagai 

londo dengan latar belakang musik 

baratnya, saya kira juga akan berpengaruh 

terhadap hubungan dia sebagai peneliti 

dengan obyek yang diteliti (epistimologi) 

maupun cara dia menangkap maupun 

menggambarkan kenyataan (metodologi). 

Namun, bias semacam itu, menurut hemat 

saya, sulit dihindari oleh karena ia 

merupakan produk zamian'. Yang saya 

maksud adalah, bahwa tulisan Kunts yang 

didasarkan pada penelitian yang dia 

lakukan pada dekade 20-an, mewakili apa 

yang oleh Denzin dan Lincoln disebut 

sebagai periode tradisional, yaitu penelitian 

kwalitatif "obyektif sebagai refleksi 

paradigma positivitik yang ditulis dari hasil 

pengalaman lapangan di daerah-daerah 

koloni. Sebaliknya, tulisan Hastanto 

misalnya yang ditulis pada dekade 90-an 

dan berusaha merevisi beberapa tulisan 

yang pernah ada sebelumnya, van 

Hornbostel dalam pengantar buku itu 

memuji Kunts secara habis-habisan: 

"....Kunts has done more for musicological 

exploration of Indonesia in every possible 

direction than anybody else: nay, more 

even then most authors together" (Kunts, 

1973: ix). 2 Norman K. Denzin dan Yvonna 

S. Lincoln membagi fase-fase penelitian 

kualitatif ke dalam lima periode, yaitu: 

periode tradisional antara 1900 hingga 

perang dunia II. fase modern antara perang 

dunia II hingga tahun 70-an, masa blurred 

genres antara tahun 1970-1986, momen ke 

empat krisis representasi yang terjadi pada 

dekade 1980-an, dan momen ke lima 

adalah masa sekarang (tahun 1990- an) 

(N.K. Denzin dan Y. S. Lincoln, 1994: 7-

11). Memang kecil kemungkinan memuat 

bias othernes, oleh karena bukan hanya 

karena ia sangat akrab, tetapi juga menjadi 

bagian dari subyek yang diteliti. Jika 

dicermati The Concept of Pathet in Central 

Javanese Gamelan Music-nya Sri 

Hastanto, memang mencerminkan 

ketelibatan langsung peneliti dengan 

subyek yang diteliti (baca, sebagai 

seniman). Sebut saja misalnya, kritik dia 

tentang teori pather dari Kunst dan Hood 

menunjukkan jarak yang lebih dekat 



 

 

 

                                                                              

36 
 

dibanding dengan orang-orang yang 

dikritiknya 

Menurut Hastanto, Kunst membuat 

analisa dengan dasar asumsi yang salah, 

yakni menggap pathet sanga sebagai yang 

terendah karena membuat klasifikasi hanya 

berdasar pada gong, padahal menurutnya 

pada gendhing Kalunia misalnya, gong 

berakhir dengan nada 6 justru dimasukkan 

dalam pathet sanga. Sedangkan Hood oleh 

Hastanto dianggap salah membuat analisa 

pathet karena mendasarkan pada garis 

nada saron, dan bukannya pada balungan 

gendhing. Selanjutnya Hastanto sendiri 

mengusulkan tiga dasar teori pathet, yakni 

thinthingan, srenggengan dan pathetan 

wantah yang berfungsi memberi karakter 

individual pada pather. Tetapi, benarkah 

pelukisan dalam The Concept of Pathet in 

Central Javanese Gamelan Music lebih 

berwajah Indonesia ketimbang Music in 

Java? 

Sekarang sejenak kita bergerak 

kembali lagi ke ihwal ketidak puasan atas 

representasi kesenian oleh kalangan ilmu 

sosial (antropologi) Berkenaan dengan soal 

ini. sesungguhnya masih menjadi tanda 

tanya, apakah benar teks yang dihasilkan 

para antropolog pasti lebih miskin ketika 

mereka harus membuat pelukisan tentang 

musik (seni), dan sebaliknya para ahli seni 

mampu menangkap nuansa ekspresi rasa 

yang ada dalam seni dan menuangkannya 

ke dalam teks secara utuh, serta tidak 

menjadikan seni sebagai lubang intip? 

Untuk yang terakhir ini, saya ingin secara 

sambil lalu melihat tulisan Sumarsam 

Historical Context and Theories of 

Javanese Music (1992). Dalam tulisan itu 

Sumarsam berargumen bahwa studi 

tentang peristiwa musik semestinya dilihat 

juga lingkungan sosio-politik dan 

teknologinya dari periode saat musik itu 

hidup maupun latar belakang sejarahnya. 

Pada kasus Jawa, yang menurut 

Sumarsam bukanlah sebagai entitas 

tunggal melainkan bervariasi dan berubah 

dari waktu ke waktu, terjadi hibrida sebagai 

hasil reaksi terhadap keadaan politik 

selama berlangsungnya kontak, baik pada 

masa Jawa- Hindu, reformasi Islam 

maupun kolonialisme Eropa. Pada Masa 

Jawa Hindu dan Islam kontak cenderung 

spiritual regiligius, sedangkan era kolonial 

bercorak sosial, politik dan teknologi yang 

sekular. Dari sana, Sumarsam mencoba 

merunut sejarah teori musik Jawa dan 

menemukan fakta bahwa, penulisan teori 

gamelan berupa deskripsi komposisi dalam 

sistem pengajaran dan gagasan "tema 

melodi" yang melahirkan istilah gara dalam 

penyusunan gending, justru dimungkinkan 

terjadi akibat pengaruh dari modus-modus 

pemikiran Eropa. 

Singkatnya, tulisan Sumarsam yang 

notabene adalah peneliti dengan latar 

belakang intelektual kesenian, justru lebih 

banyak menyorot konteks dari keberadaan 

sebuah seni pertunjukan. Sedangkan, 

perspektif yang cenderung critical itu pada 



 

 

 

                                                                              

37 
 

dasarnya bukan karena dia orang 

Indonesia yang melukiskan kenyataan 

Indonesia, melainkan karena tulisan itu 

dihasilkan pada sekitar dekade 90-an 

dalam mana permukaan jagad ilmu sosial, 

termasuk di Indonesia, sedang dilanda 

musim paham dekonstruksi dan teori kritis 

yang mempengaruhi perpektif banyak 

akademisi.. 

Saya sependapat, bahwa persoalan 

representasi adalah salah satu jalan yang 

bisa ditempuh untuk sampai pada 

penemuan etnomusikologi/ antropologi 

musik yang bercorak Indonesia. Namun 

jika benar bahwa gambaran seperti terurai 

di atas adalah benar, maka agaknya 

representasi bukanlah pilihan yang harus 

disegerakan Ada soal lain yang menurut 

hemat saya tidak kalah mendesak untuk 

dipikirakan, yaitu soal relevansi Yang saya 

maksud adalah kemampuan menanggapi, 

membedah, memprediksi dari konsep, 

teori, metodologi atau bahkan keyakinan 

yang ada dalam disiplin ini dengan 

kenyataan- kenyataan empirik masa kini 

yang sangat mungkin telah berubah jauh 

dari saat konsep, teori, metodologi maupun 

keyakinan ilmiah itu dirumuskan. Dalam 

Antropologi yang notabene menjadi "induk 

dari antropologi musik, sebagian besar 

konsep dan teori dibangun dari kenyataan 

empirik masyarakat tradisional sederhana, 

non-literate, homogen, dan sebagainya dan 

peneliti seolah memiliki otoritas untuk 

menyimpulkan bahwa kebudayaan 

masyarakat yang ditelitinya adalah seperti 

yang digambarkan, sedangkan fakta-fakta 

yang berbeda dianggap sebagai 

penyimpangan, perubahan atau bahkan 

unsur baru. Padahal, kehidupan umat 

manusia saat sekarang ini sedang, dan 

akan terus berganti rupa, oleh karena 

berlangsungnya peristiwa-peristiwa 

berskala global yang terjadi setiap hari 

yang menjadikan dunia kita sama sekali 

berbeda dengan yang pernah ada. Sejak 

penghujung abad dua puluh, dunia berubah 

semakin tajam Kehidupan umat manusia 

sedang bergerak masuk ke arah fase 

sejarah baru. Menurut Hall dan Jacques 

(1989), perkembangan ekonomi dan 

teknologi cenderung membangkitkan 

diversitas budaya, deferensiasi dan 

fragmentasi pada lahan homogenitas dan 

standardisasi yang sebelumnya menjadi 

tanda resmi (hallmark) dari modernisme 

dan masyarakat massa (mass society) 

Sementara itu Hobsbawm (1992) 

menggambarkan bahwa, proses 

globlasisasi justru melahirkan kenyataan 

yang paradoksal. Di satu sisi terjadi 

sentralisasi kekuasaan pada perencanaan 

dan pengambilan keputusan level tinggi, 

serta terbitnya kerajaan-kerajaan bisnis 

internasional dengan segala pranatanya 

yang oleh kalangan media pekabaran 

disebut sebagai "de facto world 

goverment", IMF, G-7, World Bank, 

General Agreement on Tariffs and Trade 

(GATT) Di pihak lain, tendensi seperti itu 



 

 

 

                                                                              

38 
 

justru ketemu dengan gejala lokalisme 

yang hidup/dihidupkan kembali, cauvinisme 

etnik serta meningkatnya xenofobia dan 

nasionalisme di Eropa dan tempat-tempat 

lainnya Pada saat sama kita dilanda oleh 

"global culture" yang ditandai 

meningkatnya supranasionalisme, 

bangkitnya perusahaan-perusahaan 

multinasional, dan konsumerisme yang 

mendunia ( dilambangkan oleh MacDonald, 

Mickey Mouse, video komersial, elektronika 

Jepang, dan lain-lain) Sementara revolusi 

informasi dan teknologi komunikasi, 

konsumsi massa dan globalisasi kapital 

telah turut andil membongkar fondasi pola 

kerja dan hubungan sosial keseharian. 

Kondisi seperti itu menurut Boissevain 

(1994) akan melahirkan komuniti- komuniti 

baru, pola hubungan antar etnik baru serta 

kebudayaan hibrida Singkatnya, dunia kita 

masa kini dan yang akan datang, telah dan 

akan berubah menjadi sebuah dunia baru 

yang sama sekali berbeda dengan dunia 

tradisional atau bahkan modern yang telah 

menjadi masa lalu tanpa kita mampu 

membendungnya. 

Jagad (seni) musik hanyalah bagian 

kecil aspek hidup umat manusia yang 

niscaya tidak bisa menghindari kekuatan-

kekuatan maha dahsyat yang seringkali 

sulit kita(Dikutip dari Ahmed dan Shore, 

1995: 13) Oleh Noam Chomsky disebut 

sebagai: institusi yang memerintah pada 

"kekaisaran era baru"(Ibid). (Ibid). [08.48, 

12/1/2023] Budi Setiyono: mengerti 

bagaimana cara kerjanya itu. Cepat atau 

lambat, kita sadari atau dimasa- bodokan, 

dikehendaki ataupun ditolak, kekuatan itu 

akan datang menghampiri jagad kesenian 

kita dan merubahnya ke arah yang kita 

sendiri sulit menebaknya. Soal Campur 

Sari yang diributkan oleh karena genre 

musik campur aduk itu dianggap tidak bisa 

dipertanggung-jawabkan estetikanya; soal 

pertunjukan wayang kulit yang membuat 

kita ricuh oleh karena sekarang didominasi 

oleh penampilan banyolan dan lagu-lagu 

hiburan mengalahkan porsi ajaran 

"adiluhung" yang seharusnya menjadi 

pokok pertunjukan. hanyalah beberapa 

contoh dari banyak gejala lain serupa. 

Gejala seperti itu bisa jadi merupakan awal 

dari perubahan yang akan terus, atau 

bahkan telah, terjadi secara besar- besaran 

tetapi kita seringkali me-masa bodo-kan. 

Saya sangsi apakah musik Jawa 

pada saat sekarang ini masih seperti yang 

ada dalam gambaran Kunst, ataukah 

gambaran itu menjadi sekedar apa yang 

oleh Schechner disebut sebagai normative 

expectation, yakni semacam kesepakatan 

di kalangan seniman, ahli, wartawan, 

birokrat, patron, mahasiswa maupun 

penonton untuk mempertahankan jenis 

pertunjukan tertentu yang dianggap 

sebagai "authoritative Javanese original' 

(Schechner, 1993: 190). Sebut saja 

sebagai contoh, Kunts menggambarkan 

persebaran instrumen gamelan slendro 

meliputi Jawa Tengah, sebagian wilayah 



 

 

 

                                                                              

39 
 

Jawa Barat, sebagian besar Jawa Timur 

dan Bali khusus untuk vokal Menjadi tanda 

tanya apakah pada saat sekarang di 

daerah pedesaan Jawa Tengah, sebut 

misalnya salah satu desa di kecamatan 

Priimantoro, Wonogiri, masih ada gamelan 

Slendro, dalam arti ada alatnya, dimainkan 

serta orang-orang di sana mengenal laras 

gamelan itu. Saya juga ragu apakah di 

daerah Sleman pada masa kini masih 

terdapat jenis-jenis teater tradisional 

wayang klithik, wayang golek, wayang 

orang, langen Mondro Wanoro, kethoprak 

lesung. Srandul, dan lain-lain seperti 

ditemukan oleh Suharyoso di tahun 1979 

(Suharyoso, 2000: 45-65). Atau jangan-

jangan pelukisan itu sebenarnya lebih 

merupakan "cerita tentang" jenis-jenis 

kesenian yang pernah ada, dan bukannya 

gambaran dari "kenyataan" kesenian itu 

sendiri kesenian. Memang sesungguhnya 

agak sulit membuat batasan tentang 

sebuah seni pertunjukan "ada" atau tinggal 

"cerita tentang" karena sifat fleeting dari 

entitas itu. 

Saya khawatir, di Pracimantoro 

maupun Sleman serta banyak daerah di 

Jawa, pada saat sekarang yang "ada" 

justru kesenian Dangdut, Campur Sari, 

hand atau bahkan Rap 10 dan musik rock-

nya Slank, meski hanya disaksikan melalui 

televisi, didengar lewat radio atau kaset. 

Apakah gejala seperti itu masih bisa 

dianalisa dengan teori pathet, atau seperti 

biasanya dituduh sebagai sebuah 

kerusakan generasi karena meninggalkan 

tradisi" Atau mungkin sebaliknya, jika musik 

gamelan di mata Jaap Kunst. Mantle Hood, 

Sri Hastanto dan lain-lain melahirkan kosep 

pather, bisa dianalisa sistem skala dan 

struktur-nya, bisa dirunut sejarah 

persebarannya; apakah campur sari tidak 

bisa melahirkan konsep dan teori baru, 

apapun perpektifnya? Atau jika kita kembali 

pada epigraph pembuka tulisan ini, apakah 

gejala musik Campur Sari tidak bisa 

dijelaskan secara ilmiah dan mendalam, 

bukan saja tentang kompleksitas 

kompositoris musiknya, tetapi juga tingkah 

laku yang berkenaan dengan gejala itu? 

 
5. SIMPULAN 

Pada akhir tulisan ini saya ingin 

menyatakan bahwa membangun disiplin 

etnomusikologi, lebih khusus antropologi 

musik di Indonesia, bukanlah semata-mata 

persoalan menemukan citra atau wajah 

yang meng-indonesia, melainkan juga 

menyangkut soal masa depan dari disiplin 

ini. Keasyikan yang berlebihan terhadap 

persoalan representasi cenderung bisa 

melupakan pekerjaan lain yang tidak kalah 

pentingnya. Kenyataan empirik pada jagad 

(seni) musik sebagai cultural product yang 

menjadi subyek dari etnomusikologi, terus 

berproses setiap hari menjadi semakin 

rumit, bervariasi. terpotong-potong, 

kadang-kala superficial dan tidak konsisten 

Kenyataan-kenyataan seperti itu 

memerlukan penjelasan dengan alat 

analisa baru, karena seringkali konsep, 



 

 

 

                                                                              

40 
 

teori dan metodologi, terutama dari 

antropologi, yang notabene dibangun dari 

kenyataan empirik dan keyakinan masa 

lalu yang berbeda tidak lagi memadahi 

Demi kelangsungan hidup dan masa depan 

disiplin ini, konsep, teori dan metodologi 

yang didasarkan pada keyakinan ilmiah 

baru harus terus dilahirkan.  

 
6. DAFTAR ACUAN 

Buku: 

Ahmed, Akbar S. dan Cris N. Shore. 1995 
The Future of Anthropology. London 
dan New York: Athlone. 

 
Clifford, James dan George E. Marcus. 

1986 Writing Culture: The Poetics 
and Politics of Elmography. 
Berkeley, Los Angeles, London: 
University of California Press. 

 
Hastanto, Sri. 1985 "The Concept of Pathet 

in Central Javanese Gamelan Music. 
Tesis untuk gelar Ph.D: Tidak 
diterbitkan, 

 
Hood, Mantle. 1977 The Nuclear Theme as 

a Determinant of Pathet in Javanese 
Music. New York: De Capo Press 

 
Kunst, Jaap. 1973 Music in Java, 

Netherlands: The Hague Martinus 
Nijhoff. 

 
Keesing, Roger M. 1994 "Theories of 

Culture Revisited", dalam Robert 
Borofsky, (ed.). Assesing Cultural 
Anthropology. New York: Mc Graw- 
Hill, Inc, hal. 301-312. 

 
Marcus, George E. dan Michael M. J. 

Fischer. 1986 Anthropology as 
Cultural Critique. Chicago dan 
London: University of Chicago Press. 

 
The O'Sullivan, Tim dkk. 1994 Key 

Concepts in Communication and 
Cultural Stunfis London dan New 

York: Routledge 
 
Perlman, Marc. 1993 "Unplayed Melody: 

Music Theory in Post-colonial Java. 
Disertast Tidak diterbitkan. 

 
Schechner, Richard. 1993 "Wayang Kulit in 

the Colonial Margin" dalam Richard 
Schechner, (ed.). The Future of 
Ritual. London, New York: 
Routledge, hal. 184-227, 

 
Schrag, Calvin O. 1980 Radical reflection. 

Indiana: Purdue University Press. 
Sumarsam 1992 Historical Context 
and Theories of Javanese Music. 
Desertasi Tidak diterbitkan. 

 
Suharsoyo. 2000 "Teater Tradisional di 

Sleman, Yogyakarta: Jenis dan 
Persebarannya" dalam Ketika Orang 
Jausa Nyeni (ed: Heddy Shri Ahimsa 
Putra). Yogyakarta: Galang Press. 

 
Trouillot, Michel-Rolph 1991 "Anthropology 

and the Savage Slot: The Poetics 
and Politics of Otherness", dalam 
Richard G. Fox, (ed.) Recapturing 
Anthropology. New Mexico: School 
of American Research Press, hal. 
17-44. 

 


