@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

ETNOMUSIKOLOGI INDONESIA: MENYOAL REPRESENTASI,
MENEMUKAN RELEVANSI

Budi Setiyono?

! Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP ISI Surakarta
E-mail korespondensi: budisetiyono@isi-ska.ac.id

ABSTRACT

The discipline of Ethnomusicology in Indonesia still has problems related to issues of
representation, relevance and contribution to benefit. This paper will discuss how efforts
are being made to realize the discipline of Indonesian Ethnomusicology and offer more
relevant paths. The discussion is qualitatively based on a general review of the historical
setting of the emergence of representation issues in the Ethnomusicology discipline,
considering the urgency of the representation issue in the context of Ethnomusicology in
Indonesia and trying to read the Indonesian context to be able to offer a more relevant style
of discipline. Questioning representation is an important matter in the discipline of
Ethnomusicology in Indonesia, but there is work that needs to be done more hastily.
Designing scientific disciplines that can help answer socio-political and cultural issues, such
as issues of tolerance, radicalism, conflicts between groups, issues of ecology, economy
and culture itself will be more able to make ethnomusicology more beneficial.

Keywords: Ethnomusicology, representation, relevance, benefits.

ABSTRAK

Disiplin Etnomusikologi di Indonesia masih memiliki permasalahan terkait isu representasi,
relevansi dan kontribusi manfaat. Tulisan ini akan membahas bagaimana upaya yang
dilakukan untuk mewujudkan disiplin Etnomusikologi Indonesia dan menawarkan jalur yang
lebih relevan. Pembahasan secara kualitatif didasarkan pada tinjauan umum terhadap latar
sejarah munculnya isu representasi dalam disiplin Etnomusikologi, mengingat urgensi isu
representasi dalam konteks Etnomusikologi di Indonesia dan mencoba membaca konteks
Indonesia untuk dapat menawarkan gaya disiplin yang lebih relevan. Mempersoalkan
representasi merupakan hal penting dalam disiplin Etnomusikologi di Indonesia, namun
ada pekerjaan yang harus dilakukan lebih cepat. Merancang disiplin ilmu yang dapat
membantu menjawab persoalan sosial politik dan budaya, seperti persoalan toleransi,
radikalisme, konflik antar kelompok, persoalan ekologi, ekonomi dan budaya itu sendiri
akan lebih mampu menjadikan etnomusikologi lebih bermanfaat.

Kata kunci: Ethomusikologi, representasi, relevance, manfaat.

1. PENDAHULUAN didiskusikan jika Etnomusikologi akan
Disiplin  Etnomusikologi di Indonesia, ditegakkan sebagai disiplin yang bukan
seperti  yang dikembangkan pada saja memproduksi pengetahuan teoritik
beberapa program studi di sejumlah dengan menjelaskan gejala-gejala musik
Institut Seni atau Universitas, hingga saat yang ada di Indonesia, tetapi juga sebisa
ini masih menyimpan problematik yang mungkin turut menjawab persoalan-
bukan saja menyangkut issue representasi, persoalan riil yang ada dalam komunitas.
tetapi juga relevansi dan sumbangannya Tulisan ini akan membahas mengenai
bagi dunia musik, kesenian atau kehidupan bagaimana upaya untuk membentuk
yang lebih luas. Problematik ini perlu disiplin  Etnomusikologi  yang memiliki

30



watak Indonesia. Secara  kualitatif,

pembahasan akan mengulas secara
umum latar sejarah yang diduga turut

berpengaruh  dipertanyakannya  issue
representasi dalam disiplin Etnomusikologi,
menimbang urgensi issue representasi
dalam konteks Etnomusikologi di Indonesia
dan mencoba melakukan pembacaan
untuk bisa

lebih

konteks yang lebih luas
menawarkan corak disipin yang
relevan.

Hasrat untuk membangun jati diri
ilmu pengetahuan yang bersumber pada
ralitas empirik dan "paradigma” Indonesia
telah berulang kali muncul di kalangan
akademisi Indonesia. Pada seputar dekade
80- an misalnya, kalangan ilmuwan sosial
Indonesia bereseminar di Malang dan

mencoba menggelorakan upaya

pribumisasi ilmu sosial. Pasca dekade ke
dua 2000-an, upaya semacam itu masih
terus dilakukan. Kalangan ahli komunikasi,
2011

Nasional

misalnya, pada tahun

menyelenggarakan  Seminar
Komunikasi yang mendiskusikan mengenai
temuan-temuan konsep, teori, konstruk dan
metodologi dengan identitas ke-Indonesia-
an (Ade Armando 2011) dan juga para ahli
llmu Sosial pada pada tahun 2017 dan
menerbitkan buku berjudul Meneguhkan
(Pandhu

Hasrat untuk berilmu

Imu  Sosial Keindonesiaan
Yuanjaya 2017).
pengetahuan dengan “jati diri Indonesia”
itu kadangkala terkesan agak berlebihan

tetapi tidak pernah benar-benar jelas apa

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

argumen yang mendasari, selain untuk
menemukan ciri ke Indonesiaan.
Gairah

meng-Indonesia

menemukan disiplin ilmu yang
juga menjangkiti
Pada 2007,

sejumlah ahli Etnomusikologi di Indonesia

kalangan Etnomusikologi.

menyelenggarakan  sebuah  simposium

bertema  Etnomusikologi Nusantara di

Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta.
Sejumlah gagasan untuk menemukan
corak Etnomusikologi Indonesia dibahas
dalam seminar itu, gairah yang awalnya
menggelora itu berangsur surut. Jati diri
Etnomusikologi Nusantara yang awalnya
ingin dibangun, berangsur digeser dengan

hanya bepretensi untuk membangun
“Etnomusikologi di (dengan cetak tebal)
Indonesia”. Pencarian watak disiplin
Etnomusikologi tidak lagi disibukkan pada
upaya membangun corak representasi ala
Indonesia, tetapi lebih  diarahkan pada

upaya agar para ahli musik etnik dari
Indonesia sendiri yang me-representasi-
kan musik Indonesia (Hastanto 2007).
Dalam ungkapan yang lain, upaya yang
dilakukan adalah mencoba menemukan
corak musik

representasi (kesenian)

Indonesia oleh orang-orang Indonesia.
Asumsinya, dengan direpresentasikannya
musik Indonesia oleh orang Indonesia,
spektrum makna dari musik tersebut akan

lebih bisa diungkapkan secara menyeluruh.

2. PEMBAHASAN
2.1 Krisis Representasi

Peristiwa yang bisa diduga sebagai

31



pemicu dari munculnya perdebatan
mengenai issue representasi dalam studi
studi sosio-kultural, termasuk dalam disiplin
buku
Anthropology and the Colomal
Encouter yang ditulis oleh Talal Asad
(1973) dan Orientalism karya Edward Said
(1978).

yang tumbuh dalam tradisi keilmuan Barat

Etnomusikologi, adalah terbitnya

berjudul

Risalah ke dua intelektual Asia

itu serta merta seolah menyadarkan para
ahli ilmu sosial-budaya, bahwa ternyata
ilmu pengetahuan yang sebelumnya selalu
dituntut obyektifitas dan apolitis, banyak di
antaranya justru lahir dari suatu sejarah
imperialisme dan praktik kolonialis yang
sangat kotor (Said, 1995: 78).

Antropologi, oleh karena sejarah
kelahirannya, kerap  dianggap sebagai
disiplin paling terkena tuduhan seperti itu.
Pada disiplin ini, tuduhan Said itu berakibat
pada terjadinya apa yang kemudian disebut
sebagai  krisis

representasi. Sejumlah

sarjana mendesak agar merenungkan
kembali sejumlah keyakinan dasar ilmiah
yang selama ini telah dianggap mapan
(Lihat Schrag, 1980; Marcus dan Ficher,
1986, Clifford, 1994, Borosfky, 1994).
James Clifford misalnya, menuduh bahwa
etnografi

Malinowskian, yang menjadi

model presentasi yang dianut dalam

Antropologi selama ini, mengalami bias

otherness oleh karena adanya
ethnographic  authority yang sepihak
(Clifford, 1988. 8). Sedangkan,

pemahaman konsep kebudayaan dalam

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

tradisi Boasian, dituduh menyandang cacat
reifikasi dan esensialisme (Lihat: Laporan
pelaksanaan  Seminar
1999/2000). Yang dimaksud adalah bias

berupa

Etnomusikologi,

kecenderungan untuk selalu
menggambarkan "orang lain" (others) yang
secara budaya dikonstruksi berbeda dari
kita (orang Eropa). Kecenderungan
Antropologi yang seperti itu, oleh Trouliot
disebutnya sebagai the savage slot dari
filosofi barat dan pemikiran utopia (Trouliot,
1991: 18-34; lihat juga, Keesing, 1991.:
301) Reifikasi adalah kesalahan persepsi,
yang menganggap sesuatu yang abstrak
(konsep) sebagai hal yang konkrit. Sebuah
"kebudayaan" adalah konsep abstrak,
tetapi seringkali dianggap sebagai benda
riil semacam agen yang dapat melakukan
sesuatu, atau dianggap sebagai sebuah
kolektivitas manusia. Secara berlarut-larut
(Keesing, 1994 303) Penggunaan konsep
"kebudayaan" seperti itu dianggap tidak

cukup mampu membongkar, atau malah

cenderung mengabaikan, perihal
kekuasaan yang tersembunyi dalam
bentuk-bentuk budaya (cultural forms)
Dalam ungkapan yang lebih singkat,

paradigma yang di dalamnya menyangkut
ontologi, epistimologi dan metodologi yang

selama ini berlaku pada lapangan

antropologi, oleh  sejumlah  sarjana

dipertanyakan lagi karena  diduga

mengandung sejumlah muatan yang

'colonilized'.
sebuah

Sebagai disiplin  ilmu

32



pengetahuan, Etnomusikologi terbentuk
dari dua disiplin yang lebih dulu ada, yaitu
Musikologi dan Antropologi. menjadi salah
satu anak turun disiplin Antropologi yang
terkena imbas langsung dari kondisi krisis
mencari bentuk

tersebut. Upaya

etnomusikologi Indonesia melalui jalan

representasi, pada galibnya menunjuk
pada wujud dari pengaruh itu. Pelukisan
gejala musik (seni) di Indonesia oleh orang
seberang tidak lagi begitu saja dipercaya.
Pokok ketidak percayaan itu bersumber
bukan hanya pada kecurigaan atas adanya
yang

keraguan

muatan-muatan colonialized,

melainkan  juga terhadap
kemampuan peneliti seberang itu untuk
menangkap keseluruhan nuansa yang
menyelimuti gejala musik (seni) Indonesia
itu. Bagi banyak intelektual di bidang ini,
musik (seni) adalah cultural product yang
lahir dalam historical situatedness, dan
untuk mewujudkannya kedalam wacana
tulisan (etnografi) justru merupakan proses
sosial tersendiri (representasi) yang tidak
semata-mata alami

Representasi adalah hasil dari,
sekaligus proses sosial me-representasi,
yaitu kegiatan mewujudkan suatu konsep
ideologis yang abstrak ke dalam bentuk
konkrit berupa petanda-petanda (signifiers),
atau bisa juga disebut sebagai penciptaan
tanda (sign) untuk mewakili maknanya
1996: 265).

Representasi lalu menjadi proses sosial

(meaning)(Sullivan  dKkk,

menciptakan/menuangkan perasaan

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

(making sense) ke dalam setiap sistem

(signifying)  yang
berupa ujaran, tulisan, video, film, tape,

penadaan tersedia:
dan sedangkan, esensialisme menganggap
bahwa kebudayaan, Bali misalnya, sebagai
sesuatu yang dimiliki bersama (shared)
tetap bertahan (endure) dari abad ke abad,
dari ujung pulau Bali yang satu ke ujung
lainnya. Pendeknya, kebudayaan Bali
adalah inti dari orang Bali (Keesing. 1991:
306). Sebab lain yang juga turut andil
mendorong terbangunnya kondisi seperti di
atas adalah berkenaan dengan perubahan
peta intelektual dalam disiplin antropologi
yang
yang
pengetahuan tentang negeri asing di luar

sendiri.  Antropologi mulanya

merupakan iimu membawa
Eropa-Amerika yang terbelakang, 'primitive’
dan eksotis ke negeri-negeri maju di
belahan bumi utara, harus berhadapan
dengan kenyataan bahwa semakin banyak
ahli antropologi kini hidup, bekerja dan
meneliti  di negerinya sendiri. Saya
meminjam istilah Suka Harjana, dengan
nuansa pengertian yang sama.

[08.46, 12/1/2023] Budi

Maka, kita lalu

Setiyono:
sebagainya. akan
menemukan, misalnya, soal seks dalam
berbagai wujud representasi yang berbeda-
beda media maupun wacana. Soal seks
bisa di-representasi-kan sebagai atau
dalam wujud pornografi, tetapi bisa juga
literatur, serta dalam
yang
berwenang seperti praktek pendidikan dan

dalam iklan, film,

wacana oleh (orang-orang)

33



ahli medis. Dari sini lalu jelas bahwa, soal
seks bukanlah sesuatu yang alam yang di-
representasi-kan secara seragam dalam
hal bentuk dan wacana (Ibid).

Sekarang kita coba bergerak masuk
ke arah ruang yang sedang menjadi topik
diskusi kita, yakni etnomusikologi Kalau
boleh

etnomusikologi pada dasarnya terbangun

saya menyatakan, bahwa

atas dua" sayap". Sayap pertama,
etnomusikologi yang Dberbasis pada
musikologi  berupa pelukisan tekstual

musik-musik di luar Eropa-Amerika dengan
kelengkapan gambaran tentang konteks di
mana musik itu hidup (music in culture)
Sayap yang lain adalah antropologi musik,
yakni spesialisasi dalam antropologi yang
meletakkan perhatian pada gejala musik.

Artinya, di sini musik menjadi semacam

lubang intip' guna memahami
(kebudayaan) manusia secara
komprehensif (the culture of music)
Selanjutnya saya hanya akan

mendiskusikan saol yang terakhir ini.

Dalam TOR yang disodorkan kepada
saya, panitia mengungkapkan Kketidak-
puasan terhadap istilah Antropologi Musik
(seni), oleh karena terminologi seperti itu
menyiratkan pengertian seni hanya menjadi
obyek kajian dari Antropologi. Kembali
pada pokok soal seperti diurai di atas,
ketidak-puasan ini agaknya juga
merupakan titik berangkat bagi sebuah
upaya representasi. Jelasnya, kalangan

akademisi etnomusikologi mulai tidak puas

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

dengan representasi tentang musik (seni)
oleh kalangan antropologi (umum). Ketidak
puasan itu Kkira-kira bersumber pada
pandangan bahwa konsep, teori ataupun
metodologi dalam antropologi tidak mampu
menciptakan gambaran yang memadabhi
perihal substansi estetika dari gejala musik
(seni). Petanda-petanda (signifiers) yang
diciptakan oleh proses sosial para
antropolog, oleh karena paradigma yang
dibawanya, dianggap tidak cukup mewakili
-terutama- apa yang oleh Langer disebut
sebagai inner experience, atau rasa, atau
apapun namanya Kenyataan kesenian (the
yang
merupakan ekspresi dari

nature  of reality) notabene

'rasa’, hanya
dipandang sebagai sepotong bagian dari
yang
kendatipun cara-cara untuk memperoleh

sebuah  keutuhan kebudayaan

pengetahuan itu (metodologi) adalah
dengan partisipasi terlibat, tetapi seringkali
harus didekati secara berjarak (pendekatan
fungsional). Akibatnya, musik (semi) itu di
tangan para antropolog dianggap akan ter-
reduksi ke dalam teks bernuansa datar
yang mengabaikan perihal rasa

Ada sebuah yang

menggoda sehubungan dengan uraian di

pertanyaan

atas. Apakah persoalan representasi akan
memberi jalan yang cukup baik, kalau tidak
terbaik, untuk menemukan etnomusikologi
dalam pengertian antropologi musik (seni)
Indonesia? Jika mau konkrit, apakah,
misalnya tulisan-tulisan macam Music in

Java-nya Kunst (1973) yang deskripsinya

34



begitu lengkap itu' dan Music In Bali-nya
McPhee (1966). The Nuclear Theme as a
Determinant of Pathet in Javanese Music-
nya Mantlehood (1977) atau Unplayed
Melody: Music Theory in Post Colonial
Java-nya Marc Perlman (1993) memang
begitu  colonialized, sedangkan The
Concept of Pathet in Central Javanese
Gamelan Music-nya Sri Hastanto (1985)
atau Historical Context and Theories of
Javanese Music-nya Sumarsam (1992)
lebih

memang benar

'‘berwajah Indonesia? Barangkali

bahwa, tulisan Kunst

misalnya, mengandung sejumlah bias
othernes oleh karena ia berangkat dengan
bekal

eksotisme musik (seni) negeri jajahan. Hal

sejumlah rasa tertarik akan

itu akan berakibat pada cara pandang atas

yang
dihadapinya. Lalu, fitrah Kunst sebagai

kenyataan (baca ontologi)

londo dengan latar belakang musik
baratnya, saya kira juga akan berpengaruh
terhadap hubungan dia sebagai peneliti
dengan obyek yang diteliti (epistimologi)
maupun cara dia menangkap maupun
menggambarkan kenyataan (metodologi).
Namun, bias semacam itu, menurut hemat
dihindari

merupakan produk zamian'. Yang saya

saya, sulit oleh karena ia
maksud adalah, bahwa tulisan Kunts yang
didasarkan pada penelitian yang dia
lakukan pada dekade 20-an, mewakili apa
yang oleh Denzin dan Lincoln disebut
sebagai periode tradisional, yaitu penelitian
"obyektif refleksi

kwalitatif sebagai

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

paradigma positivitik yang ditulis dari hasil
pengalaman lapangan di daerah-daerah
koloni.  Sebaliknya, tulisan Hastanto
misalnya yang ditulis pada dekade 90-an
dan berusaha merevisi beberapa tulisan
yang pernah ada sebelumnya, van

Hornbostel dalam pengantar buku itu

memuji  Kunts secara habis-habisan:
"....Kunts has done more for musicological
exploration of Indonesia in every possible
direction than anybody else: nay, more
even then most authors together" (Kunts,
1973: ix). 2 Norman K. Denzin dan Yvonna
S. Lincoln membagi fase-fase penelitian
kualitatif ke dalam lima periode, vyaitu:
periode tradisional antara 1900 hingga
perang dunia Il. fase modern antara perang
dunia Il hingga tahun 70-an, masa blurred
genres antara tahun 1970-1986, momen ke
empat krisis representasi yang terjadi pada
dekade 1980-an,
adalah masa sekarang (tahun 1990- an)
(N.K. Denzin dan Y. S. Lincoln, 1994: 7-

11). Memang kecil kemungkinan memuat

dan momen ke lima

bias othernes, oleh karena bukan hanya
karena ia sangat akrab, tetapi juga menjadi
bagian dari subyek yang diteliti. Jika

dicermati The Concept of Pathet in Central

Javanese Gamelan Music-nya  Sri
Hastanto, memang mencerminkan
ketelibatan langsung peneliti dengan
subyek yang diteliti (baca, sebagai

seniman). Sebut saja misalnya, kritik dia
tentang teori pather dari Kunst dan Hood
lebih  dekat

menunjukkan jarak yang

35



dibanding
dikritiknya

dengan orang-orang yang

Menurut Hastanto, Kunst membuat
analisa dengan dasar asumsi yang salah,
yakni menggap pathet sanga sebagai yang
terendah karena membuat klasifikasi hanya
berdasar pada gong, padahal menurutnya
pada gendhing Kalunia misalnya, gong
berakhir dengan nada 6 justru dimasukkan
dalam pathet sanga. Sedangkan Hood oleh
Hastanto dianggap salah membuat analisa
pathet karena mendasarkan pada garis
nada saron, dan bukannya pada balungan
gendhing. Selanjutnya Hastanto sendiri
mengusulkan tiga dasar teori pathet, yakni
thinthingan, srenggengan dan pathetan
wantah yang berfungsi memberi karakter
individual pada pather. Tetapi, benarkah
pelukisan dalam The Concept of Pathet in
Central Javanese Gamelan Music lebih
berwajah Indonesia ketimbang Music in
Java?

Sekarang sejenak kita bergerak
kembali lagi ke ihwal ketidak puasan atas
representasi kesenian oleh kalangan ilmu
sosial (antropologi) Berkenaan dengan soal
ini. sesungguhnya masih menjadi tanda
tanya, apakah benar teks yang dihasilkan
para antropolog pasti lebih miskin ketika
mereka harus membuat pelukisan tentang
musik (seni), dan sebaliknya para ahli seni
mampu menangkap nuansa ekspresi rasa
yang ada dalam seni dan menuangkannya
ke dalam teks secara utuh, serta tidak
menjadikan seni sebagai

lubang intip?

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

Untuk yang terakhir ini, saya ingin secara
sambil lalu melihat tulisan Sumarsam

Historical Context and Theories of
Javanese Music (1992). Dalam tulisan itu
Sumarsam berargumen bahwa studi
tentang peristiwva musik semestinya dilihat
juga lingkungan sosio-politik dan
teknologinya dari periode saat musik itu
hidup maupun latar belakang sejarahnya.
Pada yang

Sumarsam sebagai

kasus Jawa, menurut

bukanlah entitas
tunggal melainkan bervariasi dan berubah
dari waktu ke waktu, terjadi hibrida sebagai
hasil reaksi terhadap keadaan politik
selama berlangsungnya kontak, baik pada
Hindu,

maupun kolonialisme Eropa. Pada Masa

masa Jawa- reformasi Islam
Jawa Hindu dan Islam kontak cenderung
spiritual regiligius, sedangkan era kolonial
bercorak sosial, politik dan teknologi yang
sekular. Dari sana, Sumarsam mencoba
merunut sejarah teori musik Jawa dan
menemukan fakta bahwa, penulisan teori
gamelan berupa deskripsi komposisi dalam
sistem pengajaran dan gagasan "tema
melodi" yang melahirkan istilah gara dalam
penyusunan gending, justru dimungkinkan
terjadi akibat pengaruh dari modus-modus
pemikiran Eropa.

Singkatnya, tulisan Sumarsam yang
notabene adalah peneliti dengan latar
belakang intelektual kesenian, justru lebih
banyak menyorot konteks dari keberadaan
sebuah seni

pertunjukan. Sedangkan,

perspektif yang cenderung critical itu pada

36



dasarnya bukan karena dia orang

Indonesia yang melukiskan kenyataan
melainkan karena tulisan itu
dekade 90-an

dalam mana permukaan jagad ilmu sosial,

Indonesia,
dihasilkan pada sekitar
termasuk di Indonesia, sedang dilanda
musim paham dekonstruksi dan teori kritis
yang mempengaruhi perpektif banyak
akademisi..

Saya sependapat, bahwa persoalan
representasi adalah salah satu jalan yang
bisa ditempuh untuk

sampai pada

penemuan etnomusikologi/  antropologi
musik yang bercorak Indonesia. Namun
jika benar bahwa gambaran seperti terurai
di atas adalah benar, maka agaknya
representasi bukanlah pilihan yang harus
disegerakan Ada soal lain yang menurut
hemat saya tidak kalah mendesak untuk
dipikirakan, yaitu soal relevansi Yang saya
maksud adalah kemampuan menanggapi,
membedah, memprediksi dari konsep,
teori, metodologi atau bahkan keyakinan
yang ada dalam disiplin ini dengan
kenyataan- kenyataan empirik masa Kini
yang sangat mungkin telah berubah jauh
dari saat konsep, teori, metodologi maupun
keyakinan ilmiah itu dirumuskan. Dalam
Antropologi yang notabene menjadi "induk
dari antropologi musik, sebagian besar
konsep dan teori dibangun dari kenyataan
empirik masyarakat tradisional sederhana,
non-literate, homogen, dan sebagainya dan
otoritas untuk

peneliti seolah memiliki

menyimpulkan bahwa kebudayaan

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

masyarakat yang ditelitinya adalah seperti
yang digambarkan, sedangkan fakta-fakta
yang berbeda
penyimpangan,
Padabhal,
manusia saat sekarang ini sedang, dan

dianggap sebagai
perubahan atau bahkan
baru.

unsur kehidupan umat

akan terus berganti rupa, oleh karena
berlangsungnya peristiwa-peristiwa
berskala global yang terjadi setiap hari
yang menjadikan dunia kita sama sekali
berbeda dengan yang pernah ada. Sejak
penghujung abad dua puluh, dunia berubah
semakin tajam Kehidupan umat manusia
sedang bergerak masuk ke arah fase

sejarah baru. Menurut Hall dan Jacques

(1989), perkembangan ekonomi dan
teknologi  cenderung membangkitkan
diversitas budaya, deferensiasi dan

fragmentasi pada lahan homogenitas dan
standardisasi yang sebelumnya menjadi
tanda resmi (hallmark) dari modernisme
dan masyarakat massa (mass society)
(1992)

proses

Sementara itu Hobsbawm

menggambarkan bahwa,
globlasisasi justru melahirkan kenyataan
yang paradoksal. Di satu sisi terjadi
sentralisasi kekuasaan pada perencanaan
dan pengambilan keputusan level tinggi,
serta terbitnya kerajaan-kerajaan bisnis
internasional dengan segala pranatanya
yang oleh kalangan media pekabaran
facto  world
World Bank,
General Agreement on Tariffs and Trade

(GATT) Di pihak lain, tendensi seperti itu

disebut sebagai "de

goverment”, IMF, G-7,

37



justru ketemu dengan gejala lokalisme
yang hidup/dihidupkan kembali, cauvinisme
etnik serta meningkatnya xenofobia dan
nasionalisme di Eropa dan tempat-tempat
lainnya Pada saat sama kita dilanda oleh
yang
supranasionalisme,

"global culture" ditandai
meningkatnya
bangkitnya perusahaan-perusahaan
multinasional, dan konsumerisme yang
mendunia ( dilambangkan oleh MacDonald,
Mickey Mouse, video komersial, elektronika
Jepang, dan lain-lain) Sementara revolusi
informasi dan teknologi komunikasi,
konsumsi massa dan globalisasi kapital
telah turut andil membongkar fondasi pola
kerja dan hubungan sosial keseharian.

Kondisi seperti itu menurut Boissevain
(1994) akan melahirkan komuniti- komuniti
baru, pola hubungan antar etnik baru serta
kebudayaan hibrida Singkatnya, dunia kita
masa kini dan yang akan datang, telah dan
akan berubah menjadi sebuah dunia baru
yang sama sekali berbeda dengan dunia
tradisional atau bahkan modern yang telah
menjadi masa lalu tanpa kita mampu
membendungnya.

Jagad (seni) musik hanyalah bagian
kecil aspek hidup umat manusia yang
niscaya tidak bisa menghindari kekuatan-
kekuatan maha dahsyat yang seringkali
sulit kita(Dikutip dari Ahmed dan Shore,
1995: 13) Oleh Noam Chomsky disebut
sebagai: institusi yang memerintah pada
"kekaisaran era baru"(lbid). (lbid). [08.48,
12/1/2023]  Budi

Setiyono:  mengerti

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

bagaimana cara kerjanya itu. Cepat atau
lambat, kita sadari atau dimasa- bodokan,
dikehendaki ataupun ditolak, kekuatan itu
akan datang menghampiri jagad kesenian
kita dan merubahnya ke arah yang kita
sendiri sulit menebaknya. Soal Campur
Sari yang diributkan oleh karena genre
musik campur aduk itu dianggap tidak bisa
dipertanggung-jawabkan estetikanya; soal
pertunjukan wayang kulit yang membuat
kita ricuh oleh karena sekarang didominasi
oleh penampilan banyolan dan lagu-lagu

hiburan  mengalahkan

yang
pokok pertunjukan.

porsi  ajaran

"adiluhung" seharusnya menjadi
hanyalah beberapa
contoh dari banyak gejala lain serupa.
Gejala seperti itu bisa jadi merupakan awal
dari perubahan yang akan terus, atau
bahkan telah, terjadi secara besar- besaran
tetapi kita seringkali me-masa bodo-kan.
Saya sangsi apakah musik Jawa
pada saat sekarang ini masih seperti yang
ada dalam gambaran Kunst, ataukah
gambaran itu menjadi sekedar apa yang
oleh Schechner disebut sebagai normative
expectation, yakni semacam kesepakatan
di kalangan seniman, ahli, wartawan,

birokrat, patron, mahasiswa maupun

penonton untuk mempertahankan
yang
sebagai “"authoritative Javanese original'
1993: 190).

sebagai contoh, Kunts menggambarkan

jenis

pertunjukan  tertentu dianggap

(Schechner,

Sebut saja

persebaran instrumen gamelan slendro

meliputi Jawa Tengah, sebagian wilayah

38



Jawa Barat, sebagian besar Jawa Timur
dan Bali khusus untuk vokal Menjadi tanda
tanya apakah pada saat sekarang di
daerah pedesaan Jawa Tengah, sebut
misalnya salah satu desa di kecamatan
Priimantoro, Wonogiri, masih ada gamelan
Slendro, dalam arti ada alatnya, dimainkan
serta orang-orang di sana mengenal laras
gamelan itu. Saya juga ragu apakah di
daerah Sleman pada masa kini masih
terdapat jenis-jenis teater tradisional
wayang Klithik, wayang golek, wayang
orang, langen Mondro Wanoro, kethoprak
lesung. Srandul, dan lain-lain seperti
ditemukan oleh Suharyoso di tahun 1979
(Suharyoso, 2000: 45-65). Atau jangan-
lebih

jenis-jenis

jangan pelukisan itu sebenarnya

merupakan “cerita tentang"
kesenian yang pernah ada, dan bukannya
gambaran dari "kenyataan" kesenian itu
sendiri kesenian. Memang sesungguhnya
agak sulit membuat batasan tentang
sebuah seni pertunjukan "ada" atau tinggal
“cerita tentang" karena sifat fleeting dari
entitas itu.

Saya khawatir, di Pracimantoro
maupun Sleman serta banyak daerah di
Jawa, pada saat sekarang yang "ada"
justru kesenian Dangdut, Campur Sari,
hand atau bahkan Rap 10 dan musik rock-
nya Slank, meski hanya disaksikan melalui
televisi, didengar lewat radio atau kaset.
Apakah gejala seperti itu masih bisa
dianalisa dengan teori pathet, atau seperti
dituduh sebuah

biasanya sebagai

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

kerusakan generasi karena meninggalkan
tradisi" Atau mungkin sebaliknya, jika musik
gamelan di mata Jaap Kunst. Mantle Hood,
Sri Hastanto dan lain-lain melahirkan kosep
pather, bisa dianalisa sistem skala dan
struktur-nya, bisa dirunut sejarah
persebarannya; apakah campur sari tidak
bisa melahirkan konsep dan teori baru,
apapun perpektifnya? Atau jika kita kembali
pada epigraph pembuka tulisan ini, apakah
gejala musik Campur Sari tidak bisa
dijelaskan secara ilmiah dan mendalam,
bukan saja tentang kompleksitas
kompositoris musiknya, tetapi juga tingkah

laku yang berkenaan dengan gejala itu?

5. SIMPULAN

Pada akhir tulisan ini saya ingin
menyatakan bahwa membangun disiplin
etnomusikologi, lebih khusus antropologi
musik di Indonesia, bukanlah semata-mata
persoalan menemukan citra atau wajah
yang meng-indonesia, melainkan juga
menyangkut soal masa depan dari disiplin
ini. Keasyikan yang berlebihan terhadap
persoalan representasi cenderung bisa
melupakan pekerjaan lain yang tidak kalah
pentingnya. Kenyataan empirik pada jagad
(seni) musik sebagai cultural product yang
menjadi subyek dari ethomusikologi, terus
berproses setiap hari menjadi semakin

rumit, bervariasi. terpotong-potong,
kadang-kala superficial dan tidak konsisten
Kenyataan-kenyataan seperti itu

memerlukan penjelasan dengan alat

analisa baru, karena seringkali konsep,

39



teori dan metodologi, terutama dari
antropologi, yang notabene dibangun dari
kenyataan empirik dan keyakinan masa
lalu yang berbeda tidak lagi memadahi
Demi kelangsungan hidup dan masa depan
disiplin ini, konsep, teori dan metodologi
yang didasarkan pada keyakinan ilmiah
baru harus terus dilahirkan.

6. DAFTAR ACUAN
Buku:

Ahmed, Akbar S. dan Cris N. Shore. 1995
The Future of Anthropology. London
dan New York: Athlone.

Clifford, James dan George E. Marcus.
1986 Writing Culture: The Poetics
and  Politics of  Elmography.
Berkeley, Los Angeles, London:
University of California Press.

Hastanto, Sri. 1985 "The Concept of Pathet
in Central Javanese Gamelan Music.
Tesis untuk gelar Ph.D: Tidak
diterbitkan,

Hood, Mantle. 1977 The Nuclear Theme as
a Determinant of Pathet in Javanese
Music. New York: De Capo Press

Kunst, Jaap. 1973 Music in Java,
Netherlands: The Hague Martinus
Nijhoff.

Keesing, Roger M. 1994 "Theories of
Culture Revisited", dalam Robert
Borofsky, (ed.). Assesing Cultural
Anthropology. New York: Mc Graw-
Hill, Inc, hal. 301-312.

Marcus, George E. dan Michael M. J.
Fischer. 1986 Anthropology as
Cultural  Critique. Chicago dan
London: University of Chicago Press.

The O'Sullivan, Tim dkk. 1994 Key
Concepts in Communication and
Cultural Stunfis London dan New

@
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snra]

York: Routledge

Perlman, Marc. 1993 "Unplayed Melody:
Music Theory in Post-colonial Java.
Disertast Tidak diterbitkan.

Schechner, Richard. 1993 "Wayang Kulit in
the Colonial Margin" dalam Richard
Schechner, (ed.). The Future of
Ritual. London, New York:
Routledge, hal. 184-227,

Schrag, Calvin O. 1980 Radical reflection.
Indiana: Purdue University Press.
Sumarsam 1992 Historical Context
and Theories of Javanese Music.
Desertasi Tidak diterbitkan.

Suharsoyo. 2000 "Teater Tradisional di
Sleman, Yogyakarta: Jenis dan
Persebarannya" dalam Ketika Orang
Jausa Nyeni (ed: Heddy Shri Ahimsa
Putra). Yogyakarta: Galang Press.

Trouillot, Michel-Rolph 1991 "Anthropology
and the Savage Slot: The Poetics
and Politics of Otherness”, dalam
Richard G. Fox, (ed.) Recapturing
Anthropology. New Mexico: School
of American Research Press, hal.
17-44,

40



