
30 Volume 16 No. 1 Juli 2023

DAPUR KE PANGGUNG: BENTUK DAN MODA PERTUNJUKAN TALEMPONG
GANDANG LASUANG

Tri Ananda1, Wiwik Sushartami2, dan Aton Rustandi Mulyana3

1 Mahasiswa Program Studi Magister Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa
Sekolah Pascasarjana Universitas Gadjah Mada

2 Dosen Program Studi Pariwisata fakultas Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada
3 Dosen Program Studi Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan ISI Surakarta

E-mail: piikriwil@gmail.com

ABSTRACT

Talempong Gandang Lasuang is one of the Minangkabau women’s talempong music ensembles in Sikapak
Timur Village, Pariaman City. This art had disappeared in Sikapak in the 1980s and reappeared in 2010 with a
different performance space, from the kitchen to the stages of the performing arts realm followed by changes
in its formal elements. This study aims to determine changes in the form and mode of TGL performances in
the kitchen and on stage. This research is a qualitative research. The results of this study show that, TGL
kitchen and stage are performance events with different forms and modes of performance.  As a talempong
music ensemble, the change of TGL from the kitchen to the stage is related to six basic elements of music
namely transition, style, genre, text, movement and composition. The formal elements are presented in two
modes of performance according to the space; kitchen and participatory mode which contains the idea of play;
stage and presentational mode which contains the idea of display.

Keywords: performance modes, change, talmpong gandang lasuang, women.

ABSTRAK

Talempong Gandang Lasuang adalah salah satu ensambel musik talempong perempuan Minangkabau di
Desa Sikapak Timur Kota Pariaman. Kesenian ini sempat hilang di Sikapak pada tahun 1980an dan muncul
kembali pada tahun 2010 dengan ruang pertunjukan berbeda, dari dapur ke panggung-panggung ranah seni
pertunjukan diikuti perubahan unsur-unsur formalnya. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui perubahan
bentuk dan moda pertunjukan TGL di dapur dan di panggung. Penelitian ini merupakan penelitain kualitatif.
Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa, TGL dapur dan panggung merupakan peristiwa pertunjukan dengan
bentuk dan moda pertunjukan yang berbeda.  Sebagai ensambel musik talempong,  perubahan TGL dari dapur
ke panggung berkaitan dengan enam unsur dasar musik yakni transisi, gaya, genre, teks, gerakan dan komposisi.
unsur formal itu disajikan dalam dua moda pertunjukan sesuai ruangnya; dapur dan modus partisipatoris yang
mengandung gagasan play; panggung dan modus presentasional yang mengandung gagasan display.

Kata kunci: moda pertunjukan, perubahan, talmpong gandang lasuang, perempuan.



31Volume 16 No. 1 Juli 2023

Tri Ananda, dkk: Dapur Ke Panggung: Bentuk Dan Moda Pertunjukan Talempong Gandang Lasuang

1. PENDAHULUAN

Secara historis, Talempong Gandang
Lasuang (TGL) pada mulanya merupakan wujud
dari gurauan atau cara menghibur diri bagi ibu-
ibu (induak-induak) ketika memasak di dapur
untuk persiapan pesta pernikahan (baralek)1

yang berlangsung dalam waktu yang lama
hingga berhari-hari (Ananda 2018). Gurauan ini
diwujudkan dengan berbagai laku/aksi sesuai
keinginan mereka. Seperti permainan pola-pola
ritmis sederhana menggunakan piranti dapur
yang sedang mereka gunakan, bernyanyi
sembari bergoyang, ataupun berbalas-balas
pantun bersama-sama. Aktivitas serupa ini
perlahan mengalami perkembangan dengan
penambahan alat musik talempong dan
gandang tambua hingga memunculkan
repertoar musik tersendiri sebagai ensambel
musik talempong. TGL sebagai hiburan dalam
aktivitas dapur pada acara baralek ataupun
acara lain, untuk menemani perempuan-
perempuan yang sedang memasak.

Seturut Erlina (58 tahun), seorang
pemimpin dan pemain talempong dari satu-
satunya kelompok TGL yang dapat ditemui
dewasa ini dan cucu dari Upiak Enek salah satu
seniman atau pelaku TGL di masa lalu, bahwa
TGL dapur perlahan hilang di Sikapak pasca
meninggalnya Upiak Enek sekitar tahun 1981.
Tepatnya pada tahun 2010, melalui generasi
Erlina TGL kembali hadir di tengah masyarakat
Sikapak, namun tidak di dapur melainkan di
panggung pertunjukan alek nagari2 di Sikapak.
Semenjak saat itu, TGL tidak pernah lagi
ditampilkan di dapur melainkan di berbagai
panggung pertunjukan, seperti upacara adat
alek nagari, pengangkatan penghulu, maupun
acara-acara kebudayaan dan pariwisata daerah
dengan tujuan pelestarian dan pengenalan
kepada publik (Ananda 2018).

Tidak lagi sebagai hiburan perempuan
paruh baya di ruang domestik atau dapur, TGL
kemudian menjadi “suatu aktivitas yang dilakukan

dengan kesengajaan maksud untuk dilihat orang
lain, atau dipertontonkan” (Simatupang, 2013,
10) di panggung-panggung pertunjukan ruang
publik seperti yang dapat dilihat dari tahun 2010
hingga dewasa ini di panggung-panggung.
Sebagai contoh, ajang olahraga bertaraf
internasional kebanggaan Sumatera barat yaitu
Tour de Singkarak tahun 2014 di Pantai Tiram
Kabupaten Padang Pariaman, kemudian acara
Pariaman Batagak Gala tahun 2016, dan
Pertunjukan Hibah Penelitian Kementrian
RISTEKDIKTI di Limau Puruik pada tahun 2018.

Pada pertunjukannya di panggung, TGL
menggunakan tiga jenis instrumen sesuai
namanya yaitu, talempong, gandang/gendang,
dan lasuang/lesung. Talempong yang digunakan
berjumlah 5 buah talempong yang tersusun di
atas tempat khusus disebut rea. Gendang yang
digunakan TGL adalah gandang tambua
berbentuk tabung silinder kayu berukuran besar
diameter 50-60 cm dengan dua sisi/muka yang
ditutupi membran dari kulit kambing. Kemudian
lasuang atau lesung yang digunakan bukanlah
seperti lesung biasanya sebagai benda untuk
menumbuk beras, kopi, ataupun rempah-
rempah lainnya, namun lesung khusus yang
terbuat dari kayu dengan panjang sekitar 1.5
meter, lebar 10 cm, ketebalan 7 cm, yang
dibagian tengahnya terdapat satu buah lubang
berdiameter sekitar 6 cm.

Dalam hal ini, TGL menarik untuk
dibahas karena dapur ke panggung bukan hanya
persoalan perpindahan tempat atau ruang
pertunjukan. Terjadi perubahan tekstual sebagai
sebuah tontonan dan perluasan konteks TGL
sebagai sebuah seni pertunjukan.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Ada beberapa sumber kepustakaan
yang dapat ditemui terkait objek material dalam
penelitian ini. Susandrajaya dkk (2018)
membahas kesadaran akan kebutuhan sentuhan
inovasi dan pengembangan dalam garapan



32 Volume 16 No. 1 Juli 2023

musik dan estetika pertunjukan TGL tanpa
menghilangkan nilai ketradisiannya. Dio Wahyu
Asra Putra (2018) membahas unsur-unsur
pembentuk pertunjukan dalam TGL dan ini
dibaca melalui kaca mata performance studies.
Berbeda dengan Andra Noval (2017) yang
memfokuskan penelitiannya pada unsur-unsur
pokok dalam musik yang dilihat dari beberapa
repertoar atau lagu TGL. Pada tahun yang sama
Puspitasari juga melakukan penelitian yang juga
membahas musikal TGL yang difokuskan pada
unsur-unsur musikal apa yang menimbulkan
“rasa joget” dalam repertoar atau lagu Joget, Si
Siti, dan Tarakolak-olak yang dianggap memiliki
karakteristik yang memancing masyarakat
pendengarnya untuk menari atau ber-joget
(Puspitasari 2017). Selanjutnya adalah penelitian
penulis pada tahun 2018 dengan judul “Studi
Deskriptif Penyajian Talempong Gandang
Lasuang di Nagari Sikapak Timur Kota
Pariaman”. Penelitian ini lebih fokus pada
perubahan bentuk penyajian TGL di dapur dan
di panggung pertunjukan, baik dari aspek
musikal, instrumen yang digunakan, maupun
penggunaan dan fungsi dan sebagainya. secara
garis besar penelitian mengenai TGL yang
penulis lakukan berbeda dengan kepustakaan
sebelumnya, baik secara objek dimensi kajian
pada objek material, metodologi penelitian, teori
dan pendekatan yang digunakan, batas spasial
dan temporal. Sekiranya penelitian ini nantinya
akan memiliki sumbangsih pengetahuan
terhadap pembacaan realitas perempuan TGL
dan keberadaannya dalam ranah seni
pertunjukan Minangkabau yang memiliki
kompleksitas tersendiri.

3. METODE

Secara metodologis penelitian ini
merupakan penelitian kualitatif dengan metode
analisis deskriptif. Bogdan & Biklen (2007)
menjelaskan bahwa penelitian kualitatif adalah
salah satu prosedur penelitan yang

menghasilkan data deskriptif yang mendalam
tentang prilaku yang dapat diamati dari suatu
individu, kelompok, masyarakat, atau organisasi
tertentu yang dikaji dari sudut pandang yang utuh,
komprehensif, dan holistik. Penelitian kualitatif
bertujuan untuk mendapatkan pemahaman
yang sifatnya umum terhadap kenyataan sosial
dari perspektif partisipan (Rahmat, 2009, 2-3).

Pembahasan kali ini akan “memusatkan
perhatian pada kegiatan pemeranserta peristiwa
pergelaran3, yang biasanya dipukulratakan
sebagai pelaku pergelaran dan penonton; dan
bagaimana interaksi kedua pemeranserta itu
menjadikan dan membentuk peristiwa
pergelaran” (Simatupang, 2019, 157). Lebih
lanjut, ia mengajukan pembedaan antara
pergelaran yang menyetujui peranserta aktif
penonton dalam ‘memberi bentuk kepada’
peristiwanya, dan pergelaran yang sejak awal
memilah pemeranserta peristiwa ke dalam
“peran dua kamar” yakni pelaku pergelaran dan
penonton. Kategori pertama disebut moda
pergelaran ‘partisipatoris’ dan kategori kedua
‘presentasional’ (Simatupang, 2019, 157).

Merujuk pada dua moda tersebut, maka
pemeriksaan perubahan-perubahan yang terjadi
pada peristiwa pertunjukan TGL dalam latar
spasial yang sangat berbeda secara lebih baik.
Kemungkinan perbedaan moda pergelaran
antara dapur dan panggung akan
mempengaruhi aksi dan interaksi partisipannya
dan hal demikian tentunya membentuk peristiwa
pertunjukan yang berbeda pula. Dengan
mengacu pada dua moda pergelaran demikian,
maka moda manakah yang digunakan pada
peristiwa pertunjukan dapur dan panggung, dan
bagaimana aksi dan interaksi pelaku dan
penonton membentuk peristiwa pertunjukan
dapur dan panggung adalah persoalan yang
akan disingkap pada bagian-bagian berikutnya.



33Volume 16 No. 1 Juli 2023

Tri Ananda, dkk: Dapur Ke Panggung: Bentuk Dan Moda Pertunjukan Talempong Gandang Lasuang

4. PEMBAHASAN

4.1. Lini Masa TGL Dari Dapur ke
Panggung

Sebagaimana yang dikatakan
Soedarsono, seni pertunjukan yang berkembang
di lingkungan masyarakat Indonesia yang kental
dengan nilai-nilai kehidupan agraris cenderung
memiliki fungsi ritual dalam berbagai peristiwa
daur hidup; pernikahan; kematian; potong gigi;
kelahiran; turun tanah; khitanan, ataupun
peristiwa lainnya yang dianggap penting,
misalnya berburu; panen padi; menanam padi;
bahkan persiapan perang (Soedarsono, 2002,
123). Dalam peristiwa-peristiwa semacam itulah
hadirnya berbagai ensambel talempong
perempuan di masing-masing daerahnya.
Talempong Unggan dan Gandang Lasuang hadir
dalam peristiwa menanam dan panen padi,
kemudian dalam peristiwa daur hidup seperti
pernikahan juga hadir Talempong Bundo,
Talempong Uwaik-uwaik, Talempong Aia Tabik,
Gandang Oguang, Gotong-gotong dan juga TGL
(periksa Ediwar et al., 2017; Janatti, 2018; Jaya
& Yurnalis, 2021; Kurniawan, 2020; Maida Putri
et al., 2022; Sriwulan, 2014; Sriwulan et al.,
2014).

Dalam konteks daur hidup atau
pernikahan, TGL mengambil peran yang
berbeda dengan beberapa ensambel talempong
Minangkabau lainnya. Sebagian besar ensambel
talempong genre talempong pacik hadir dan
digunakan untuk arak-arakan pada prosesi
tertentu pernikahan, sementara TGL yang
bergenre talempong duduak hadir sebagai
hiburan perempuan-perempuan ketika
memasak di dapur.

Baralek adalah salah satu prosesi dalam
upacara pelaksanaan perkawinan, sebagai hari
resepsi pernikahan atau pesta perayaan
perkawinan yang secara tradisional
diselenggarakan di kedua rumah mempelai.
Baralek yang bersifat perjamuan ini memiliki
persiapan yang cukup panjang terutama dari
segi makanan yang akan dihidangkan kepada

seluruh tamu undangan baik itu keluarga besar,
masyarakat setempat, maupun kolega kedua
mempelai. Persiapan serupa itu sering
melibatkan masyarakat sekitar untuk memasak.
Kegiatan masak-memasak ini biasanya mulai
dilakukan beberapa hari sebelum pesta
pernikahan. Oleh karenanya, pihak tuan rumah
akan menyediakan dapur sementara atau
pondok yang yang terpisah dari rumah, di bagian
belakang atau di samping rumah.

Dapur dalam konteks ini adalah ruang
yang bahkan hingga hari ini didominasi oleh kaum
perempuan. Hal demikian tidak berarti bahwa
laki-laki sama sekali tidak hadir, akan tetapi
peran-peran dapur cenderung didominasi oleh
perempuan. Dari memotong bawang, mencuci
beras, memotong daging, mengaduk rendang,
menumbuk tepung, dan semua aktivitas
memasak dilakukan oleh perempuan yang
pada umumnya berusia paruh baya dan lansia.
Kegiatan serupa ini biasanya dilakukan dalam
durasi yang cukup lama, setidaknya
berlangsung dari satu hari sebelum hari baralek
hingga baralek selesai, dan biasanya aktivitas
dapur akan selalu berlangsung tanpa henti.

Dapur dan berbagai aktivitas yang
dilakukan para kaum perempuan dalam durasi
yang lama ini pada titik tertentu menimbulkan
rasa kebutuhan akan suatu hiburan bagi
perempuan-perempuan dapur sebagai pelipur
hati, pengobat penat, penghilang rasa bosan.
Kebutuhan hiburan itu diwujudkan dengan cara
mereka masing-masing yang tidak terbatas
pada laku atau aksi tertentu saja. Ada yang
melakukan aktivitas dapur mereka masing-
masing sembari bernyanyi dan bergoyang
sesuka hati, ataupun berbalas-balas pantun. Ada
yang melakukan permainan pola-pola ritmis
sederhana menggunakan benda-benda atau
piranti dapur yang sedang mereka gunakan pada
saat memasak, seperti memukulkan centong
nasi ke panci, menampi beras dengan ritmis
tertentu, dan kehebohan para perempuan
menumbuk tepung dengan lasuang yang
bertingkah-tingkah. Aktivitas serupa itulah yang



34 Volume 16 No. 1 Juli 2023

menurut Erlina menjadi asal-usul TGL
sebagaimana yang diceritakan neneknya, Upik
Enek, semasa kecilnya.

Sejalan dengan itu, catatan dalam buku
“Ensiklopedi Musik Tari Daerah Sumatera Barat”
menjelaskan bahwa “musik Gandang Lasuang
timbul dari pekerjaan perempuan-perempuan
yang menumbuk tepung pada lasuang kayu
untuk membuat kue waktu perhelatan
perkawinan, adakalanya berjumlah sampai
enam orang. Mereka menumbuk secara
berganti-ganti sambil berkelakar, sehingga tidak
merasa letih.” (Martamin et al., 1977, 10). Cara
menghibur diri ketika melakukan aktivitas
domestik dalam konteks upacara perkawinan
menjadi benang merah kedua cerita asal usul
ini. Walaupun tidak sempurna sama, kedua
informasi asal usul ini merujuk pada narasumber
yang sama. Para perempuan yang tercatat
dalam buku itu, yaitu Mak Ijah, Upik Enek,
Darama, dan Budek adalah generasi nenek
kandung Erlina.

TGL sebagai gurauan dapur adalah
peristiwa masa lalu Desa Sikapak yang ditutup
oleh generasi Mak Ijah. Seturut Erlina,4 hilangnya
TGL di tengah kehidupan masyarakat Sikapak
terjadi secara bertahap dengan tutup usianya
para pelaku TGL satu-persatu. Dimulai dari Upik
Enek yang tutup usia pada tahun tahun 1981,
hingga Mak Ijah, Darama, dan Budek di tahun-
tahun berikutnya. Setelah generasi ini
seluruhnya tutup usia,5 tidak ditemukan generasi
atau kelompok lain yang menggantikan mereka
di Sikapak dalam kurun waktu yang cukup lama.

Hampir tiga dekade pasca generasi Mak
Ijah tutup usia, kegiatan masak-memasak pada
upacara adat baralek, batagak kudo-kudo
rumah, turun mandi masyarakat Sikapak Timur
lainnya tidak lagi dimeriahkan oleh pertunjukan
TGL. Tidak sedikit masyarakat yang sudah
melupakan TGL dan bahkan tidak tahu sama
sekali seperti halnya generasi muda saat ini.
Sebagian lainnya, terutama perempuan-
perempuan paruh baya saat ini,  justru
merindukan bunyi TGL di dapur perhelatan yang

sering mereka dengar semasa gadis atau
remaja. Kerinduan-kerinduan masa lalu itu
kemudian menjadi alasan masyarakat pemilik
kesenian untuk merevitalisasi TGL, terutama
Erlina bersama perempuan paruh baya lain.

Semasa kecil Erlina,6 ia cukup sering
menemani neneknya memenuhi panggilan-
panggilan untuk pertunjukan TGL dapur ke
dapur. Kesempatan untuk itu berkurang setelah
mulai bersekolah, bahkan terhenti karena ia
melanjutkan pendidikannya di SPG (Sekolah
Pendidikan Guru) Lubuk Aluang, hingga Upik
Enek tutup usia dalam masa pendidikannya di
sekolah berbasis asrama itu. Selama
menyelesaikan pendidikan kemudian
membangun karir sebagai guru SD hingga
menjadi kepala sekolah, kerinduan masa lalu dan
rasa bertanggung jawab atas kesenian
neneknya kian kuat sehingga menumbuhkan
keinginan untuk merevitalisasi TGL yang telah
lama hilang di Sikapak.

Niat Erlina menjadi kokoh oleh
perempuan paruh baya lainnya yang juga
memiliki kesadaran kultural serupa. Bagi
perempuan yang lebih tua dari Erlina seperti Elok
Mandam (73 tahun) dan Anduang Kiduih (66
tahun) yang masa remajanya dulu selalu tidak
tahan ingin menonton TGL jika mendengar bunyi
talempong dari kejauhan merasa sangat
kehilangan hal yang mereka senangi.7

Sementara bagi Aslidar (45 tahun) dan Tasnimar
(46 tahun), kesenian anduang-anduang awak
atau nenek-nenek kita di zaman dahulu itu harus
semestinya dijaga, karena jika tidak, akan hilang
begitu saja.8 Gagasan Erlina untuk
merevitalisasi TGL disambut gembira oleh yang
lain dan mereka kemudian membentuk suatu
kelompok yang menjadi generasi TGL kedua
setelah generasi Mak Ijah.

Kerinduan akan masa lalu yang kian kuat
dari waktu ke waktu itu sampai pada puncaknya
ketika diadakannya alek nagari9 di Sikapak pada
tahun 2010. yang kemudian mewujudkan
gagasan revitalisasi TGL. Adanya kerinduan-
kerinduan dan rasa bertanggung jawab itu



35Volume 16 No. 1 Juli 2023

Tri Ananda, dkk: Dapur Ke Panggung: Bentuk Dan Moda Pertunjukan Talempong Gandang Lasuang

disikapi dengan pembentukan kelompok
perempuan yang diinisiasi oleh Erlina. Persoalan
awal ialah mereka satu sama lain tidak memiliki
pengalaman dalam memainkaan musik TGL
ataupun mempelajari secara langsung pada
generasi sebelumnya. Sebagian dari mereka
hanya memiliki ingatan yang melekat karena
sering mendengar dari kejauhan ataupun
menyaksikan pertunjukan TGL di masa lalu.
Setelah berkumpul dan memulai proses latihan
dengan sumber ingatan seadanya, kemudian
Erlina mengusulkan kepada penyelenggara alek
nagari untuk ikut serta memeriahkan acara
beserta kelompoknya. Kelompok Erlina akhirnya
tampil di panggung pertunjukan alek nagari
Sikapak pada tahun itu, sekaligus menjadi
pertunjukan pertama bagi Erl ina dan
kelompoknya.

4.2. Dapur dan Modus Partisipaatoris:
Play

TGL generasi Mak Ijah pada tahun 1977
menggunakan instrumen sesuai dengan
namanya yang terdiri dari satu set talempong,
gandang tambua dan lasuang. Talempong
merupakan instrumen pembawa melodi dan
juga instrumen utama dalam ensambel ini terdiri
dari lima buah talempong yang diletakkan di atas
rea. Satu set talempong ini dimainkan dalam
posisi duduk oleh satu orang perempuan yang
biasanya menjadi pemimpin kelompoknya.
Lesung yang digunakan adalah lasuang khusus
yang berbentuk persegi panjang dengan
ketebalan sekitar 10 cm dan panjang 150 cm
yang di tengahnya terdapat lubang dengan
diameter 7 cm. Lesung ini diletakkan di atas dua
potong batang pisang, biasanya dimainkan
dalam posisi duduk oleh lebih dari satu orang.
Kemudian gandang tambua atau
membranophone yang berbentuk silinder dua
muka/sisi dengan diameter 50-60 Cm dimainkan
oleh satu orang. Untuk jumlah dari gendang
biasanya hanya satu buah, namun penambahan
jumlah bisa saja dilakukan sesuai kebutuhan
(periksa Martamin et al., 1977, 9, 10).

Gagasan tentang play dalam modus
partisipatoris merujuk pada pendapat Lewis dan
Carlson bahwa; play harus selalu sukarela,
karena orang tidak dapat dipaksa dan diancam
untuk masuk kedalamnya; kebebasan akan play
juga jelas dalam kebebasan seseorang untuk
menunda atau memperpanjang kegiatan dan
bahwa ada opsi-opsi kegiatan tertentu yang
dapat dipilih orang untuk dilakukannya dalam
sebuah play; rasa kebebasan yang niscaya
terkandung dalam play membawa suasana
kegembiraan, keterpikatan, pembebasan diri
atau kenikmatan (Simatupang, 2019, 26).
Dengan demikian modus partisipatoris
pergelaran ditandai dengan demarkasi pelaku
pergelaran dan penonton yang cair dan tiris,
‘berpori’, moda pergelaran ini menyetujui peran
aktif penonton dalam ‘memberi bentuk kepada’
peristiwanya. Moda ini cenderung
mengedepankan aspek permainan dari bentuk
kesenian. Berbagai bagian dari pergelaran
mungkin dimanipulasi untuk meningkatkan
penikmatan, dan memperkaya jenis
penikmatan. ‘Main-main’, ‘playfulness’ adalah ciri
penting dari modus partisipatoris ini (periksa
Simatupang, 2019).

Ciri-ciri play sebagaimana yang
dijelaskan Lewis dan Carlson di atas tampaknya
mewujud dalam cerita asal-usul TGL sebagai
gurauan dapur. Dalam cerita asal-usulnya,
gurauan itu bisa saja dilakukan oleh setiap
perempuan yang berada di dapur pada masa
lalu. Mereka menghibur diri dengan cara mereka
masing-masing dan tidak terbatas pada aksi/
laku tertentu saja. Ada yang berdendang dan
bergoyang sesuka hati, ada yang berbalas
pantun bersama, dan ada juga yang bergurau
dengan memanfaatkan piranti dapur yang
mereka gunakan. Tak terkecuali perempuan
yang menumbuk tepung dengan lesung yang
bertingkah-tingkah. Tentunya gurauan dalam
aktivitas memasak yang mereka lakukan dapat
dimulai kapan saja tergantung kapan mereka
merasa butuh bergurau. Gurauan itu juga dapat



36 Volume 16 No. 1 Juli 2023

berhenti kapan saja selama aktivitas memasak
berlangsung.

Pada peristiwa serupa itu, demarkasi
pelaku pergelaran dan penonton yang cair dan
tiris, ‘berpori’ itu muncul. Setiap perempuan yang
terlibat dalam aktivitas memasak pada peristiwa
itu dapat dikatakan pelaku sekaligus penonton.
Peran itu bisa saja bertukar pada waktu-waktu
tertentu. Seorang perempuan berlaku sebagai
penonton ketika ia tidak melakukan suatu aksi
gurauan, dengan kata lain hanya melakukan
aktivitas memasak. Sebagai contoh, ketika
seorang perempuan sedang mengaduk
rendang tanpa aksi tertentu untuk menghibur diri,
maka ia dapat dikategorikan sebagai penonton
bagi perempuan lain yang juga mengaduk
rendang sembari bergoyang dan berdendang
untuk menghibur diri sendiri. Hal demikian
sejalan dengan yang dikatakan Schechner
terkait pelaku, penonton bahwa ÿþ...many
individuals perform in all the categories
(Schechner, 2013, 225).

Dalam sejumlah percakapan penulis
dengan para perempuan TGL generasi Erlina
dan beberapa masyarakat Sikapak—khususnya
perempuan-perempuan paruh baya dan lanjut
usia—tentang pertunjukan TGL di dapur pada
masa lalu, diketahui bahwa, manakala gurauan
dapur itu berkembang sedemikian rupa menjadi
TGL dalam bentuk ensambel musik seperti
generasi Mak Ijah, keduanya tetap pada konteks
dan fungsi dalam ruang yang serupa. Hal
demikian dapat diamati terlebih dahulu dari
kecairan latar spasial pertunjukan TGL di dapur.

Dapur pada peristiwa pertunjukan TGL
generasi Mak Ijah masih tetap sama, sebagai
ruang bagi perempuan untuk memasak
bersama-sama pada acara baralek yang berada
di samping atau di belakang rumah, terbuka, dan
tidak memiliki batas yang jelas. Dalam ruang
yang luas demikian, tidak lebih dari lebar tiga
meter yang akan digunakan sebagai ruang
pertunjukan TGL di sekitar aktivitas memasak
itu. Perempuan TGL dengan masing-masing
instrumennya duduk bersila atau bersimpuh di

lantai yang diberi alas dengan saling menghadap
satu sama lainnya. Posisi ini dapat saja berubah
sesuai keinginan dan tidak ada aturan tertentu
yang menentukan posisi pertunjukan TGL selagi
pertunjukannya masih dapat dinikmati dan tidak
jauh dari aktivitas memasak.

Pertunjukan TGL di dapur biasanya
berlangsung pada saat aktivitas memasak
dilakukan, baik di acara baralek, batagak kudo-
kudo rumah, ataupun turun mandi. Dalam hal
ini, sejumlah informasi dari masyarakat Sikapak
terutama generasi Erlina bahwa waktu dan
durasi pertunjukan TGL tidaklah tetap, namun
cenderung dimulai dari sore hari hingga dini hari
sebelum masuk waktu solat subuh. Jeda-jeda
dalam durasi pertunjukan itu terjadi ketika waktu
solat magrib dan isya. Di luar itu pertunjukan
dapat saja terjeda atau terhenti sementara
karena hal-hal tertentu, seperti pelaku TGL ingin
makan, istirahat karena lelah, ataupun alasan-
alasan lainnya.

Pelaku TGL akan memainkan sejumlah
lagu atau repertoar komposisi musik yang telah
ada pada pertunjukannya. Bersamaan dengan
itu aktivitas memasak juga berlangsung. Dua
aktivitas ini terjadi dalam waktu yang bersamaan
di ruang dapur. Tidak ada sarana yang menjadi
pemisahan yang jelas antara ruang pertunjukan
dan ruang memasak. Sehingganya tidak jarang
pelaku TGL saling bergantian peran dengan
perempuan-perempuan lain yang sedang
memasak.

Pergantian peran demikian disaksikan
oleh Herawati10 pada peristiwa pertunjukan Mak
Ijah tahun 1977. Pergantian peran serupa itu
sering terjadi pada alat musik gandang tambua
dan lasuang yang secara musikal lebih mudah
dimainkan karena bersifat mengiringi melodi
talempong saja. Berbeda dengan talempong
yang hanya dimainkan oleh pelaku TGL secara
bergantian karena membutuhkan kemahiran
tersendiri. Talempong sebagai pembawa melodi
inti cenderung dimainkan oleh satu orang
perempuan yang lebih mahir seperti Mak Ijah,
namun dapat digantikan oleh perempuan pelaku



37Volume 16 No. 1 Juli 2023

Tri Ananda, dkk: Dapur Ke Panggung: Bentuk Dan Moda Pertunjukan Talempong Gandang Lasuang

TGL lainnya, karena setiap pelaku TGL pada
umumnya menguasai setiap instrumen.

Hal yang menarik pada tataran ini ialah
ketika Herawati melihat pergantian serupa itu
tidak hanya terjadi antara perempuan TGL dan
perempuan yang memasak di dapur. Terkadang
laki-laki juga ikut menggantikan atau sengaja
bermaksud memeriahkan dengan aksi-aksi yang
tidak biasa pada pertunjukan TGL yang
menambah keceriaan suasana dapur.11 Salah
satu aksinya adalah memainkan gandang
tambua dengan cara disandang di bahu12 dalam
posisi berdiri sembari bergoyang dan teriakan
“Ha!” mengikuti tempo musik yang mengundang
gelak-tawa partisipan dapur.

Jika dikembalikan pada ciri modus
partisipatoris dengan gagasan akan play di
dalamnya, setidaknya ada dua hal yang terdapat
pada peristiwa pertunjukan TGL generasi Mak
Ijah di dapur seperti yang dijelaskan di atas.
Pertama, pertunjukan TGL generasi Mak Ijah
“menyetujui peran aktif penonton dalam
‘memberi bentuk kepada’ perist iwanya”
(Simatupang, 2019, 240), dimana hal ini
ditunjukkan dalam pergantian peran pelaku
pertunjukan TGL dan penonton yang bertugas
memasak. Peran aktif penonton memungkinkan
munculnya ciri kedua, “berbagai bagian dari
pergelaran mungkin dimanipulasi untuk
meningkatkan penikmatan, dan memperkaya
jenis penikmatan” (Simatupang, 2019, 240), di
mana manipulasi serupa itu dapat hadir dari
kreativitas sebarang penonton seperti aksi laki-
laki yang memainkan gandang tambua dalam
peristiwa pertunjukan Mak Ijah. Gagasan akan
play yang sukarela, kebebasan, kegembiraan
(Lewis, 1992; Carlson, 1996) dalam langgam
pertunjukan yang ‘main-main’ (playfulness)
modus partisipatoris (Simatupang, 2019, 190)
mewujud dalam peristiwa pertunjukan TGL di
dapur.

4.3. Panggung dan Modus
Presentasional: Display

Dalam pertunjukannya, tiga instrumen
dasar, talempong, gandang tambua, dan
lasuang masih dipertahankan. Masing-masing
instrumen ini mereka dapatkan dari fasilitas
desa, seperti talempong dan gandang tambua,
dan lasuang yang dibuat baru menyerupai
lasuang yang digunakan generasi Mak Ijah.
Jumlah dari masing-masing instrumen pun tidak
jauh berbeda, talempong yang digunakan tetap
5 buah, lasuang satu buah, dan gandang
tambua disesuaikan dengan jumlah pemain,
sebagaimana yang dilakukan generasi Mak Ijah.
Dengan format ensambel ini mereka
memainkan repertoar komposisi musik
instrumental atau yang biasa disebut “lagu”
seadanya. Dalam artian, Erlina sebagai pemain
talempong hanya memainkan bentuk-bentuk
melodi beberapa lagu yang dapat diingat dan
dilatih kembali. Begitupun halnya dengan ritme
gandang tambua dan lasuang yang dimainkan
seadanya untuk mengiringi melodi talempong.
Peristiwa ini yang kemudian mempertemukan
TGL dengan Susandra Jaya, sosok penting
dalam upaya revitalisasi TGL.

Menurut Susandra Jaya,13

pertemuannya dengan TGL saat itu—di acara
alek nagari tahun 2010 di Sikapak—pada satu
sisi memberi kesan bahagia karena melihat
kesenian yang sudah lama tidak ia jumpai,
namun pada sisi lain ia lebih menyoroti persoalan
musikal yang menurutnya perlu untuk dibenahi.
Tak tinggal diam, melalui program Pengabdian
Kepada Masyarakat (PKM) yang menjadi salah
satu tugas pokok seorang dosen dalam Tri
Dharma, Susandra Jaya beserta Yurnalis14

melakukan “upaya revitalisasi serta melakukan
perubahan terhadap TGL agar lebih menarik dan
kembali mendapat tempat di hati masyarakat
pemiliknya” (Yurnalis & Jaya, 2011, 3). Upaya
revitalisasi yang dimulai pada Juni 2011 itu tidak
hanya persoalan musikal, atas nama
“pembangkit semangat dan inovasi” ia



38 Volume 16 No. 1 Juli 2023

“memasukkan unsur tarian yang bersumber dari
latar belakang kehadiran kesenian ini yaitu
sebagai musik hiburan bagi orang dapur di waktu
pesta pernikahan” (Yurnalis & Jaya, 2011, 13).
Serangkaian kerja inovasi yang dilakukan
Susandra Jaya demikian justru melampaui
persoalan kebentukan. Ia juga memugar
hubungan TGL dengan pihak pemerintah yang
pada akhirnya hubungan itu membuka ruang-
ruang baru—di luar dapur—bagi kehidupan TGL
hingga dewasa ini.

Jauh sebelum upaya revitalisasi TGL
direalisasikan dalam acara alek nagari tahun
2010, Erl ina15 telah terhubung dengan
pemerintahan terutama dengan Mukhlis
Rahman selaku Wali Kota Pariaman periode
tahun 2008-2018. Semasa kampanye
mencalonkan diri sebagai Wali Kota Pariaman
tahun 2008 di desa kelahirannya, Sikapak, terjadi
pertemuan antara Mukhlis Rahman dan Erlina
yang pertemuan itu meninggalkan semacam
wejangan dan tawaran-tawaran tertentu untuk
kehidupan TGL ke depannya. Setelah akhirnya
Mukhlis Rahman menjabat sebagai Wali Kota
Pariaman, barulah wacana dalam pertemuan
tahun 2008 itu terwujud di tahun 2012 atas
bantuan Susandra Jaya untuk TGL generasi
Erlina mendapatkan bantuan pemerintah
Fasilitasi Komunitas Budaya di Masyarakat
(FKBM).

Semenjak tahun 2012, sebagai penerima
bantuan FKBM, pemerintah dan juga Susandra
Jaya tampak bersinergi untuk kehidupan TGL.
Bentuk-bentuk inovasi yang telah dibuat oleh
Susandra Jaya dapat secara maksimal
dilaksanakan dengan sejumlah sarana dan
prasarana yang diperoleh dari pemanfaatan
dana bantuan pemerintah. Hasilnya, dalam
beberapa kesempatan TGL mulai diikutsertakan
pada sejumlah acara kebudayaan dan
pariwisata yang diselenggarakan pemerintah
setempat, baik yang dijembatani oleh Susandra
Jaya, ataupun secara langsung dari pihak
pemerintah terkait. Cara serupa itulah yang
berjalan hingga dewasa ini dan kemudian

dipahami oleh generasi Erlina sebagai upaya
pelestarian dan pengenalan kepada publik.

Tampaknya gagasan pelestarian yang
didukung pemerintah ditujukan pada ruang-
ruang—selain dapur—yang lebih luas bagi
kehidupan TGL. Begitupun tujuan inovasi
Susandra Jaya untuk “kembali mendapat tempat
di hati masyarakat pemiliknya” yang mungkin
dimaknai sebagai masyarakat Minangkabau
secara umum, bukannya masyarakat Sikapak
secara khusus. Pasalnya, upaya revitalisasi dan
inovasi hingga pelestarian TGL yang telah
dilakukan tidak berdampak banyak pada peran
TGL dalam kehidupan masyarakat Sikapak.
Pada kenyataannya, setelah generasi Mak Ijah
tutup usia bahkan semenjak kemunculan
generasi Erlina hingga tulisan ini dibuat, TGL
tidak pernah melakukan pertunjukan di dapur.

Pada tahun 2014 TGL ikut memeriahkan
pembukaan ajang olahraga bertaraf
internasional kebanggaan Sumatera barat yaitu
Tour de Singkarak. Acara pembukaan ini
dilaksanakan pada 6 Juni 2014 di Pantai Tiram
Kabupaten Padang Pariaman.16 Ada banyak
kesenian yang disajikan dalam pembukaan
acara ini. Beberapa kesenian melakukan
pertunjukan di panggung utama, dan beberapa
lainnya termasuk TGL melakukan pertunjukan
di sepanjang jalan dari gerbang lokasi acara
menuju panggung utama.

Selain itu, TGL juga mengambil bagian
pada upacara adat pengangkatan penghulu—
biasanya dilakukan oleh kaum atau suku
tertentu—yang digandeng pemerintah
“Pariaman Batagak Gala” pada 22-24 Desember
tahun 2016 di Rumah Tabuik Subarang. Dalam
serangkaian prosesi pengangkatan penghulu itu,
terselip beberapa pertunjukan kesenian
tradisional, salah satunya TGL, sebagai sajian
hiburan di luar konteks acara yang
diselenggarakan. Dalam art ian bahwa
pertunjukan kesenian itu bukanlah bagian dari
ritual pengangkatan penghulu. Pertunjukan
kesenian itu disajikan pada pembukaan ataupun
penutupan untuk memeriahkan acara. Serupa



39Volume 16 No. 1 Juli 2023

Tri Ananda, dkk: Dapur Ke Panggung: Bentuk Dan Moda Pertunjukan Talempong Gandang Lasuang

halnya dengan situasi pertunjukan Tour de
Singkarak, ruang pertunjukan TGL bukanlah di
panggung utama, melainkan di ruang yang lain
sebagai panggung khusus untuk TGL.

TGL juga memasuki panggung dalam
ranah pendidikan yang dijembatani oleh
Susandra Jaya sebagai materi ajar kesenian
tradisional bagi mahasiswa ISI Padang Panjang
sekitar tahun 2012. Pertunjukan TGL kali ini
dilaksanakan di gedung pertunjukan Hoerijah
Adam ISI Padang Panjang yang disaksikan oleh
seluruh mahasiswa terutama mahasiswa yang
mengambil mata kuliah ini. Pada tahun 2018,
Susandra Jaya juga menyelenggarakan suatu
acara yang khusus untuk pertunjukan TGL.
Acara ini adalah hasil dari program hibah
penelitian dari Kementrian Riset, Teknologi, dan
Pendidikan Tinggi (RISTEKDIKTI) yang diterima
oleh Susandra Jaya dengan tajuk
“Pengembangan Konsep Ansambel dan Musik
Talempong Gandang Lasuang dalam Upaya
Pelestarian Musik Tradisi di Pariaman”.

Serangkaian kerja inovasi dan
pengembangan yang telah dilakukan Susandra
Jaya terhadap TGL dipertunjukkan dalam acara
ini. Pengembangan yang dilakukan tidak
berhenti pada persoalan musikal saja, proses
itu juga menyertakan sejumlah elemen baru
seperti tari-tarian yang diperagakan oleh anak-
anak perempuan.

TGL sebagai hiburan panggung ternyata
juga terlibat dalam acara baralek. Semenjak
kemunculan generasi Erlina tahun 2010 hingga
2022, ada dua pertunjukan TGL di acara baralek
yang pernah terjadi. Salah satunya adalah
baralek seorang puteri dari Mukhlis Rahman
pada tahun 2016. Tentunya tidak sebagai hiburan
perempuan memasak di dapur, karena helat
perkawinan ini menggunakan jasa boga
(catering) sebagai penyedia makanan. Pada
peristiwa pertunjukan ini, TGL dan beberapa
kesenian lainnya memeriahkan acara baralek
sebagai kesenian tradisional daerah Pariaman
di atas panggung khusus untuk menampilkan
kesenian-kesenian tersebut.

Belakangan ini, tepatnya 17 juli 2022,
TGL juga hadir di acara baralek di Sikapak
sebagai hiburan tamu undangan, bukan sebagai
hiburan dapur. Peristiwa pertunjukan TGL pada
acara baralek di Sikapak ini sedikit berbeda
dengan baralek sebelumnya. Acara baralek ini
diselenggarakan lebih sederhana, t idak
menggunakan pelaminan untuk kedua
mempelai bersanding, tidak memakai jasa boga,
dengan tamu undangan yang lebih sedikit. Acara
serupa itu lebih disebut dengan istilah mandoa
atau dapat dipahami sebagai semacam acara
syukuran. Pertunjukan TGL pun tidak pada
panggung khusus, hanya digelar di teras rumah.

Berdasarkan sejumlah peristiwa
pertunjukan TGL dari tahun 2010 hingga 2022
yang telah dijabarkan di atas, dapat dilihat bahwa
bentuk pertunjukan TGL di setiap peristiwanya
berbeda-beda. Jika dilihat dari segi bentuk
ensambel, tiga instrumen inti talempong,
gandang tambua, dan lasuang, masih
dipertahankan dalam setiap peristiwa
pertunjukan. Namun terdapat perbedaan jumlah
setiap instrumen pada peristiwa-peristiwa
pertunjukan tertentu. Talempong pada setiap
pertunjukan memiliki jumlah yang sama yaitu
satu set yang terdiri dari lima buah talempong.
Sementara gandang tambua dan lasuang
berbeda-beda di masing-masing peristiwa.
Terdapat instrumen lain yaitu gandang tasa dan
gendang dangdut, serta momongan.

Dua orang anak laki-laki sedang
memperagakan gerak pencak silat.
Sebagaimana yang telah dijelaskan bahwa
terdapat tari-tarian yang diperankan oleh anak-
anak perempuan sebagai bagian tertentu dalam
pertunjukan TGL yang dikembangkan oleh
Susandra Jaya. Pada dasarnya pencak silat
ataupun tarian demikian bukanlah bagian inti dari
TGL dan tidak ditemui pada peristiwa pertunjukan
TGL sebagai gurauan dapur.

Ihwal lain yang membedakan TGL
generasi Mak Ijah dan generasi Erlina adalah
semacam kesadaran sebagai suatu aktivitas
yang disajikan atau dipertontonkan pada orang



40 Volume 16 No. 1 Juli 2023

lain. Para perempuan TGL berlaku layaknya
pelaku pertunjukan di panggung pertunjukan
pada umumnya. Dengan kata lain, persoalan
artistik suatu pertunjukan turut dipertimbangkan.
Pemosisian setiap pemain dan instrumen di atas
panggung atau tata panggung tertentu
menghadap pada satu arah atau ke arah
penonton. Setiap perempuan mengenakan
busana dan tutup kepala yang seragam khas
pakaian tradisional Minangkabau.

Sejumlah perkembangan bentuk yang
terlihat di atas tidak dapat dilepaskan dari
peralihan ruang dapur (domestik) ke panggung
(publik) yang terjadi. TGL tidak lagi sebagai
gurauan dapur bagi perempuan-perempuan
paruh baya, melainkan sebagai suatu kesenian
tradisional yang disajikan / dipertunjukkan /
dipertontonkan di panggung-panggung kepada
lebih banyak orang lain atau penonton sebagai
upaya pelestariannya.

Seperti yang sudah disampaikan
sebelumnya bahwa kerja inovasi yang dilakukan
Susandra Jaya dan Yurnalis pada tahun 2011
menyangkut musik dan penambahan tarian
baru. Unsur tarian yang dihadirkan atau
ditambahkan oleh Susandra Jaya itu merupakan
upaya merepresentasikan peristiwa pertunjukan
TGL di dapur yang bersamaan dengan aktivitas
memasak. Dua aktivitas itu yang dipanggungkan
dalam format pertunjukan TGL yang dirancang
oleh Susandra Jaya dan Yurnalis. Seperti yang
dikatan Susandra Jaya dan Yurnalis sebelumnya
(lihat halaman 4), bahwa upaya itu menjadikan
TGL sebagai suatu seni pertunjukan yang
berangkat dari fenomena dapur dalam
kehidupan masyarakatnya.

Dengan inovasi kebentukan demikian,
Susandra Jaya dan Yurnalis menghantar TGL
generasi Erlina ke ruang-ruang yang melampaui
dapur, yaitu panggung-panggung acara
kebudayaan dan pariwisata yang digelar
pemerintah sebagai suatu ‘bentuk seni
pertunjukan’ seperti yang dikatakan Susandra
Jaya dan Yurnalis sebelumnya. Format
pertunjukan itulah yang dipertunjukkan oleh

generasi Erlina di setiap panggung. Bagaimana
aksi dan interaksi partisipan pertunjukan dalam
latar spasial panggung? Berikut adalah ulasan
sejumlah peristiwa pertunjukan TGL di panggung
tahun 2012 hingga 2018.

Ciri utama pertunjukan TGL di sebarang
panggung dilaksanakan dengan modus
presentasional, di mana dalam peristiwa
pertunjukan di panggung terdapat “pemilahan
partisipan secara tegas menjadi dua peran yaitu
penonton dan pelaku pergelaran” (Simatupang,
2019, 239). Pemilahan itu dapat dilihat dari
pengaturan latar spasial pertunjukannya.
Panggung17 sebagai ruang pertunjukan TGL
pada setiap acaranya memiliki bentuk yang
berbeda-beda. Di panggung, segala sesuatu
tentang pelaku dan yang dilakukannya
dihadapkan ke arah penonton. Masing-masing
instrumen disusun membentang panggung
yang akan dimainkan oleh pelaku pertunjukan,
yaitu perempuan-perempuan paruh baya
lengkap dengan pakaian tradisional
Minangkabau seragam dan sewarna. Hal ini
menunjukkan kesadaran bahwa TGL adalah
suatu aktivitas yang disajikan, dipertunjukkan,
atau dipertontonkan kepada penonton di luar
panggung oleh para pelakunya.

Modus presentasional ini diperkuat oleh
bagaimana cara part isipan peristiwa
pertunjukannya bersikap sebagai pelaku maupun
penonton. Dalam sejumlah percakapan penulis
dengan generasi Erlina, masing-masing dari
mereka menyadari posisinya sebagai pelaku
pertunjukan yang terpisah dan berjarak dari
penonton di luar panggung. Perannya ialah
melakukan aksi sesuai format yang telah ada
untuk disajikan kepada hadirin dalam setiap
peristiwa pertunjukan di panggung. Sementara
penonton hanya menyaksikan pertunjukan saja,
tanpa ikut serta seperti partisipan peristiwa
pertunjukan TGL di dapur masa lalu.
Sebagaimana kedudukan penonton dalam
modus presentasional yang diklasifikasikan
menjadi ‘liyan’ yang dipukul rata merujuk pada
hadirin suatu acara publik yang tidak mengambil



41Volume 16 No. 1 Juli 2023

Tri Ananda, dkk: Dapur Ke Panggung: Bentuk Dan Moda Pertunjukan Talempong Gandang Lasuang

peran aktif untuk menyemarakkan peristiwanya”
(Simatupang, 2019, 240).

Sebagai hiburan dalam serangkaian
acara, waktu pertunjukan TGL memiliki batas
tertentu, dan durasinya pada setiap acara akan
berbeda-beda. Pertunjukan TGL akan dimulai
setelah pembawa acara mempersilahkan
pertunjukannya dimulai. Beberapa lagu-lagu
akan dimainkan secara bergantian selama
durasi yang telah tersedia. Pada lagu tertentu,
dua sampai tiga perempuan pemain gandang
tambua dan lasuang akan meninggalkan
instrumennya masing-masing kemudian beralih
pada alat-alat dapur tertentu yang akan
dimainkan sambil menari-nari bebas
membentuk lingkaran. Dalam waktu tertentu,
adegan itu berganti dengan adegan berbalas
pantun-pantun jenaka yang biasanya
mengundang gelak tawa penonton. Sementara
adegan ini berlangsung, sebagian perempuan
lain tetap memainkan instrumennya masing-
masing. Ketika adegan berbalas pantun itu
selesai, mereka akan kembali dan melanjutkan
permainan instrumen masing-masing hingga
pertunjukan selesai, disambut tepuk tangan
penontonnya.

Jika format demikian dipahami sebagai
‘pertunjukan’ “untuk memperlihatkan sesuatu
tentang ‘pelaku’ dan ‘yang dilakukan’”
(Simatupang, 2019, 25), maka gagasan ‘seni
pertunjukan’ yang dikatakan Susandra Jaya dan
Yurnalis atas format TGL itu dapat dikatakan
sebagai display. Display merupakan “format
pergelaran yang dirancang untuk dipertontonkan
kepada khalayak luas atau untuk memamerkan
kepada dunia luar, bukannya pada diri sendiri,
dengan konsekuensi menyeleksi bagian tertentu
dari pergelaran dan meninggalkan sebagiannya
untuk mengadopsi prinsip-prinsip estetika dan
artistik yang dipandang ‘adiluhung’ “
(Simatupang, 2013, xxv). Unsur tari yang
dimasukkan ke format TGL panggung itu adalah
satu dari tiga pengembangan dan inovasi yang
dilakukan Susandra Jaya dan Yurnalis terhadap
TGL, sebagai  “pengembangan bentuk dan

estetika pertunjukan” (periksa Jaya et al., 2017,
81-82).18 Atas hal itu, Susandra Jaya dan
Yurnalis mengatakan, “ketika seni tradisi tersebut
dikemas dengan baik sesuai dengan estetika
seni pertunjukan yang terencana, akan
memberikan arwah dan keagungan pada
tradisinya. Sehingga seni tradisi tersebut
menjadi eksotik dan mahal dalam pandangan
dunia sekarang yang sudah terkontaminasi
dengan teknologi yang mutakhir” (Jaya et al.,
2017, 82). Sementara sejumlah bagian-bagian
penting dari peristiwa pertunjukan TGL di dapur,
seperti pergantian pelaku-penonton dan bentuk-
bentuk kreativitas yang muncul tidak dihadirkan
dalam format display TGL yang dibawakan oleh
generasi Erlina.

5. SIMPULAN

Hasil penelitan ini menunjukkan bahwa
TGL dapur dan TGL panggung merupakan
peristiwa pertunjukan dengan bentuk dan moda
yang berbeda. Keberadaan TGL dapur yang
diprediksi semenjak tahun 1890an telah melalui
perubahan bentuk dari gurauan dapur oleh
perempuan berupa sebarang laku/aksi untuk
menghibur diri ketika memasak, menjadi suatu
bentuk ensambel musik talempong untuk
hiburan dapur. Dalam format ensambel ini,
generasi Mak Ijah adalah generasi TGL dapur
terakhir yang dapat diketahui hingga tahun
1980an. Setelah generasi Mak Ijah, pada tahun
2010 muncul generasi Erlina sebagai TGL
panggung. Sebagai ensambel talempong,
perubahan TGL dapur generasi Mak Ijah ke TGL
panggung generasi Erlina berkaitan dengan
enam unsur dasar pertunjukan musik yaitu
transisi, gaya, genre, teks, gerakan, dan
komposisi. Unsur-unsur tersebut dihadirkan
dengan dua moda pertunjukan di ruang yang
berbeda, yakni modus partisipatoris TGL dapur
dan modus presentasional TGL panggung.

Modus partisipatoris TGL dapur tidak
memisahkan peran partisipan peristiwanya
antara pelaku maupun penonton dan sama-



42 Volume 16 No. 1 Juli 2023

sama memiliki peran aktif untuk membentuk
peristiwa pertunjukan dengan gagasan play di
dalamnya. Pertunjukan TGL di dapur yang
bersaman dengan aktivitas memasak sangat
membuka peluang terjadinya pertukaran peran
antara perempuan pelaku TGL dengan penonton
perempuan—terkadang juga laki-laki—yang
sedang memasak. Tiga instrumen musik yaitu
talempong, gandang, dan lasuang yang
digunakan dalam format ensambel TGL juga
dapat dimainkan oleh para perempuan dapur
secara bergantian, seperti memainkan gandang
dan lasuang pada lagu-lagu TGL. Talempong
dalam hal ini cenderung jarang dimainkan karena
membutuhkan kemampuan dan kemahiran
tersendiri, sehingga yang memainkannya
hanyalah para pelaku TGL. Respon lain atas
pertunjukan itu sangat beragam, perempuan
yang sedang memasak kerap kali melakukan
gerakan-gerakan bebasa dalam merespon
musik, ataupun berbalas pantun sesama
mereka. Konsep awal TGL sebagai gurauan
dapur kemudian mewujud dalam langgam
pertunjukan yang ‘main-main’, dalam modus
partisipatoris peristiwa pertunjukan dapur.

Modus presentasional TGL panggung
justru secara tegas memisahkan peran pelaku
dan penonton dalam peristiwanya. Latar spasial
panggung jelas memisahkan ruang pelaku TGL
dengan penonton yang diklasifikasikan sebagai
hadirin yang akan menikmati pertunjukan tanpa
bertukar peran dengan pelaku pertunjukan.
Dalam hal ini, TGL panggung merupakan fromat
display, format pertunjukan yang dirancang
dengan pertimbangan estetika dan artistik seni
pertunjukan untuk mempertontonkan peristiwa
gurauan perempuan dapur pada masa lalu
kepada publik yang lebih luas. Peristiwa
pertunjukan TGL yang bersamaan dengan
aktivitas memasak di dapur pada masa lalu
dihadirkan di atas panggung melalui eksplorasi
gerakan berproperti piranti dapur dan adegan
berbalas pantun dalam format display. Secara
musikal juga terjadi perubahan dari segi
instrumen dan komposisi musik TGL dalam

format ini. Penambahan jumlah gandang dan
lasuang, maupun instrumen baru lainnya seperti,
gong, gandang tasa, dan gendang dangdut pada
pertunjukan tertentu di panggung. Selain itu lagu-
lagu yang dimainkan oleh generasi Erlina cukup
berbeda dengan lagu pada generasi Mak Ijah,
tidak hanya dari segi jumlah maupun judul lagu,
perubahannya juga tampak pada frekuensi nada
talempong, bentuk pola ritme melodi lagu,
jumlah periode melodi, bentuk dan
pengembangan frase, dan nilai not yang
digunakan.

6. DAFTAR ACUAN

Ananda, Tri. 2018. “Studi Deskriptif Penyajian
Talempong Gandang Lasuang Di
Nagari Sikapak Timur Kota Pariaman.”
Universitas Negeri Padang, Padang.

Andra Noval, Harfi. 2017. “Studi Ensambel
Talempong Gandang Lasuang di Desa
Sikapak Timur Kota Pariaman Provinsi
Sumatera Barat.” Institut Seni Indone-
sia Padang Panjang.

Bogdan, Robert C., dan Sari Knopp Biklen. 2007.
Qualitative Research for Rducation: An
Introduction to Theories and Methods.
Boston: Pearson Education.

Ediwar, Rosta Minawati, Febri Yulika, dan Hanefi.
2017. Musik Tradisional Minangkabau.
Yogyakarta: Gre Publishing.

Janatti, Misbahul. 2018. “Transformasi
Kebudayaan Gandang Lasuang
Sebagai Civic Culture.” Universitas
Pendidikan Indonesia.

Jaya, Susandra, dan Yurnalis. 2021. Talempong
Minangkabau. Padang: UPTD Mu-
seum Aditiyawarman.

Jaya, Susandra, Yurnalis, dan Indriyetti. 2017.
“Inovasi Talempong Gandang Lasuang
dalam Upaya Pelestarian Seni Tradisi
di Pariaman.” Prosiding: Seni,
Teknologi, dan Masyarakat 2(2):76–
83.



43Volume 16 No. 1 Juli 2023

Tri Ananda, dkk: Dapur Ke Panggung: Bentuk Dan Moda Pertunjukan Talempong Gandang Lasuang

Jaya, Susandra, Yurnalis, dan Indriyetti. 2018.
“Inovasi Talempong Gandang Lasuang
dalam Upaya Pelestarian Seni Tradisi.”
Panggung 28(4):464–81. doi:
10.26742/panggung.v28i4.713.

Kurniawan, Rahmat. 2020. “Eksistensi Sosok
Perempuan Bundo Kanduang dalam
Seni Pertunjukan Talempong Adat
Minangkabau Studi Kasus: Talempong
Bundo Nagari Singkarak Sumatera
Barat.” Institut Seni Indonesia
Yogyakarta.

Maida Putri, Willa, Syeilendra, dan Hengki Armez
Hidayat. 2022. “Eksistensi Kesenian
Gandang Lasuang di Jorong Pasa
Lamo Kecamatan Sasak Ranah
Pasisia Pasaman Barat.” Melayu Arts
and Performance 5(1). doi: 10.26887/
mapj.

Martamin, Mardjani, Mahyudin, Ali Umar, Admel
Muis, Martias, A. Murad,. 1977.
Ensiklopedi Musik dan Tari Daerah
Sumatera Barat. Jakarta: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan Direktorat
Sejarah dan Nilai Tradisional Proyek
Inventaris.

Puspitasari, Pebriyani. 2017. “Rasa Joget dalam
Lagu Talempong Gandang Lasuang di
Desa Sikapak Timur Kecamatan
Pariaman Utara Kota Pariaman.”
Institut Seni Indonesia Padang Panjang.

Rahmat, Pupu Saeful. 2009. “Penelitian
Kualitatif.” Equilibrium 5(9).

Schechner, R. 2013. Performance Studies: An
Introduction, Third Edition. Third Edit.
New York: Routledge.

Simatupang, Lono. 2013. Pergelaran; Sebuah
Mozaik Penelitian Seni-Budaya .
Yogyakarta: Jalasutra.

Simatupang, Lono. 2019. Play and Display: Dua
Moda Pergelaran Reyog Ponorogo di
Jawa Timur. Yogyakarta: Program
Studi Pengkajian Seni Pertunjukan dan

Seni Rupa, Sekolah Pascasarjana
Lintas Disiplin, Universitas Gadjah
Mada.

Soedarsono, R. .. 2002. Seni Pertunjukan Indo-
nesia di Era Globalisasi. Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Sriwulan, Wilma. 2014. “Bundo Kanduang Nan
Gadang Basa Batuah: Kajian
Talempong Bundo dalam Upacara
Maanta Padi Saratuih di Nagari
Singkarak, Minangkabau.” Universitas
Gadjah Mada.

Sriwulan, Wilma, Timbul Haryono, Victor Ganap,
dan G. R. Lono L. Simatupang. 2014.
“Struktur, Fungsi,  dan Makna
Talempong Bundo dalam Upacara
Maanta Padi Saratuih.” Resital: Jurnal
Seni Pertunjukan 15(1):52–70. doi:
10.24821/resital.v15i1.800.

Wahyu Asra Putra, Dio. 2018. “Pertunjukan
Talempong Gandang Lasuang Desa
Sikapak Timur dalam Kajian Perfor-
mance Studies.” Institut Seni Indone-
sia Padang Panjang.

Yurnalis, dan Susandra Jaya. 2011. Pelatihan
Talempong Gandang Lasuang di Desa
Sikapak Timur Kecamatan Pariaman
Utara Kota Pariaman. Padang
Panjang.

Catatan Kaki:

1 Baralek dalam konteks Minangkabau
memiliki pengertian yang cukup luas. Istilah
baralek bisa juga dipakai dalam perhelatan-
perhelatan lain dalam konteks sosial-budaya,
namun asosiasi istilah ini dalam masyarakat
Minangkabau lebih dekat dengan pesta
pernikahan, begitupun dalam tulisan ini, baralek
yang dimaksud adalah pesta pernikahan.

2 Acara yang menjadi sarana silaturahmi
antar nagari atau daerah di Minangkabau.
Biasanya acara ini diwujudkan dalam bentuk
pergelaran kesenian-kesenian masing-masing



44 Volume 16 No. 1 Juli 2023

daerah tersebut dan dihadiri oleh tokoh-tokoh
adat hingga instansi pemerintahan setempat.

3 Lono Simatupang menggunakan kata
“pergelaran” sebagai padanan kata
performance.

4 Wawancara 21 Juni 2018
5 Tidak ada informasi yang jelas yang

bisa diketahui terkait siapa dan kapan tutup usia
pelaku TGL generasi Mak Ijah yang terakhir.

6 Wawancara 14 Januari 2022
7 Wawancara 30 Maret 2022
8 Wawancara 29 Maret 2022
9 Alek nagari secara garis besar dapat

dipahami sebagai festival rakyat desa atau
nagari tertentu dalam konteks Minangkabau
sebagai ajang silaturahmi. Festival semacam
ini dilaksanakan oleh nagari tertentu sebagai tuan
rumah dan dihadiri oleh nagari lainnya sebagai
tamu. Perjumpaan ini direalisasikan dengan
pergelaran berbagai pamenan atau kesenian
dari masing-masing nagari seperti, randai, ulu-
ambek, Indang dan bentuk lainnya. Durasi dari
alek nagari tergantung pada berapa jumlah
nagari yang terlibat, tidak hanya hitungan hari,
bisa saja hitungan minggu bahkan satu bulan.

10 Wawancara 3 Februari 2022
11 Biasanya laki-laki terlibata dalam

aktivitas dapur dengan tugas-tugas yang
dikategorikan sebagai kerja berat dan tidak dapat
dilakukan oleh kaum perempuan, seperti
mengambil air dari sumur dengan jumlah yang
banyak untuk keperluan dapur, mengangkat nasi
yang telah dimasak ke dalam rumah dan
semacamnya. Banyak kasus yang penulis temui
bahwa laki-laki yang sering terlibat pada konteks
ini adalah laki-laki yang cenderung mendapat
stereotip ‘kemayu/gemulai/melambai’.

12 Cara demikian adalah cara laki-laki
memainkan alat musik gandang tambua dalam
kesenian gandang tambua tasa.

13 Wawancara 10 Aguatus 2020

14 Yurnalis adalah isteri Susandra Jaya
yang juga merupakan salah satu dosen ISI
Padang Panjang.

15 Wawancara 14 Januari 2022
16 Dalam hal ini penulis kesulitan untuk

mendapatkan dokumentasi pertunjukan TGL.
17 Dalam KBBI (Kamus Besar Bahasa

Indonesia) Panggung berarti lantai, bangunan
yang agak tinggi, lantai yang agak tinggi tempat
bermain sandiwara, tempat yang agak tinggi
untuk menonton, dan tempat pertunjukan
berlangsung.

18 Artikel lain dari Susandra Jaya dengan
pembahasan yang sama persis berjudul
“Inovasi Talempong Gandang Lasuang dalam
Upaya Pelestarian Seni Tradisi” (Jaya et al.
2018).


