METODE TRANSMISI GONG KEBYAR PADA KOMUNITAS KARAWITAN BALI DI
SURAKARTA

Riza Alif Aulia’, | Nengah Muliana?
" Mahasiswa Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP IS| Surakarta
2Dosen Program Studi S-1 Etnomusikologi FSP IS| Surakarta

E-mail korespondensi: rizaalif.aulia@gmail.com’

ABSTRACT

Gong Kebyar is one of the most popular gamelan ensembles from Bali. The distribution of Gong Kebyar is
almost spread throughout the archipelago and even the world. One of them is in the city of Surakarta, which is
rich and thick with Javanese culture and art. The rich and thick Javanese culture in Surakarta does not prevent
Gong Kebyar from being able to grow and develop in this city. The transmission practice has been going on
since the first time Gong Kebyar arrived in Surakarta until now. Groups or communities of Gong Kebyar took
turns forming. Uniquely, the transmission practice is carried out to people who do not have a Balinese cultural
background, in this case the majority are Javanese. Using the lens of traditional music transmission theory
from Irawati which mentions three main elements in transmission practices namely actors, content, and mecha-
nisms, this study aims to reveal the methods used by Gong Kebyar teachers in Surakarta in transmitting their
knowledge to students from different backgrounds.

Keywords: Transmission, Gong Kebyar, Surakarta, ethnic music.

ABSTRAK

Gong Kebyar adalah salah satu ansambel gamelan dari Bali yang paling populer. Persebaran Gong Kebyar
hampir tersebar di seluruh penjuru wilayah nusantara bahkan dunia. Salah satunya di Kota Surakarta yang
kaya dan kental akan budaya serta seni Jawa. Kaya dan kentalnya budaya Jawa di Surakarta tak menutup
Gong Kebyar untuk bisa tumbuh dan berkembang di kota ini. Praktik transmisi sudah dilangsungkan sejak
awal pertama Gong Kebyar datang di Surakarta hingga saat ini. Kelompok ataupun komunitas Gong Kebyar
silih berganti terbentuk. Uniknya, praktik transmisi dilakukan kepada orang-orang yang bukan berlatar belakang
budaya Bali, dalam hal ini mayoritas adalah Jawa. Menggunakan kacamata teori transmisi musik tradisi dari
Irawati yang menyebutkan tiga unsur utama dalam praktik transmisi yaitu pelaku, konten, dan mekanisme,
maka penelitian ini bertujuan untuk mengungkap metode-metode yang digunakan oleh para pengajar Gong
Kebyar di Surakarta dalam mentransmisikan pengetahuannya kepada para murid yang berlatar belakang non-
bali.

Kata kunci: Transmisi, Gong Kebyar, Surakarta, musik tradisi.

6 Volume 16 No. 1 Juli 2023



Riza Alif Aulia dan | Nengah Muliana: Metode Transmisi Gong Kebyar Pada Komunitas Karawitan Bali Di Surakarta

1. PENDAHULUAN

Praktik transmisi Gong Kebyar di
Surakarta sudah berlangsung sejak datangnya
Gong Kebyar pertama kali di Surakarta yaitu
pada tahun 1952, pada saat itu Konservatori
Karawitan (KOKAR) mendatangkan
seperangkat gamelan Gong Kebyar untuk
menunjang proses pembelajaran peserta
didiknya, kemudian di tahun 1973 atas inisiatif
dari S.D. Humardani mendatangkan perangkat
gamelan Gong Kebyar untuk digunakan oleh
mahasiswa-mahasiswa di ASKI. Sejak saat itu
perkembangan Gong Kebyar di Surakarta
sangat progresif (Sukerta, 1977:1).

Gong Kebyar dengan karakter
musikalnya yang cepat, atraktif, dan penuh
dengan kejutan-kejutan ritmenya, sangat
berbanding terbalik dengan karakter musikal
Karawitan Jawa yang cenderung lebih pelan dan
mengalun. Kondisi sosial dan budaya di
Surakarta dengan di Bali pun berbeda. Di Bali,
ruang-ruang untuk hadirnya gamelan sangat
luas. Gamelan sudah menjadi bagian integral
bagi kehidupan masyarakat Bali. Banyaknya
ruang tersebut mempermudah bagi
masyarakatnya untuk belajar dan melestarikan
Gong Kebyar. Sebaliknya, di Surakarta ruang-
ruang untuk hadirnya gamelan di masyarakat
tidak selebar di Bali, terlebih bagi karawitan atau
kesenian di luar karawitan Jawa. Namun
demikian, eksistensi Gong Kebyar di Surakarta
terbilang cukup berhasil.

Proses pembelajaran menjadi kunci
penting atas hal tersebut. Kondisi yang berbeda
memaksa para pengajar untuk menemukan
siasat-siasat pengajaran dalam
mentransmisikan kandungan ilmu kepada para
muridnya. Transmisi menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia berarti pengiriman atau
penerusan pesan dan sebagainya dari
seseorang kepada orang atau benda lain (KBBI,
2008:1729).

Metode pembelajaran yang biasanya
diterapkan oleh masyarakat Bali adalah metode
Meguru Kuping, Meguru Panggul, dan Meguru

Rasa. Melalui ketiga macam metode ini
masyarakat Bali belajar bermain gamelan,
namun ketika gamelan Bali sudah tersebar ke
daerah lain dengan kondisi sosial-budaya,
masyarakat, kebiasaan, serta perilakunya
berbeda tentu muncul siasat-siasat pengajaran
yang digunakan dalam rangka mempermudah
proses pembelajaran.

Mengacu pada teori transmsisi musik
tradisi milik Irawati terdapat tiga elemen atau
unsur pokok yang membentuk sebuah transmisi
musik yaitu, pelaku, konten, dan mekanisme.
Pelaku adalah subjek atau aktor yang berperan
dalam sebuah aktivitas transmisi. Konten adalah
material atau barang, nilai, ilmu yang
ditransmisikan oleh pelaku. Sedangkan
mekanisme adalah cara atau tahapan
bagaimana konten tersebut dipelajari. Ketiga
unsur ini membentuk sebuah praktik transmisi
Gong Kebyar di Surakarta.

Berhasilnya sebuah mekanisme tidak
bisa dilepaskan dari metode yang digunakan
oleh pelaku dalam mentransmisikan konten.
Metode merupakan cara teratur yang digunakan
untuk melaksanakan suatu pekerjaan agar suatu
tujuan tercapai. Perbedaan-perbedaan yang
terjadi memaksa para pengajar gamelan Gong
Kebyar di Surakarta untuk menciptakan metode-
metode tersendiri atau bahkan tidak sama
sekali.

Empat komunitas karawitan Bali di
Surakarta dipilih oleh penulis dengan berbagai
pertimbangan agar lokus penelitian tidak terlalu
luas. Komunitas-komunitas tersebut terbagi
menjadi dua lingkup, yaitu lingkup formal dan
non-formal. Dalam lingkup formal yaitu di
Program Studi Karawitan dan Program Studi
Etnomusikologi ISI Surakarta. Sedangkan di
lingkup non-formal di Komunitas Ragabali dan
Komunitas Hayuwerdhi.

2. TINJAUAN PUSTAKA

Artikel berjudul “Pengajaran Karawitan
Bali di Surakarta” yang ditulis oleh Pande Made
Sukerta pada tahun 1977 menceritakan secara

Volume 16 No. 1 Juli 2023 7



umum sejarah pertama kali karawitan Bali
datang di Kota Surakarta yaitu pada tahun 1952
yang dimiliki oleh Konservatori Karawitan
(KOKAR). Penceritaan terhadap datangnya
karawitan Bali di Surakarta datang dari
pengalaman Sukerta yang menjadi saksi dalam
peristiwa tersebut. Disebutkan pula bahwa
kelompok karawitan Bali pertama di Surakarta
diisi oleh orang-orang non-Bali dan proses
pengajarannya seperti proses pengajaran di Bali,
selain itu beberapa waktu sekali mendatangkan
pengajar yang merupakan seniman asli Bali atau
melakukan pembelajaran langsung di Bali. Artikel
ini menunjukan bahwa metode meguru kuping
dan meguru panggul sudah diterapkan sejak
pertama kali datangnya karawitan Bali di
Surakarta. Artikel ini hanya membahas sebatas
sejarah datangnya gamelan Gong Kebyar di
Surakarta, sedangkan dalam penelitian ini
pembahasan yang dilakukan lebih kompleks dan
mengarah pada praktik transmisi yang dilakukan.

Makalah dengan judul “Pengenalan
Model Pembelajaran Meguru Kuping dan Meguru
Panggul dalam Pengajaran Karawitan Jawa di
STSI Surakarta” yang ditulis oleh | Ketut Saba
dan dimuat di Bheri: Jurnal limiah Musik
Nusantara Vol. 5 No. 1 September 2006, berisi
penawaran model pembelajaran Karawitan Jawa
dengan menggunakan metode meguru kuping
dan meguru panggul. Tawaran ini bertolak dari
pengamatan Saba selama ia mengajar baik
mahasiswa Karawitan ataupun Etnomusikologi
yang selama ini dalam proses pembelajarannya
menggunakan model pembelajaran ceramah
dan menuliskan notasi gending di papan tulis
selanjutnya diikuti oleh mahasiswa yang
cenderung kurang membuka wawasan dalam
menafsir materi sesuai dengan bekal
mahasiswa masing-masing. Persoalan lain
muncul ketika ia mengamati mahasiswa
Etnomusikologi semester awal yang cenderung
kurang responsif dan tidak optimal saat
menerima materi dengan model pembelajaran
seperti itu. Atas dasar itulah ia berinisiatif untuk
menawarkan model pembelajaran ini sebagai

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

pelengkap dari model pembelajaran klasik yang
telah berlangsung di STSI. Makalah ini cukup
memberikan gambaran terkait diterapkannya
metode meguru kuping dan meguru panggul
kepada mahasiswa yang berlatar belakang
Jawa, akan tetapi yang dilakukan oleh Saba
adalah untuk gamelan Jawa, sedangkan dalam
penelitian ini menggunakan Gong Kebyar,
terlebih lingkup yang dipilih pun lebih luas.

Artikel yang berjudul “No, Not ‘Bali Hai’!
Challenges of Adaption and Orientalism in
Performing and Teaching Balinese Gamelan”
yang ditulis oleh David Harnish dalam buku yang
berjudul “Performing Ethnomusicology Teaching
and Representation in World Music Ensembles”
menjelaskan proses pembelajaran gamelan
Gong Kebyaryang terjadi di Bowling Green State
University (BGSU) berdasarkan pengalaman
David Harnish yang menjadi pengajar di sana.
Pada artikel tersebut dijelaskan pula bahwa
metode yang digunakan David Harnish dalam
proses pembelajarannya adalah notasi
Kepatihan dengan segala pertimbangannya.

Artikel tersebut sedikit banyak memiliki
irisan yang cukup banyak dengan penelitian ini.
Pada artikel tersebut dibahas proses
pembelajaran Gong Kebyar di Ohio, sedangkan
pada penelitian ini secara mendalam
menggambarkan proses pembelajaran Gong
Kebyar di Surakarta dengan segala kondisi
sosial-budaya, pelaku, dan kebiasaan yang
berbeda dengan di Ohio.

Disertasi Eli Irawati yang berjudul “Aspek-
Aspek Transmisi Kelentangan dalam Konteks
Ritual Masyarakat Dayak Benuaq di Kalimantan
Timur”. Tulisan ini dibuat untuk memenuhi
sebagian persyaratan guna mencapai derajat
sarjana S-3 Program Studi Pengkajian Seni
Pertunjukan dan Seni Rupa di Universitas
Gadjah Mada tahun 2017. Tulisan tersebut
membahas mengenai proses transmisi
kesenian Kelentangan pada masyarakat Dayak
Benuagq serta aspek-aspek yang terlibat dalam
proses transmisi tersebut. Dalam penelitian
tersebut juga dijelaskan peran transmisi sebagai
bentuk upaya pelestarian seni Kelentangan.

8 Volume 16 No. 1 Juli 2023



Riza Alif Aulia dan | Nengah Muliana: Metode Transmisi Gong Kebyar Pada Komunitas Karawitan Bali Di Surakarta

Perbedaan hasil penelitian Eli Irawati
dengan penelitian ini adalah objek penelitian yang
berbeda, di mana Eli Irawati melihat proses
transmisi kesenian Kelentangan pada
Masyarakat Suku Dayak Benuaq sedangkan
penelitian ini melihat proses transmisi pada
gamelan Gong Kebyar yang terjadi pada
komunitas-komunitas karawitan di Surakarta.
Selain itu sub-sub pembahasan yang dibahas
dalam penelitian tersebut berbeda dengan sub-
sub pembahasan dalam penelitian ini.

3. METODE

Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan etnografi. Seeger
menyatakan bahwa etnografi musik bukan
hanya menuliskan bebunyian tetapi sampai pada
menuliskan bagaimana musik diterima,
diapresiasi, dan mempengaruhi individu atau
kelompok (Seeger, 1992:88-89). Dalam
penelitian ini tidak hanya menuliskan Gong
Kebyar sebatas bebunyian belaka, melainkan
sebagai sebuah praktik musikal yang dilakukan
oleh orang-orang di luar kebudayaan Bali.
Pendekatan ini dipilih karena sejalan dengan
tujuan penelitian ini, yaitu tidak melihat Gong
Kebyar sebagai bunyi, melainkan bagaimana ia
dipelajari, ditransmisikan dari satu pihak ke pihak
lain yang berada di luar kebudayaan Bali.

Melalui pendekatan tersebut, penulis
menempatkan diri sebagai participant observer
dalam proses pengumpulan data. Wawancara,
studi dokumentasi, dan studi literatur dilakukan
juga guna mendapatkan data yang valid dan
menyeluruh.

4. PEMBAHASAN

4.1 Metode-Metode Transmisi yang
Digunakan
Mekanisme dapat dilakukan dengan
maksimal jika para pengajar mampu
mentransmisikan materi kepada murid dengan
baik. Hal ini, tidak terlepas dari peran metode

yang digunakan oleh para pengajar dalam
mentransmisikan pengetahuannya tersebut.
Dalam praktik transmisi Gong Kebyar di
Surakarta, pengajar menggunakan berbagai
macam metode disesuaikan dengan kondisi
murid yang akan mereka ajar.

Secara umum, terdapat dua macam
metode dalam praktik transmisi Gong Kebyar
di Surakarta yaitu menggunakan notasi dan tidak
menggunakan notasi. Proses pembelajaran di
lingkup formal, yaitu di Program Studi Karawitan
dan Etnomusikologi ISI Surakarta menggunakan
notasi sebagai metode ajar. Sedangkan di
lingkup non-formal, notasi tidak digunakan.

Notasi yang digunakan dalam proses
pembelajaran Gong Kebyar di Surakarta adalah
notasi Kepatihan. Pertimbangan digunakannya
notasi ini adalah karena mayoritas murid kelas
Program Studi Karawitan dan Etnomusikologi
ISI Surakarta berasal dari Jawa, sehingga
dengan menggunakan notasi Kepatihan maka
dapat mempermudah proses pembelajaran.
Banyak siasat-siasat modifikasi metode yang
digunakan oleh para pengajar di sini. Tidak hanya
digunakannya notasi Kepatihan alih-alih notasi
Ding Dong, beberapa metode konvensional pun
ada beberapa yang disesuaikan dengan kondisi
murid.

4.1.1 Meguru Kuping

Terdiri dari dua kata, yaitu meguru dan
kuping. Meguru artinya belajar sedangkan
kuping artinya telinga atau pendengaran. Metode
ini mewajibkan murid untuk mendengarkan
gending yang sedang dimainkan oleh pengajar.
Sukerta menyatakan ada tiga proses belajar
meguru kuping, yaitu: a) Langsung diberikan
perbagian gending oleh gurunya, kemudian
dihafalkan; b) Proses belajar meguru kuping
dilakukan secara keseluruhan, yaitu tidak
menggunakan guru hanya mendengarkan
rekaman gending saja; ¢) Proses belajar
meguru kuping dengan cara membiasakan
mendengarkan gending sehingga dapat
menguasi gending (Sukerta, 2009:238).

Volume 16 No. 1 Juli 2023 9



Praktik metode ini tidak menggunakan
notasi. Berkaca pada proses pembelajaran di
empat komunitas lokus penelitian. Prosesnya
adalah pengajar mencontohkan penggalan
permainan suatu gending dengan memainkan
salah satu instrumen Gong Kebyar, biasanya
di instrumen gangsa. Penggunaan metode ini
terlihat hampir di seluruh komunitas yang dipilih
sebagai lokus dalam penelitian. Paling kental
terlihat di komunitas Ragabalidan Hayuwerdhi
sedangkan di kelas Program Studi Karawitan
dan Etnomusikologi ISI Surakarta metode ini
digunakan sebagai metode pendukung karena
metode utamanya adalah notasi.

Dalam budaya musik Jawa, metode
pembelarajan ini dikenal dengan istilah kupingan.
Setiawan dalam salah satu tulisannya
menyampaikan bahwa kupingan berasal dari
kata kuping yang berarti telinga. Kupingan adalah
metode belajar dengan mengandalkan telinga
sebagai instrumen utama dalam menangkap
materi. Metode latihan ini secara lebih luas dapat
disebut dengan budaya oral dan dapat ditemui
hampir semua karawitan di nusantara
(Setiawan: 2013:3).

4.1.2 Meguru Panggul

Meguru Panggul berasal dari meguru
yang berarti belajar dan panggul yang berarti alat
pemukul (tabuh di Jawa). Artinya metode
meguru panggul adalah metode menyimak,
yaitu murid menyimak dan mengamati arah
gerak panggul apakah bergerak ke kanan atau
ke kiri. Metode ini sebenarnya berjalan
bersamaan dengan metode meguru kuping,
yaitu ketika pengajar mencontohkan permainan
suatu gending, maka murid menyimaknya baik
secara auditif maupun secara visual. Oleh
karena itu, metode ini dengan metode meguru
kuping adalah suatu metode yang saling
beriringan prosesnya.

Sukerta menjelaskan bahwa jenis-jenis
gending yang dapat dijadikan bahan ajar dalam
metode ini adalah gending-gending yang
disajikan dengan tempo pelan atau tanggung
dan tidak banyak menggunakan ornamentasi

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

(angsel) seperti gending lelambatan. Dalam
proses pembelajaran ini fungsi mata sangat
penting, karena melihat arah panggul instrumen
melodis (bantang gending) (Sukerta, 2009:239).
Tiap murid memiliki pilihan yang berbeda
antara satu dengan yang lain. Ada murid yang
lebih nyaman dengan melihat arah pangguldan
bilah (meguru panggul) dengan yang lebih
nyaman dengan mendengar saja (meguru
kuping). Kedua metode ini tidak bisa dipisahkan
satu dengan yang lain karena memang indera
pendengaran dan penglihatan bekerja
bersamaan, artinya ada pilihan secara prioritas
menyimak yang dilakukan oleh murid, apakah
ia akan memprioritaskan pada aspek
pendengaran dan penglihatan atau hanya salah
satu dari itu. Hal ini serupa dengan yang
dituturkan oleh Chaestro, salah satu mahasiswa
Etnomusikologi yang juga menjadi anggota di
komunitas Ragabali, ia menuturkan bahwa
aspek auditif lah yang paling ia kedepankan
dalam belajar musik, termasuk dalam hal ini
Gong Kebyar. Lebih lanjut ia menuturkan ketika
menyerap materi Gong Kebyar ia
mendengarkan dahulu bunyinya seperti apa lalu
baru melihat (meguru panggul) dengan tujuan
memastikan nada mana yang dimainkan (Edgar
Chaestro, wawancara 23 Desember 2020).

4.1.3 Meguru Lima

Ada perbedaan antara pemahaman
meguru lima dari Sukerta dengan Adi. Sukerta
mendefinisikan meguru lima adalah proses
belajar suatu gending dengan cara dipegangi
bagian tangannya yang diarahkan oleh guru
(Sukerta, 2009:238). Sedangkan menurut Adi,
meguru lima yaitu proses belajar dengan
mengibaratkan jari tangan guru sebagai bilah
gamelan (I Komang Kusuma Adi, wawancara
20 April 2021). Definisi meguru lima yang penulis
pilih dalam penelitian ini adalah definsi dari Adi,
karena sejauh pengamatan penulis ketika
melakukan penelitian maupun terjun langsung
sebagai pelaku belum menemukan peristiwa
proses pembelajaran meguru lima seperti yang
didefinisikan oleh Sukerta. Oleh sebab itu, dalam

10 Volume 16 No. 1 Juli 2023



Riza Alif Aulia dan | Nengah Muliana: Metode Transmisi Gong Kebyar Pada Komunitas Karawitan Bali Di Surakarta

pembahasan ini akan menggunakan
pemahaman meguru Ilima dengan
mengibaratkan lima jari tangan guru sebagai bilah
gamelan. Asumsi penulis, metode meguru lima
seperti yang didefinisikan oleh Sukerta
digunakan pada proses pengajaran untuk anak-
anak kecil yang secara fisik, postur tubuh lebih
kecil dibandingkan sang guru.

Meguru lima adalah metode yang
mengibaratkan lima jari tangan sebagai lima bilah
gamelan. Biasanya metode ini digunakan untuk
proses pengajaran Gong Kebyar pada
instrumen melodis seperti penyacah, jublag,
dan jegogan. Dalam proses pembelajaran Gong
Kebyar di Surakarta metode ini sering digunakan
oleh Adi sebagai pengajar di Komunitas Ragabali.
Metode ini cukup efektif karena pengajar tidak
perlu mencontohkan permainannya di instrumen
lain (biasanya gangsa), dan juga dengan metode
ini murid bisa bertatapan langsung dengan
pengajar, berbeda jika pengajar mencontohkan
di instumen lain maka posisi antara pengajar dan
murid akan lebih sering membelakangi.

Metode ini sebenarnya merupakan
pengembangan dari metode meguru panggul
namun bedanya meguru panggul dilakukan
dengan menggunakan instrumen sedangkan
metode meguru lima dilakukan dengan cara
pengajar menunjuk jari tangan dan
mengibaratkann sebagai bilah gamelan.

4.1.4 Meguru Rasa

Metode ini adalah tahapan metode yang
lebih lanjut daripada metode-metode
sebelumnya. Metode ini menekankan murid
untuk mampu memainkan gending dengan
menggunakan rasa dari gending tersebut.
Sukerta menambahkan metode meguru rasa
adalah saat murid sudah mampu merasakan
bagian-bagian struktur dari gending, sehingga
murid hafal di luar kepala urutan-urutan sajian
gending (Pande Made Sukerta, wawancara 2 Juli
2022).

Praktik dari hasil metode meguru rasa
dapat terlihat dengan gestur tubuh ketika
bermain maupun dinamika dari sajian gending,

yaitu ketika tabuhannya berdinamika keras maka
gestur tubuh adalah menegak (nguncab),
sebaliknya ketika tabuhannya berdinamika lirih
maka gestur tubuh adalah sedikit membungkuk
(ngees). Metode meguru rasa bekerja secara
maksimal ketika murid sudah menghafal
gending. Jika murid masih tergantung pada
notasi, maka meguru rasa tidak terlihat karena
murid masih membaca notasi dan bergantung
padanya, sehingga permainan sajian yang
dihasilkan masih terkesan robotik tidak natural.
Ekspresi tubuh pun tidak mampu keluar dengan
alamiah. Proses belajar ini menurut Sukerta
dilakukan paling akhir dari proses belajar suatu
gending (Sukerta, 2009:240).

Rasa menjadi persoalan tersendiri untuk
musik-musik tradisi di Nusantara. Rasa dalam
pengertian musikal tentu tidak bisa disamakan
dengan pengertian perasaan secara umum.
Astono menyampaikan bahwa meguru rasa
berhubungan dengan meguru kuping karena
ketika kita mendengar suatu gending maka akan
direkam oleh otak dan kita mampu
mengidentifikasi nada, sedangkan meguru
panggul atau melihat panggul berhubungan
dengan meguru kuping (Sigit Astono,
wawancara 9 Maret 2023). Artinya, ketiga
metode ini yaitu meguru panggul, meguru
kuping, dan meguru rasa merupakan metode
yang saling beriringan prosesnya.

Lebih lanjut, ia menceritakan
pengalamannya berlatih meguru rasa ketika
melakukan lawatan ke desa Tejakula14 di Bali
bersama Kelompok “Semi”, pada waktu itu
salah satu upaya yang dilakukan agar para murid
di Kelompok “Semi” mampu mendapatkan rasa
Bali adalah dengan berbaur dengan masyarakat
lokal dalam kehidupan sehari-harinya.
Tujuannya supaya mereka mampu merasa
menjadi “orang Bali” ketika memainkan Gong
Kebyar (Sigit Astono, wawancara 9 Maret 2023).

4.1.5 Meguru Maketikan

Metode ini digunakan untuk pengajaran
Gong Kebyar pada instrumen Gong. Metode
maketikan artinya menghitung, yaitu menghitung

Volume 16 No. 1 Juli 2023 11



ketukan jatuhnya pukulan gong dan kempur
dalam sajian sebuah gending. Metode ini
ditemukan di kelas Komunitas Ragabali, Adi
kerap menggunakannya saat mengajarkan
materi untuk instrumen gong dan kempur. Pada
praktiknya biasanya ia akan memandu murid
untuk menghitung ketukan serta diselingi dengan
gerakan menyerupai memukul gong
menggunakan tangan.

Metode ini cukup efektif karena murid
akan lebih mengidentifikasi pada saat apa
jatuhnya pukulan gong dan kempur. Selain itu
dengan berhitung maka murid akan lebih
mempermudah murid dalam mengidentifikasi
kapan masuknya pukulan gong maupun
kempur.

4.1.6 Meguru Lagu

Metode ini terlihat di kelas Program Studi
Karawitan ISI Surakarta ketika awal pertemuan,
yaitu ketika murid dipersilahkan untuk melagukan
notasi secara lisan. Metode ini bertujuan agar
murid memiliki bayangan bunyi dari sajian
gending yang dipelajari. Saba sebagai pengajar
mengistilahkan dengan istilah rengeng-rengeng
istilah ini sebenarnya berasal dari bahasa Jawa
yang berarti bersenandung atau bernyanyi-
nyanyi dengan suara yang lirih yang kata-katanya
tidak terlalu jelas.

Dalam istilah musik barat dikenal dengan
istilah humming, metode ini biasanya ditemui di
kelompok paduan suara dan biasa digunakan
sebagai latihan pemanasan sebelum memulai
latihan, yang membedakan adalah humming
dilakukan dengan menggunakan suara dari
tenggorokan tanpa membuka mulut sedangkan
rengeng-rengeng dilakukan dengan membuka
mulut sambal bersenandung.

4.1.7 Notasi

Penggunaan notasi sebagai metode
pembelajaran Gong Kebyar diterapkan dalam
proses pembelajaran gamelan Gong Kebyar di
lingkup formal, yaitu di Program Studi Karawitan
dan Etnomusikologi Institut Seni Indonesia
Surakarta. Notasi yang digunakan pada proses

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

pembelajaran gamelan Gong Kebyar di kedua
kelas ini adalah notasi Kepatihan. Alasan
digunakannya notasi Kepatihan disebabkan oleh
mayoritas murid di kedua kelas ini berlatar
belakang Jawa sehingga notasi Kepatihan
dianggap lebih dekat dengan mereka serta akan
memudahkan mereka dalam menyerap materi
Gong Kebyar.

Siasat ini digunakan oleh pengajar
karena untuk mengakali terbatasnya waktu
pembelajaran Gong Kebyar di Program Studi
Karawitandan Etnomusikologi Institut Seni
Indonesia Surakarta. Terdapat penyesuaian
notasijuga yang dilakukan oleh pengajar ketika
mentranskrip materi gending Gong Kebyar ke
dalam notasi Kepatihan. Ada beberapa pola
tabuhan yang tidak bisa dimuat dalam notasi
Kepatihan seperti pola polos dan sangsih dalam
permainan gangsa. Oleh sebab itu, dalam
mengajarkan pola ini pengajar lebih
menggunakan metode meguru panggul dan
meguru kuping, walaupun ketika melagukan
nada menggunakan vokabuler jawa
(ji,ro,lu,mo,nem). Penggunaan notasi Kepatihan
juga dipilih karena memang budaya notasi di Bali
tidak sehidup seperti di Jawa, karena memang
pengajaran tradisi di Bali menggunakan metode
meguru kuping dan meguru panggul bukan
notasi.

Notasi mampu menjadi salah satu
media yang dapat digunakan murid untuk
menghafal gending, namun untuk mencapai
hasil yang maksimal dalam praktiknya harus
disertai dengan metode meguru panggul dan
meguru kuping. Melalui notasi memang murid
mampu memainkan gending, namun mereka
bergantung kepada notasi tersebut dan rasa dari
gending tersebut tidak dapat muncul karena
murid fokus kepada notasinya masing-masing
sehingga memunculkan kesan “robotik”. Selain
itu, digunakannya notasi dapat membelenggu
daya eksplorasi dan kreativitas dari seniman itu
sendiri (wawancara, | Nengah Muliana 11
September 2020). Di sisi lain, notasi menjadi
sesuatu yang penting untuk kebutuhan
dokumentasi dan analisis.

12 Volume 16 No. 1 Juli 2023



Riza Alif Aulia dan | Nengah Muliana: Metode Transmisi Gong Kebyar Pada Komunitas Karawitan Bali Di Surakarta

4.1.8 Chunking

Metode chunking adalah cara atau
metode mengingat dengan cara memenggal-
menggal suatu frasa gending ke dalam unit-unit
yang lebih kecil atau pendek (Lehman, Sloboda,
& Woody 2007:111). Sebagai contoh dalam
mengingat nomor telepon pada kehidupan
sehari-hari biasanya kita memenggal 12 digit
nomor menjadi tiga atau empat digit nomor agar
mudah diingat. Dalam praktik yang lain chunking
juga biasanya didasarkan pada kalimat musikal
tanya dan jawab.

Praktik ini banyak ditemui di hampir
seluruh komunitas Gong Kebyar di Surakarta
terutama di komunitas Ragabali dan
Hayuwerdhi. Adi sebagai pengajar di Komunitas
Ragabali sangat menggunakan metode ini yaitu
ketika memberikan materi kepada murid ia akan
memilah-milah bagian gending. Biasanya ia
mengistilahkan dengan bagian A,B,C, dan
seterusnya ataupun 1,2,3, dan seterusnya.
Ketika bermain pun terkadang ia memberikan
kode kepada penabuh Ilain dengan
menggunakan jari tangannya menunjukan
bagian gending mana. Begitu pula dengan apa
yang dilakukan Chaya, ia kerap membagi
gending ke dalam bagian-bagian kecil dalam
memberikan materi kepada muridnya.

Chunking merupakan metode yang
cukup efektif karena selain digunakan untuk
mempermudah menyerap suatu materi,
chunking juga dapat menjadi alat untuk
menghadirkan kembali memori musikal yang
sudah ia ingat sebelumnya. Artinya ketika murid
hafal bagian B maka akan memancing memori
bagian C dan seterusnya.

4.1.9 Parsial

Metode latihan parsial ditemui di kelas
komunitas Ragabali. Metode parsial adalah
metode latihan yang dilakukan secara terpisah
berdasarkan kelompok instrumen. Seperti
kelompok instrumen gangsa, melodi, reyong, 88
dan trompong. Hal ini dilakukan ketika salah satu
kelompok instrumen tersebut dianggap belum
mampu menguasai materi dan tertinggal

penguasaan materinya dengan kelompok
instrument lain. Latihan ini biasanya dilakukan
di awal sebelum latihan atau di akhir setelah
latihan regular, dengan kata lain ada tambahan
kelas bagi kelompok instrumen yang dianggap
kurang ini. Diharapkan dengan metode ini maka
kelompok instrumen tersebut dapat
mengimbangi penguasaan materi pemain
lainnya dan memperlancar serta mempercepat
proses latihan di waktu reguler.

5.1 Capaian di Masing-Masing Komunitas
1. Komunitas Ragabali

Komunitas Ragabali dengan pengajar
Adi, Muliana, dan Saba menerapkan metode
tanpa notasi yaitu metode meguru kuping,
meguru panggul, meguru lima, meguru rasa,
dan meguru maketekan. Melalui metode-metode
tersebut anggota dari Komunitas Ragabali
mampu memainkan gending-gending mulai dari
yang sederhana hingga tingkatannya sulit seperti
barong, pegambuhan, dan gending iringan tari
lain.

Berangkat dari proses pembelajaran
yang telah dilakukan dan menggunakan metode
tersebut komunitas Ragabali sudah pernah
tampil di beberapa acara ngayah di beberapa
pura di daerah Soloraya dan beberapa acara
lainnya yang sifatnya hiburan. Pada tahun 2018
tampil sebagai pengisi di acara “International
Conference on Public Health UNS” di Hotel Best
Western, kemudian tampil pada acara
“Saraswati Fest” di pura Saraswati UNS,
selanjutnya di “Jifolk Festival”’, kemudian
beberapa ngayah di purapura sekitar Soloraya
seperti di Pura Saraswati UNS, Pura Indraprasta
Laweyan, dan Pura Bhirawa Dharma Grup 2
Kopassus. Capaian ini merupakan bukti nyata
atas proses latihan yang sudah dilakukan oleh
para murid di Komunitas Ragabali.

2. Komunitas Hayuwerdhi

Komunitas Hayuwerdhi yang sudah
berdiri sejak tahun 2014 sudah melakukan
beberapa kali pentas baik yang sifatnya ngayah
atau sukarela maupun yang sifatnya untuk tujuan

Volume 16 No. 1 Juli 2023 13



komersial atau menerima bayaran. Komunitas
ini diisi oleh mayoritas ibu-ibu Dharma Wanita
Institut Seni Indonesia Surakarta dengan latar
belakang musikal yang cukup dasar. Metode
pembelajaran yang digunakan di komunitas ini
adalah metode pengajaran asli gamelan Bali
yaitu meguru kuping dan meguru panggul,
namun dalam hal pemilihan gending digunakan
gending-gending langgam Jawa seperti Lelo
Ledhung, Swara Suling, dan Lamuning Ati.
Gending-gending tersebut dipilih karena melihat
latar belakang murid di komunitas ini adalah
Jawa, oleh sebab itu dengan dipilihnya gending-
gending langgam Jawa maka dapat
mempermudah proses penerimaan maupun
penyerapan materi oleh para murid. Selain itu
ketika pentas ada bantuan yang dilakukan oleh
dosen-dosen karawitan untuk mengisi
instrumen yang vital dan sulit seperti kendang.
Kemudian di kelompok gangsa dibantu
dikuatkan oleh beberapa dosen-dosen karawitan
juga. Oleh karena itu, capaian yang dicanangkan
di komunitas ini sebatas bagaimana murid
mampu memainkan serta menyajikan gending
saja, tidak menyentuh ranah penguasaan teknik
serta kedalaman estetis seperti di komunitas
lainnya. Dengan mampunya memainkan
gending, murid dalam komunitas ini sudah
dianggap memenuhi capaian yang diharapkan
oleh pengajar.

Pada kesempatan lain, komunitas ini
juga sempat tampil di salah satu gereja di
Kudus, Jawa Tengah di mana pada saat itu
mengiringi proses peribadatan di gereja sana
dengan memainkan lagu “Malam Kudus” yang
diaransemen ke dalam bahasa musik gamelan,
khususnya gong kebyar. Selain itu, komunitas
Hayuwerdhi di tahun 2019 juga sempat tampil
di Gedung Kesenian Jakarta dalam rangka
“Festival Bedhayan”, komunitas ini mengiringi
Tari Bedhaya Saptongkara. Selanjutnya,
komunitas Hayuwerdi tampil pula pada acara
pertunjukan purna tugas dari salah satu pengajar
di komunitas ini yaitu Chaya di Balai
Soedjatmoko, Surakarta pada tahun 2017.

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

Tampilnya komunitas ini di publik sebagai
bentuk atas capaian yang berhasil mereka capai
yaitu mampu memainkan gending, memang
kualitas yang dihasilkan tidak sedalam
komunitas-komunitas yang lainnya karena
mengingat kemampuan dasar bermusik dari
para murid di komunitas ini dan usia yang sudah
tidak muda lagi, walaupun begitu capaian ini
patut diapresiasi karena menjadi bukti bahwa
wanita mampu belajar gamelan Bali walaupun
bukan berasal dari Bali.

C. Program Studi Karawitan ISI Surakarta

Percampuran metode yang dilakukan di
kelas ini dapat mencapai capaian pembelajaran
yang sudah tertera di silabus pembelajaran.
Metode tersebut cukup efektif di kelas ini
mengingat terbatasnya waktu belajar di kelas ini.
Secara umum murid di kelas ini mampu
memainkan gending tabuh telu dan menguasai
pola serta teknik permainan yang ada di
dalamnya. Murid-murid pun mampu
mengembangkan pola dan teknik permainan
yang mereka dapat di luar kelas terutama dalam
proses berkarya mereka ke depan.

Kelas Gong Kebyar pada Program Studi
Karawitan Institut Seni Indonesia Surakarta diisi
oleh mahasiswa-mahasiswa yang sudah
memiliki kemampuan bermusik khususnya
bermain gamelan yang baik, terutama mata
kuliah ini diberikan di semester 5, secara praktis
kemampuan bermusik mereka sudah terasah
sejak di semester 1 bahkan mungkin
sebelumnya. Dengan demikian, walaupun notasi
diberikan pada kelas ini namun dalam praktiknya
terutama dalam hal mengingat mayoritas murid
di kelas inilebih mengandalkan meguru panggul
dan meguru kuping, notasi digunakan sebagai
pemantik memori ketika mereka lupa saja, akan
tetapi secara keseluruhan murid-murid sudah
terbiasa mengingat materi gending sehingga
secara tidak langsung kemampuan mengingat
dan menyerapnya sudah terasah. Ketika
bermain pun tidak ada kesan “robotik” karena
terpaku pada notasi.

14 Volume 16 No. 1 Juli 2023



Riza Alif Aulia dan | Nengah Muliana: Metode Transmisi Gong Kebyar Pada Komunitas Karawitan Bali Di Surakarta

Mengacu pada silabus pembelajaran
yang ada, maka dapat dikatakan kelas
pembelajaran Gong Kebyar di Program Studi
Karawitan Institut Seni Indonesia Surakarta
sudah mencapai capaian pembelajaran yang
dicanangkan, walaupun memang secara
kualitas tidak terlalu merata karena terbatasnya
waktu pembelajaran yang mengakibatkan murid-
murid yang memiliki ketrampilan bermain yang
baik adalah mereka yang memang memiliki
dasar permainan gamelan yang cepat seperti
Banyuwangi ataupun mereka yang rajin
menambah jadwal berlatih di luar jam kelas.

D. Program Studi Ethomusikologi ISI
Surakarta

Sama seperti di kelas Program Studi
Karawitan, dengan metode yang dipilih oleh
pengajar maka dapat dikatakan cukup efektif
karena dapat mencapai target pembelajaran
bahkan melebihi. Buktinya murid mampu
menguasai tabuh telu lilit kurang dari waktu yang
direncanakan sebelumnya. Murid pun dapat
mengembangkan pola dan teknik permainan
dalam proses berkaryanya mereka secara
mandiri. Selain itu sebagai seorang
Etnomusikolog materi non-musikal seperti
sejarah, nilai filosofis, serta fungsi dan guna dari
Gong Kebyar terbilang cukup diberikan dan
memberi wawasan bagi murid yang merupakan
calon Etnomusikolog di masa depan. Metode
pembelajaran yang digunakan di kelas ini
menggunakan notasi sebagai media utama
dalam menyampaikan materi. Kondisi
kemampuan bermusik murid di kelas ini tidak
sebaik di kelas karawitan yang mayoritas sudah
memiliki dasar bermain gamelan sebelumnya.
Terlebih materi Gong Kebyar di Program Studi
Etnomusikologi diberikan di awal semester satu,
secara praktis kekmampuan bermusiknya belum
terlalu terasah dan mayoritas basic musikalnya
adalah musik barat. Oleh sebab itu, ketika
bermain banyak dari mereka yang masih
terpaku dengan notasi walaupun memang
dalam praktiknya terjadi percampuran metode
antara notasi dengan metode konvensional,

namun kesan robotik masih terasa karena ketika
ujian berlangsung mayoritas murid masih
membaca notasi sehingga elemen rasa belum
terlalu hadir, namun demikian capaian ini sudah
dapat dikatakan mencapaitarget karena kembali
lagi pada capaian pembelajaran di kelas ini yang
tercantum dalam silabus pembelajaran Ragam
Musik Nusantara yaitu mengenal ragam musik
nusantara baik secara tekstual maupun
kontekstual. Selain itu dengan digunakannya
notasi maka aspek analisis notasi yang menjadi
salah satu bekal seorang Etnomusikolog dapat
terlatih di sini. Terlebih mengingat bahwa ranah
kerja Etnomusikologi salah satunya adalah
transkripsi dan analisis musik, dan kerja tersebut
bisa dilakukan melalui notasi. Penggunaan
notasi sebagai metode pembelajaran Gong
Kebyar di Program Studi Etnomusikologi Institut
Seni Indonesia Surakarta tidak sepenuhnya
salah karena di sisi yang lain mampu menjadi
ruang belajar bagi calon-calon Ethomusikolog
dalam mentraskrip dan menganalisis suatu
musik.

5. SIMPULAN

Masing-masing komunitas memiliki
metode pembelajarannya masing-masing,
namun secara umum keempat komunitas tetap
menerapkan metode konvensional
pembelajaran Bali seperti meguru kuping,
meguru panggul, dan meguru rasa. Terjadi
percampuran metode yang disesuaikan dengan
kultur dari murid-muridnya. Hal ini terlihat dari
penyebutan nada-nada yang menggunakan
istilah Jawa, digunakannya notas Kepatihan alih-
alih notasi Ding Dong, selain itu digunakannya
gending Jawa dalam sebagai materi
pembelajaran seperti di Komunitas Hayuwerdhi.

Secara umum proses pembelajaran
maupun capaian di kelas Komunitas Ragabali,
Program Studi Karawitan, dan Program Studi
Etnomusikologi relatif memiliki kesamaan
karena murid-muridnya relatif sama secara
karakteristik. Berbeda dengan Komunitas
Hayuwerdhi yang diisi oleh ibu-ibu dengan usia

Volume 16 No. 1 Juli 2023 15



yang sudah tidak muda lagi maka terdapat
proses pembelajaran dan capaian yang sedikit
berbeda dibanding dengan tiga komunitas
lainnya.

6. DAFTAR ACUAN
Buku:

Harnish, David. 2004. “No, Not ‘Bali Hai’! Chal-
lenges of Adaptation and Orientalism
in Performing and Teaching Balinese
Gamelan” dalam Ed. Ted Solis, Per-
forming Ethnomusicology Teaching
and Representation in World Music
Ensembles. California: University of
California Press.

Lehmann, Andreas, John Sloboda, Robert
Woody. 2007. Psychology for Musi-
cians: Understanding and Acquiring
the Skills. New York: Oxford University
Press.

Seeger, Anthony. 1992. “Ethnography of Music,”
dalam Ed. Helen Meyers,
Ethnomusicology: an Introduction.
New York: W.W. Norton.

Sukerta, Pande Made. 1977. “Pengajaran
Karawitan Bali di Surakarta,” dalam
Ed. Pande Made Sukerta, Canang Sari:
Kumpulan Makalah 1977-2013.
Surakarta: IS| Press.

. 2009. Ensiklopedi
Karawitan Bali Edisi Kedua. Surakarta:
ISI Press.

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa. 2008.
Kamus Besar Bahasa Indonesia.
Jakarta: Pusat Bahasa.

Laporan Penelitian/Jurnal limiah:

Irawati, Eli. 2017. “Aspek-Aspek Transmisi
Kelentangan dalam Konteks Ritual

®
JURNAL PENGKAJIAN DAN PENCIPTAAN MUSIK snral

Masyarakat Dayak Benuaq di
Kalimantan Timur”. Disertasi Doktoral
untuk mencapai derajat S-3 di Univer-
sitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Saba, | Ketut. 2006. “Pengenalan Model
Pembelajaran Meguru Kuping dan
Meguru Panggul dalam Pengajaran
Karawitan Jawa di STSI| Surakarta,”
Bheri, Jurnal limiah Musik Nusantara
Vol. 5 No.1 (September 2006):59-68.

Setiawan, Aris. 2013. “Konfigurasi Karawitan
Jawatimuran,” Gelar, Jurnal Seni
Budaya Volume 11 No.1 (Juli 2013):1-
14.

Narasumber:

Edgar Chaestro, 24 tahun, mahasiswa Program
Studi Etnomusikologi dan anggota
Komunitas Ragabali, Grogol,
Sukoharjo, Jawa Tengah

| Komang Kusuma Adi, 30 tahun, pengajar di
Komunitas Ragabali, Buah Batu,
Bandung, Jawa Barat

I Nengah Muliana, 65 tahun, dosen di Program
Studi Etnomusikologi ISI Surakarta,
Mojosongo, Surakarta, Jawa Tengah

Pande Made Sukerta, 70 tahun, guru besar
bidang Karawitan Bali, Jebres,
Surakarta, Jawa Tengah

Sigit Astono, 65 Tahun, dosen di Program Studi
Etnomusikologi ISI Surakarta dan
anggota kelompok “Semi”, Ngringo,
Karanganyar, Jawa Tengah

16 Volume 16 No. 1 Juli 2023



