Unfiled Notes Page 1



PERUBAHAN PARADIGMA TEOLOGI
GEREJA KRISTEN JAWA (GK]) PITURUH PURWOREJO
DAN DAMPAKNYA TERHADAP MUSIK IBADAH

Pdt. Uri Christian Sakti Labeti
Gereja Kristen Jawa Danukusuman Surakarta
Jalan Dewi Sartika No. 37 Surakarta 57156
uri_christ@yahoo.com

INTISARI

Artikel ini merupakan hasil analisis pandangan teologi gereja vang termanifestasikan dalam dogma maupun
praktik kehidupan gereja. Dalam sejarah, Gereja Kristen Jawa (GKJ) terhegemoni oleh pandangan teologi
Zending, yang mengakibatkan tercerabutnya gereja dari akar budayanya. GK] Pituruh unik dibandingkan
GK] lain, karena budava menjadi bagian integral kehidupan gereja, oleh karena itu muncul pertanyaan
dalam penelitian yang menyangkut latar belakang perubahan paradigma teologi GKJ Pituruh, alasan
mengapa Kentrung digunakan sebagai musik ibadah, bagaimana kekuatan Kentrung dalam menciptakan
atmosfir ibadah, dan dampak Kentrung terhadap perilaku gereja, serta pandangan masyarakat. Hasilnya,
pertama, teologi lokal GK]J Pituruh menjadi dasar penerimaan Kentrung sebagai musik ibadah. Kedua,
Kentrung menjadi simbol identitas gereja vang kontekstual dan berbasis budaya Jawa. Ketiga, Kentrung
berdampak terhadap perilaku gereja dan pandangan masvarakat. Pandangan teologi lokal GK]J Pituruh
membawa pengaruh terhadap identitasnya sebagai gereja Jawa.

Kata kunci: teologi lokal, Kentrung, musik ibadah, pandangan gereja.

ABSTRACT

This article is a result of dogma analysis and practical church life. Previously, Javanesse Christian Churches (GK]) was
dominated by Zending theological views which made the churches uprooted from the culture. GKJ Pituruh is a unique church
compared with others, because it uses culture as the integral part of church life. To raise in this research issues are: First, the
background of transformation of GKJ Pituruh. Second, The reasons why Kentrung is used in worship. Thirth, the power of
Kentrung to create the atmosphere of the worship. Four, the impact of Kentrung as a testimony of music worship renciwal in
church attitude and community acceptance. The findings are: First, GK] Pituruh local theology as the basic concept to accept
Kentrung as worship music. Second, Kentrung is the symbol of the church which uses Javanese culture. Thirth, The
Kentrung has an impact on the paradigm of the church and the attitude of the commumnity.

Key words: local theology, Kentrung, worship music, church paradigm

A. Reformasi Gereja Kristen reformasi harus senantiasa memperbarui dirinya

sendiri. Penghayatan terhadap semboyan
Ecclesia reformata semper reformanda est adalah salah

satu semboyan reformasi gereja Protestan, yang

tersebut berimplikasi pada perkembangan

pemikiran gereja yang disesuaikan dengan situasi,

mempunyai pengertian bahwa gereja-gereja kondisi dan zaman, ketika suatu gereja tumbuh

215

Unfiled Notes Page 2



216 ﬂm%

dan berkembang. Gereja Kristen Jawa (GK])
merupakan salah satu dari gerakan reformasi
ketika dalam perjalanan gereja tersebut senantiasa
diwarnai oleh pencerahan, baik dalam hal
paradigma teologi, etika, dogma maupun
kontekstualisasi. Wacana gereja reformasi yang
harus senantiasa memperbarui diri sendiri
merupakan prinsip dasar kehidupan GK]J,
sehingga dari perspektif historis, maupun
perkembangan pemikiran teologi tampak jelas
bagaimana gambar atau citra gereja di masa kini.

Semboyan reformasi tersebut pada masa kini
dapat ditemukan khususnya dalam tubuh GK]
vang menyadari eksistensinya di tengah
masyarakat, sehingga melalui penelitian ini
ditinjau bagaimanakah implikasi gerakan
reformasi terhadap kehidupan sebuah GKJ yang
mengalami pencerahan di bidang pemikiran
teologi kontekstual (kemudian disebut dengan
teologi lokal). Wacana teologi lokal yang
dikembangkan di sebuah gereja akan berdampak
terhadap seluruh aspek kehidupannya, namun
dalam artikel ini yang lebih disoroti adalah
implementasi sikap reformis gereja yang
termanifestasikan melalui unsur musik ibadah,
karena musik ibadah dipandang sebagai sarana
penghayatan iman maupun media mengekspresi-
kan misi gereja.

Dalam persidangan Sinode GK]J XXIV tahun
2006 dan XXV tahun 2009 di Yogyakarta,
diputuskan agar gereja-gereja mempergumulkan
dan mengembangkan teologi lokal'. Teologi lokal
adalah pempribumian teks Alkitab, yaitu dengan
menafsirkan  kembali teks-teks Alkitab
disesuaikan dengan konteks gereja lokal®. Teks
Alkitab yang ditulis dengan latar belakang konteks
yang berbeda dengan kenyataan gereja padamasa

kini ditafsir kembali, sehingga buah penafsiran

Unfiled Notes Page 3

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

tersebut termanifestasikan di dalam praktik
kehidupan gereja. Salah satu dampak kebaruan
pemikiran teologi GK] dengan menggunakan
pendekatan teologi lokal tampak dalam unsur
musik ibadah.

Musik ibadah menjadi wahana untuk
mengekspresikan iman jemaat sekaligus menjadi
media untuk mengalami perjumpaan dengan
Tuhan di dalam ibadah. Musik ibadah dan liturgi
merupakan satu kesatuan unsur yang integral,
karena musik ibadah menjadi sarana untuk
mengekspresikan beberapa unsur liturgi, yaitu:
pertama, ekspresi pujian atau penyembahan
kepada Tuhan. Unsur yang pertama ini
merupakan wujud pengakuan jemaat atas
kebesaran, keagungan, kebaikan dan limpahan
berkat Tuhan. Kedua, ekspresi penyesalan dosa.
Manusia tidak akan pernah bisa luput dari dosa
dan kesalahan. Tindakan manusia yang sering
melanggar perintah Tuhan dan juga sering
merugikan sesama manusia dinyatakan dengan
menyesali dosa atau kesalahannya tersebut, serta
bertekad untuk menjalani kehidupan yang baru
(tidak mengulang kembali dosanya). Tiga, ekspresi
kesanggupan untuk melaksanakan perintah
Tuhan. Panggilan untuk menjalani hidup baru
sesuai dengan perintah Tuhan senantiasa
disampaikan kepada jemaat, maka jemaat
menyatakan kesanggupan memperbarui sikap
hidup. Empat, ekspresi rasa syukur kepada Tuhan.
Jemaat diajak menyadari bahwa kehidupannya
dianugerahi kebaikan dan karunia Tuhan, maka
jemaat menanggapi dengan mengungkapkan rasa
syukur atau terima kasihnya kepada Tuhan atas
Karunia dan berkat yang telah diterimanya.

Ekspresi iman di dalam ibadah bukan hanya
sekedar mengungkapkan perasaan secara verbal,

namun tujuan mulia liturgi atau pelayanan



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

217

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

ibadah agar jemaat terpanggil untuk mem-
perbarui hidup (kelahiran baru). Menurut Prier,
pengertian liturgi terbagi menjadi dua. Pertama,
liturgi dalam arti sempit artinyva perkumpulan
jemaat untuk mengadakan kebaktian dengan
bersama-sama mendengarkan firman Tuhan,
berdoa, melakukan ritual seperti pembaptisan,
ekaristi (perjamuan kudus) dan sebagainya.
Kedua, liturgi dalam arti luas artinya lanjutan
liturgi ibadah, yaitu liturgi yang sebenarnya
adalah penyataan perbuatan baik atau tindakan
yang baik dalam kehidupan sehari-hari. Tindakan
hidup yang benar atau penyataan kehidupan baru
yang dijalani jemaat merupakan lanjutan dari
liturgi yang dinyatakan di dalam ibadah (Prier, 5
Februari 2011). Liturgi adalah ekspresi iman atau
sebagai pengalaman keimanan yang memiliki
dimensi historis dan antropologis. Dimensi
historis dari liturgi adalah jemaat diingatkan pada
pengurbanan Yesus Kristus demi keselamatan
umat manusia, sedangkan dimensi antropologis
liturgi, yaitu membawa pembaruan akal budi bagi
umat sehingga dengan ibadah tersebut umat
tersadarkan akan misi untuk berbagi kasih,
berbagi pengalaman hidup dan saling membantu
di dalam pergumulan hidup yang nyata bersama
dengan orang lain (Hadi, 2006:9). Penekanan dari
liturgi adalah panggilan umat untuk menyatakan
perilaku baik dan benar dalam kehidupan
bersama. Oleh karena itu panggilan mewujudkan
damai sejahtera merupakan manifestasi dari
penghayatan iman jemaat.

Musik dalam ibadah adalah simbol keimanan
jemaat, namun musik tersebut bukan hanya
sebuah tindakan menempelkan lagu atau
menggunakan instrumen di dalam pengungkapan
unsur-unsur liturgi. Musik dalam ibadah tidak

memiliki tujuan bagi dirinya sendiri, sehingga

musik ibadah bukan sebuah pementasan, tetapi
alat untuk mengungkapkan perasaan serta
ekspresi iman dari jemaat yang menyadari akan
kasih karunia pemberian Tuhan (Prier, 2010:6).
Musik ibadah menimbulkan dampak terhadap
keimanan jemaat, sehingga melalui musik ibadah
jemaat diingatkan pada tugas panggilannya, vaitu
mendatangkan damai sejahtera baik dalam
lingkup keluarga, gereja maupun dalam lingkup
masyarakat.

Adanya transformasi pemikiran teologi di
sebuah gereja memunculkan konsep musik ibadah
vang khas. Musik ibadah menjadi media
membangun atmosfir beribadah, sehingga
melalui ibadah tersebut diharapkan jemaat sadar
akan tugas panggilan gereja, khususnya mem-
bangun relasi yang baik terhadap masyarakat,
budaya maupun agama lain. Transformasi para-
digma berteologi dengan menggunakan media
budaya vang berdampak terhadap sikap gereja
terjadi di GKJ Pituruh Purworejo. Musik ibadah
di GKJ Purworejo merupakan buah dari adanya
perubahan paradigma teologi, dengan harapan
melalui konsep musik ibadah yang dibangun
tersebut, terjadi jalinan hubungan antara gereja
dengan budaya Jawa maupun gereja dengan
masyarakat vang plural. Kekhasan musik ibadah
GK]J Pituruh adalah digunakannya kentrung dalam
ibadah, sehingga kentrung juga menjadi titik tolak
perubahan paradigma berteologi, karena
penerimaan produk budaya lokal tidak mudah
diterima GK]J yang lain.

Kentrung adalah salah satu instrumen musik
produk budaya Jawa. Secara etimologis kata
kentrung memiliki banyak pengertian, misalnya di
Jawa Timur Kentrung dipahami berasal dari kata
ngantrung artinya berangan-angan. Menurut

Sunarto pengertian kentrung vang lebih masuk akal

Unfiled Notes Page 4



218 ﬂm%

adalah seperangkat instrumen yang diberi nama
secara onomatope atau tiruan bunyi di mana bunyi
vang dihasilkan dari instrumen rebana atau
trebang jika dipukul akan berbunyi trung. Kentrung
juga disebut templing dan jemblung, hal yang sama
bahwa penamaan instrumen tersebut juga
berdasarkan bunyi yang dihasilkan oleh trebang
yang, berukuran kecil dan besar (Sunarto, 2006:6-
7). Kentrung mempunyai pengertian sekar atau lagu
vang diiringi dengan kendang (Sukeri, 10 Juni 2010).

Artikel ini membuktikan signifikansi trans-
formasi pemikiran teologi yang termanifestasikan
dalam musik ibadah, sehingga dengan musik
ibadah tersebut gereja semakin menghayati tugas
perutusan di tengah dunia,untuk menjalin relasi
yang baik antara gereja dengan budaya dan gereja

dengan masyarakat.

B. Perkembangan Konsep Teologi Lokal
Gereja Kristen Jawa

Gereja mempunyai tugas untuk merawat iman
jemaat maupun membangun kemitraan dengan
masyarakat. Misi tersebut dapat dicapai
maksimal jika gereja mendasarkan tindakannya
pada hermeneutik Alkitab, yang sesuai dengan
zaman dan membuat sistem yang kemudian
disebut dengan dogma. Implikasi dogma tampak
pada perilaku kehidupan gereja, misalnya model
ibadah, peraturan yang dibuat sesuai dengan
konteks serta persoalan jemaat, paradigma teologi
dalam memandang budaya maupun masyarakat
dan sebagainya. Dalam persidangan Sinode GK]
XXIV tahun 2006 dan Sidang Sinode XXV tahun
2009, gereja-gereja lokal didorong untuk
mengembangkan teologi yang sesuai dengan
konteks keberadaannya (Sinode, 2009:6). GK]

memandang bahwa teologi kontekstual (teologi

Unfiled Notes Page 5

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

lokal) menjadi wacana yang urgen, karena isu-isu
yang ada di sekitar gereja didekati dengan
perspektif iman. Tema-tema tentang kemiskinan,
lingkungan hidup, pluralitas, keadilan dan
terutama tentang kebudayaan adalah realita yang
menjadi tantangan GK] untuk disikapi dengan
serius (Dirjosanjoto, 2010:1-6). Bangunan teologi
yang sesuai dengan konteks masing-masing gereja
berimplikasi terhadap sikap gereja yang
terpanggil untuk mengatasi persoalan-persoalan
sosial secara komprehensif.

Eksistensi GKJ di tengah masyarakat Jawa
dengan berbagai filosofi, perilaku maupun produk
budayanya menyadarkan GKJ untuk memandang
budaya Jawa dengan perspektif Alkitab, sehingga
gereja menyadari keberadaan gereja yang tidak
dapat dipisahkan dari masyarakat. Dengan
konteks sosio-kultural, budaya Jawa dihidupi
masyarakat sekitar gereja, maka gereja ber-
tanggung jawab dalam membangun interaksi,
dialog dan pengembangan wacana baru bersama
budaya serta masyarakat.

Lahirnya GK] adalah buah kerja keras penginjil
pribumi, maupun penginjil asing yang berasal
dari Belanda. Di dalam proses penyebaran Injil
tersebut, masing-masing penginjil memiliki
pandangan teologi yang berbeda-beda tergantung
pada penafsiran Alkitab serta pengalaman iman.
Penyebab perbedaan paradigma teologi antara
penginjil pribumi dan Eropa, karena penafsiran-
penafsiran atas teks Alkitab, pencerahan dari
disiplin ilmu lain, dan kesadaran terhadap
konteks. Grafik paradigma teologi GK] dapat
terlihat sejak zaman penginjil pribumi, pengaruh
zending yang tiran sampai masa GKJ memasuki
era pencerahan. Era pencerahan tersebut, tampak
melalui penggumulan persoalan Injil dan budaya

pada tahun 1960 melalui persidangan Sinode.



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

219

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

Perkembangan pemikiran teologi tersebut
membawa dampak terhadap posisi GKJ pada
masa kini yang termanifestasikan di dalam

perilaku gereja.

1. Golongane Wong Kristen kang Mardika:
Paradigma Kristen [awa yang Membumi

Dalam sejarah kekristenan yang tumbuh dan
berkembang di Jawa Tengah, ada satu tokoh
penginjil pribumi yang cukup berperan yaitu Kyai
Sadrach Suropranoto. Kyai Sadrach terdidik di
lingkungan keluarga muslim pada masa kecilnya,
namun ketika beranjak dewasa jiwa petualangnya
menyebabkan Kyai Sadrach tertarik untuk
v vaaoo nigelmu Kristen®. Pada tahun 1869 Kyvai
Sadrach dibaptis di Batavia, kemudian Kyai
Sadrach terpanggil untuk madeg guru ngelm Kristen.*
Misi Kyai Sadrach adalah menyebarkan benih-
benih kekristenan di wilayah Bagelen Purworejo.
Pusat kepemimpinan Kyai Sadrach berada di desa
Karangjoso Purworejo (sekarang menjadi GK]J
Karangjoso) dan dari Karangjoso tersebut, Kyai
Sadrach mengendalikan jalannya kehidupan
jemaat-jemaat hasil pekabaran Injilnya.

Konsep dan praktik kekristenan Kyai Sadrach
dalam mengabarkan Injil seperti yang dilakukan
oleh Walisanga.Walisanga memposisikan budaya
sebagai media untuk masuk ke dalam komunitas-
komunitas nonKristen (khususnya masyarakat
Jawa). Kyai Sadrach menyadari keberadaannya
sebagai wong [awa yang beragama Kristen dengan
kepandaian memahami karakter orang Jawa (tidak
dapat dilepaskan dari budayanya) menjadi faktor
bagi Kyai Sadrach dalam mengembangkan
kekristenan cara Jawa®. Jemaat hasil usaha
pekabaran Injil Kyai Sadrach disebut sebagai
jemaat Golongane Wong Kristen kang Mardika.
Menurut Soekotjo kata mardika (merdeka, bebas)

memiliki dasar filosofis cukup dalam, yang

berpengaruh terhadap metode serta praktik
kekristenan ala Kyai Sadrach (Soekotjo, 2009:172).
Sebagai pemimpin dari jemaat Golongane Wong
Kristen kang Mardika, Kyai Sadrach melakukan
proses akulturasi antara nilai-nilai kekristenan
dengan budaya Jawa. Kekristenan yang
disebarkan Kyai Sadrach merupakan bukti
kebangkitan penginjil pribumi pada abad XIX dan
XX, walaupun model kekristenan yang
mensinergikan Injil dan budaya seperti yang
dilakukan Kyai Sadrach dipandang Zending
sebagai sinkretisme yang berbahaya dan harus
diberantas oleh gereja (Lombard, 2008:101-102).
GKJ] pada masa kini memandang bahwa
kekristenan Kyai Sadrach merupakan satu bentuk
kekristenan baru pada zamannya, karena budaya
menjadi media, baik mengekspresikan iman
jemaat maupun usaha penyebaran Injil.
Beberapa dasar pemikiran Kyai Sadrach dalam
rangka membangun konsep teologi kontekstual

(teologi lokal) adalah sebagai berikut.

a. Injil dan Kejawaan Bersinergi Untuk
Kemuliaan Tuhan

Kyai Sadrach tidak membuat garis tegas yang
memisahkan antara Injil dan budaya Jawa. Kedua
unsur tersebut harus bersinergi dan bertujuan
untuk kemuliaan Tuhan. Kyai Sadrach mengimani
bahwa keselamatan yang diterima adalah
anugerah Yesus Kristus, namun di dalam
mengekspresikan iman, budaya Jawa menjadi
media sekaligus sebagai alat mengabarkan Injil
kepada orang-orang Jawa yang belum Kristen.
Injil dan budaya dalam pemikiran Kyai Sadrach
tidak ada pemisah antara keduanya, sehingga
menimbulkan stigma terhadap Sadrach sebagai
seorang sinkretis oleh Zending. Kyai Sadrach
mengambil pengajaran Alkitab yang dipercaya
sebagai dogma dan dalam praktik kehidupan,

Unfiled Notes Page 6



220 ﬁé‘d% %’

gereja Kyai Sadrach lebih memilih budaya Jawa
sebagai manifestasi iman. Kyai Sadrach
memandang bahwa antara Injil dan budaya
terdapat kesamaan derajat, sehingga tidak ada

superioritas di antara keduanya.

Figur 1. Skema hubungan dialogis Injil Yesus
Kristus dan budaya.

Bangunan teologi Kyai Sadrach (figur 1)
tersebut menampakkan posisi Injil dan budaya
vang berada dalam hubungan dialogis (Kiister,
1993:17-28). Injil dan budaya tidak dipisahkan
secara tegas oleh dogma, tetapi kedua hal tersebut
justru didialogkan, sehingga muncul pemaknaan-
pemaknaan baru yang mewarnai pengajaran
kekristenan.

Kyai Sadrach ingin membangun komunitas
Jawa yang beragama Kristen, namun kejawaan
Komunitas tersebut tidak hilang. Untuk
mewujudkan harapan Kyai Sadrach tersebut
maka dalam praktik kehidupan bergereja, muncul
terminologi seperti: Golongane Wong Kristen kang
Mardika, gumantung tanpa canthélan, sebutan Kyai
bagi dirinya, adu ngelmu, dan sebagainya®. Kyai
Sadrach tidak hanya memperhias kekristenan
yang disebarkan dengan terminologi-terminologi
Jawa, namun praktik budaya Jawa dalam gereja
merupakan penghormatan Kyai Sadrach terhadap
budaya. Kyai Sadrach memandang bahwa
budaya adalah mulia dan bukan produk
kekafiran, serta dengan pandangan tersebut
budaya dapat digunakan sebagai media bagi

manusia untuk memuliakan Tuhan.

Unfiled Notes Page 7

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

Pekabaran Injil model Kyai Sadrach yang
menggunakan pendekatan kultur Jawa sangat
berhasil di lingkungan budaya Jawa. Keberhasilan
tersebut tampak tidak hanya dengan berdirinya
komunitas Jawa Kristen di Karangjoso, maupun
di sekitar Bagelen Purworejo, namun jemaat-
jemaat yang dibangun Kyai Sadrach meliputi
wilayah pegunungan Sindoro Sumbing dan
Slamet, wilayah Pekalongan, wilayah Batang,
wilayah Tegal, wilayah Comal, wilayah Kendal,
serta wilayah Banyumas. Menurut Lombard
luasnya persebaran kekristenan tersebut
disebabkan karena metode penginjilan pembukaan
hutan dan penginjilan (landontginning en
cvangelizatie) yang dilakukan oleh Kyai Sadrach
(Lombard, 2008:101).

b. Akulturasi Budaya dan Injil Menjadi Media
Menyebarkan Benih Kekristenan

Sebagai pemimpin jemaat Kristen berkultur
Jawa, dalam praktik bergereja Kyai Sadrach
menggunakan media budaya sebagai sarana
mengabarkan Injil. Praktik akulturasi budaya Kyai
Sadrach tampak misalnya, melalui upacara
sedekah bumi, slametan, adu ngelmu, khitanan,
kidungan Jawa, (Herwanto, 2002:75-88).

Pada era penginjil pribumi Kyai Sadrach
mampu mendialogkan Injil dan budaya Jawa.
Walaupun kedua unsur tersebut sering dipandang
saling bertentangan karena Injil dipandang
berasal dari wilayah suci, sedangkan budaya
berasal dari wilayah profan, namun Kyai Sadrach
membangunan pandangan teologi yang
mengakomodir antara Injil dan budaya. Usaha
Kyai Sadrach dalam mendialogkan kedua unsur
yvang berlawanan tersebut memunculkan
bangunan teologi yang tampak dalam sikap
beragama yang inklusif, baik terhadap agama lain

maupun budaya Jawa. Paradigma teologi Kyai



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

221

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

Sadrach vang menempatkan akulturasi sebagai
mediator kedua unsur yang berlawanan, demikian
pula akulturasi sebagai media pekabaran Injilnya,
berdampak terhadap metode penginjilan Kyai
Sadrach vang menumbuhkan jemaat-jemaat di
wilayah Jawa Tengah bagian Selatan. Bangunan
teologi Kyai Sadrach yang khas tersebut menjadi
ciri gereja etnis, karena Kyai Sadrach memberikan
tempat terhormat terhadap budaya di dalam
praktik kekristenan. Dengan demikian ketegangan
antara Injil dan budayva oleh Kyai Sadrach
direduksi.

2. Bayang-bayang Zending dalam Tubuh Gereja
Kristen Jawa Tahun 1931-1960

Ketika imperialis Belanda bercokol di tanah air,
kelompok-kelompok Kristen di negeri Belanda juga
mempunyai visi dan misi untuk menguasai peri
kehidupan agama orang-orang pribumi. Abad
XVII merupakan era euforia komunitas Kristen
Belanda untuk memasuki tanah air dan
menyebarkan benih kekristenan secara massal.
Kelompok Kristen Belanda vang melakukan
pekabaran Injil bukan hanya satu badan
penginjilan saja, namun berbagai badan
pekabaran Injil dengan visi dan misi yang berbeda
memperkenalkan orang-orang pribumi terhadap
agama Kristen. Menurut Soekotjo mulai 1797
didirikan beberapa Zending atau badan
pekabaran Injil dari negeri Belanda maupun
Jerman, seperti: NZG (Nederlandsch Zendeling-
genootsheap), Java Committee, DZV (Doopsgezinde
Zendingsvereniging), Salatiga Zending, GIUZ (Het
Genootschap voor In-en Uitwendige Zending), NGZV
(Nederlandsch Gereformeerde Zendingsvereeniging) dan
NZV (Nederlandsch Zendingsvereeniging) (Soekotjo,
2009:106-115). Beberapa badan pekabaran Injil
yvang masuk tersebut ke wilayah kerja masing-

masing menyebabkan gereja buah pekabaran Injil

suatu Zending mempunyai corak yang berbeda-
beda dengan Zending lain. Perbedaan corak
masing-masing, gereja buah pekabaran Injil suatu
badan terletak dalam hal teologi, dogma,
pandangan sosio-kultural dan sebagainya.

Wilayah Jawa Tengah bagian Selatan
merupakan daerah kerja dari Zending NGZV
(Nederlandsch Gereformeerde Zendingvereeni-
ging). Tahun 1859 NGZV berkiprah mengabarkan
Injil di wilayah kerjanya mulai dari Tegal,
Purbalingga, Purworejo dan wilayah Jawa Tengah
Selatan lain (Soekotjo, 2009:112-114). NGZV
melalui usaha pekabaran Injil tersebut, muncul
benih-benih GK] yang mulai tersebar di tanah
Jawa, sehingga sampai tahun 2011 GK]J berjumlah
304 gereja, 32 klasis dan tersebar di enam provinsi
vaitu, Jawa Timur, Jawa Tengah, Daerah Istimewa
Yogyakarta, Jawa Barat, Banten dan Daerah
Khusus Ibukota.

Gerak NGZV dalam usaha mengabarkan Injil
sangat dinamis, sehingga usaha pekabaran Injil
vang dilakukan NGZV tersebut berdampak
terhadap jemaat-jemaat hasil pekabaran Injil
pribumi. Jemaat Kyai Sadrach yang semula
menggunakan praktik-praktik budaya Jawa, saat
NGZV melakukan tugasnya jemaat-jemaat
tersebut harus melakukan transformasi dogma,
organisasi gereja maupun sikap terhadap “dunia”
di luar gereja, baik sikap terhadap Islam maupun

kebudayaan Jawa.

a. Imperialisme Rohani

NGZV yang telah memiliki legalitas untuk
mengabarkan Injil oleh pemerintah Hindia
Belanda melakukan penetrasi terhadap jemaat-
jemaat yang tumbuh karena penginjilan pribumi.
Sikap tersebut merupakan bentuk imperialis di
mana orang-orang Barat merasa superior

daripada kaum pribumi. Jemaat-jemaat hasil

Unfiled Notes Page 8



222 ﬂé‘/{% %‘

usaha pekabaran Injil pribumi seperti yang dilaku-
kan Kyai Sadrach dikuasai oleh “gereja resmi”
(vaitu Zending). Jemaat binaan Kyai Sadrach
dipandang sebagai jemaat “liar” yang perlu
distrukturalisasi seperti gereja-gereja yang ada di
negeri Belanda. Muncul ketegangan antara Kyai
Sadrach dengan Zending karena perbedaan
pandangan teologi maupun penafsiran Alkitab. Di
satu sisi Kyai Sadrach menghidupi jemaat dengan
akulturasi, di pihak lain Zending membangun
organisasi gereja yang absolut. Ketegangan
tersebut mengakibatkan Kyai Sadrach ke luar dari
jalur gereja mainstream (aliran gereja utama atau
gereja Protestan) dan bergabung dengan deno-
minasi (aliran) Kerasulan.

Represi NGZV terhadap jemaat-jemaat
pribumi menyebabkan pertemuan yang
membahas tentang keberadaan jemaat pribumi
tahun1890. Dalam pertemuan tersebut salah satu
hal yang dibicarakan adalah himbauan agar
jemaat-jemaat hasil pekabaran Injil Kyai Sadrach
masuk ke dalam sistem organisasi gereja resmi,
dengan tujuan supaya iman mereka semakin
“benar””. NGZV sangat arogan terhadap jemaat
pribumi yang telah tumbuh sebelum kedatangan
mereka. Pandangan teologi Kyai Sadrach dan
jemaatnya, yang sangat membumi dihantam oleh
superioritas Zending dengan menggunakan
dogma maupun sistem organisasi gereja, sehingga
muncul ketegangan antara kedua belah pihak dan
berdampak terhadap sikap Kyai Sadrach yang

memisahkan diri dari Zending.

b. Gereja Wilayah Suci, di luar Gereja
Profan dan Kafir

Kearogansian Zending dalam bidang dogma
tampak melalui asas-asas pekabaran Injil kepada
orang-orang Jawa. Dirjosanjoto mencatat bahwa
dogma yang diimani Zending berbeda dengan
dogma yang dipercaya Kyai Sadrach, karena

Unfiled Notes Page 9

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

dogma Zending adalah dogma yang menganggap
gereja berada di wilayah suci, di sisi lain
kebudayaan merupakan produk kekafiran.
Anggapan seperti itu merupakan tafsir atas
Alkitab yang memunculkan sikap beragama
eksklusif (tertutup). Menurut Zending, gereja tidak
boleh bersinggungan dengan “dunia” di luar, baik
itu dunia agama lain maupun dunia budaya
(Dirjosanjoto, 2008:1-7).

Hegemoni dogma Zending sangat kuat
terhadap gereja-gereja yang tumbuh di Jawa
Tengah bagian Selatan dilaporkan dalam
persidangan Sinode pertama tahun 1931 di
Kebumen. Dalam persidangan tersebut dinyata-
Las babwa praktik-praktik keagamaan yang
termasuk agama para nenek-moyang, jarang terjadi di
“ (Dirjosanjoto, 2008:26).
Berdasarkan laporan persidangan Sinode tersebut,

Jemaat-jemaat

jelas bahwa Zending membangun konsep teologi
yang menempatkan budaya orang-orang Jawa
sebagai budaya Kafir dan harus dijauhkan dari
gereja. Bagi anggota jemaat yang masih melakukan
praktik budaya Jawa, maka harus menerima
pamerdi atau siasat gerejawi®. Pamerdi yang
diberikan kepada jemaat yang bersinggungan
dengan budaya adalah tidak diperkenankan
mengikuti sakramen Perjamuan Kudus. Selain itu
jemaat tersebut dapat diekskomunikasi atau
dikeluarkan dari keanggotaan gereja. Praktik-
praktik budaya yang dapat mendatangkan
pamerdi misalnya: bermain gamelan, nanggap
wayang, mengkhitankan anak, mengadakan
slametan atau kenduri bagi anggota keluarga yang,
meninggal, menyimpan keris atau senjata-senjata
lain yang keramat dan sebagainya. Jadi, teologi
Zending adalah teologi eksklusif yang memisahkan
gereja dengan dunia sekitarnya, termasuk
memisahkan jemaat dengan budaya warisan
nenek moyang mereka. Zending berpandangan

bahwa gereja tidak boleh dikotori hal-hal yang



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

223

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

mistik, magis, dan hal-hal lain yang berkaitan
dengan budaya Jawa, demikian pula gereja tidak
boleh berdialog dengan agama Islam karena sifat

gereja adalah suci melampaui segala sesuatu.

¢. Plantatio Ecclesia (Penanaman Gereja)

Metode penginjilan yang dilakukan oleh
Zending adalah plantatio ecclesia artinya gereja-
gereja yang berdiri di Jawa adalah gereja yang
harus sama persis keadaannya seperti di negeri
Belanda. Gereja Jawa adalah imitasi dari gereja
Belanda, sikap tersebut tampak dalam hal sistem
organisasi, dogma, bentuk bangunan (yang
mengacu pada model bangunan Eropa), pakaian
ibadah, instrumen musik (organ, orgel), teks
nyanyian (diterjemahkan dalam bahasa Jawa)
dan sistem pelarasan dalam musik (pelarasan
diatonis).

Metode penginjilan yang digunakan oleh
NGZV jelas memisahkan orang-orang Jawa
Kristen dengan budayanya. Kiister menggambar-
kan sikap eksklusif Zending tersebut dengan
gambaran Injil yang menaklukkan budaya, karena
menurut Zending gereja adalah buah karya Roh
Tuhan yang asalnya dari kekudusan, sedangkan
budaya adalah produk manusia yang dikuasai
oleh dosa, kebodohan, ketidak-tahuan dan
kelemahan (Kiister, 1993:17-28).

Figur 2. Skema arogansi Zending tempat Injil
dipisahkan dari budaya.

Figur 2 tersebut menunjukkan pandangan keras
gereja tempat Injil Yesus Kristus harus menakluk-
kan budaya tanpa kompromi. Kearogansian yang
dilakukan Zending dalam menyebarkan agama
Kristen di Jawa, menjadi faktor penyebab orang-
orang Jawa Kristen tercerabut total dari
budayanya. Menurut Zending, Injil adalah suci,
sedangkan budaya adalah profan, kafir, dan jahat.
Selanjutnya budaya dipandang Zending produk
sekuler, tidak suci, tidak bernilai dan dikuasi oleh
“roh kejahatan”. Orang-orang Jawa yang ber-
agama Kristen harus diselamatkan dari kuasa roh
kejahatan yang membelenggu mereka dan yang
menyebabkan mereka kehilangan keselamatan.
Dampak dari pandangan terhadap budaya ter-
sebut adalah gereja mudah sekali menjatuhkan
pamerdi atau siasat gerejawi kepada jemaat yang

melakukan praktik-praktik budaya.

3. Kemandirian Gereja Kristen Jawa Lepas dari
Zending

GKJ menjadi gereja mandiri pada tanggal 11
Februari 1931. Sejak kelahiran GK] tersebut dalam
setiap persidangan Sinode membahas pergumulan
atau masalah-masalah dari gereja-gereja lokal
berkaitan dengan konsep-konsep dogma, etika,
ekklesiologi, keuangan, dan sebagainya. Pergu-
mulan tersebut merupakan proses vang dijalani
GK]J dalam rangka menyadari hakikatnya sebagai
gereja, sehingga GKJ pada tahun 1990 GK]
memasuki fase mandiri. Kemandirian tersebut
dalam rangka membentuk jati diri sebagai gereja
etnis yang hidup di dalam konteks bangsa Indo-
nesia, dan menjadi gereja yang lepas dari Zending
atau gereja di Belanda. Kesadaran bahwa GK]
merupakan gereja etnis tampak dalam pandangan
GK] sendiri atas budaya, sehingga penerimaan
budaya oleh gereja hasil dari transformasi

pemikiran GK]J sendiri sejalan dengan per-

Unfiled Notes Page 10



224 ﬁm%

kembangan pemikiran, ilmu pengetahuan serta
konteks zaman. Sejak awal berdirinya GKJ sampai
dengan saat ini, terlihat jelas grafik perkembangan

pemikiran teologis sebagai berikut.

a. Kamizendingen ditengah Kemandirian®

Diskursus antara Injil dan budaya mengemuka
mulai persidangan Sinode I tahun 1931 di
Kebumen, dilanjutkan pada sidang-sidang
berikutnya ketika GKJ masih ada dalam pengaruh
dogma Zending. Akibat dari dogma Zending,
budaya Jawa disikapi sebagai sesuatu yang profan
dan harus dijauhkan dari Injil. Pergumulan antara
Injil dan budaya yang dimunculkan dalam
persidangan tersebut berdampak terhadap sikap
GK]J, maka pada masa awal-awal perkembangan-
nya, GK] masih memegang teguh teologi Barat
yang memisahkan antara Injil dan budaya. Injil
berada dalam ranah suci, mulia dan kudus karena
Injil merupakan buah penyataan inspirasi atau
ilham dari Tuhan kepada manusia. Injil tidak dapat
bersinggungan dengan apapun, termasuk budaya.
Sikap demikian dalam konteks kehidupan
bergereja menyebabkan jemaat GKJ berada dalam
ketercerabutan akar budaya. Di sisi lain budaya
dipandang sebagai buah pikiran manusia yang
dipenuhi mistik dan tidak mendatangkan
keselamatan bagi manusia. Budaya dipandang
sebagai buah pemikiran manusia yang kafir dan
perlu diilhami oleh firman Tuhan. Oleh karenaitu,
jemaat-jemaat yang tidak dapat melepaskan diri
dari budaya wajib untuk diarahkan kepada
pertobatan. Praktik-praktik budaya seperti kenduri,
nanggap ringgit (menanggap wayang kulit),
penabuh gamelan, mengkhitankan anak dan
lainnya, berakibat pada penjatuhan sangsi moral
dan hukuman gereja. Implikasi dari penghukum-
an tersebut adalah untuk sementara waktu jemaat
dikeluarkan dari gereja sampai mereka menyadari

kesalahannya.

Unfiled Notes Page 11

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

Sampai tahun 1966 GK] masih tetap bergumul
dengan persoalan antara Injil dan budaya, maka
diskursus antara Injil dan budaya tetap terjadi di
GK] walaupun Sinode GK]J telah sampai pada daur
persidangan IX. Pemikiran tentang Injil dan
budaya sampai pada periode tahun 1966
menyebabkan GK] masih berpandangan tegas
bahwa Injil dan budaya tidak dapat disatukan.
Dalam praktik bergereja, GK] tetap berprinsip
bahwa budaya tidak dapat dibawa ke dalam ritual
gereja karena mengakibatkan gereja sinkretis.
Pada tahun 1931 GK] menyatakan diri menjadi
gereja dewasa lepas dari Zending, tetapi pada
praktiknya sampai periode 1966 GKJ] masih
terhegemoni pemikiran Zending yang menolak

adanya sinergisme antara Injil dan budaya.

b. Dogma yang Kontekstual: Keterbukaan
Pemikiran Terhadap Budaya

Sikap kamizendingen GK] mulai tahun 1969
didekati secara serius, sehingga mulai tahun
tersebut pijar-pijar transformasi pandangan
teologis terhadap budaya mulai tampak.
Dirjosanjoto mencatat bahwa dalam Konsultasi
Pekabaran Injil Massal yang diadakan oleh
Deputat Sinode GK] (Seksi Kesaksian) mem-
buahkan pemikiran-pemikiran baru berkaitan
diskursus antara Injil dan budaya (Dirjosanjoto,
2008:313-321). Buah-buah pemikiran transfor-
matif tersebut berkembang terus sehingga pada
masa kini posisi GK] jelas dalam menanggapi
persoalan Injil dan budaya.

Dalam Pertemuan Konsultasi Pekabaran Injil
Massal, Deputat Sinode Seksi Kesaksian merumus-
kan pemaknaan baru berdasarkan pengajaran
Alkitab. Praktik kehidupan gereja menggunakan
paradigma baru, Konsultasi Pekabaran Injil
Massal merumuskan suatu pedoman untuk

menghadapi masalah adat yang telah mendarah



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

225

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

daging dalam kehidupan orang-orang Jawa
Kristen. Dalam pertemuan tersebut. Para utusan
berpendapat bahwa gereja diarahkan untuk
memberikan pemaknaan secara Kristiani terhadap
praktik-praktik budaya seperti khitanan, kenduri,
dan sebagainya. Usaha memberikan pemaknaan
baru terhadap praktik budaya tersebut
merupakan suatu jalan atas resistensi gereja
terhadap budaya. Pemaknaan baru yang
dimaksudkan oleh gereja adalah upaya gereja
untuk memberikan dasar-dasar Alkitabiah atas
pelaksanaan praktik-praktik budaya dalam tubuh
GKJ. Dengan demikian, eksistensi jemaat yang tidak
dapat dilepaskan dari konteks budaya dilindungi
oleh dogma gereja dan jemaat dapat memani-
festasikan penghayatan iman melalui media
budaya.

Konsultasi tersebut juga menghasilkan konsep
pemahaman dengan posisi adat vang secara
prinsip tidak bertentangan dengan iman Kristen
harus terus dipelihara. Sebaliknya jika esensi dari
adat tersebut bertentangan dengan pengajaran
Alkitab, maka harus ditolak dengan tegas. Konsep
pemikiran tersebut cenderung menempatkan
budaya atau adat sebagai media untuk ekspresi
iman jemaat, walaupun esensi dari budaya dan
adat telah diilhami oleh pengajaran Alkitab.
Contoh dari benih transformasi pemikiran teologis
adalah khitanan. Khitanan mulai zaman Zending
sampai periode tahun 1966 dilarang masuk ke
dalam tradisi kekristenan GKJ. Pada Konsultasi
Pekabaran Injil Massal tersebut khitanan dapat
diterima gereja sebagai sebuah tradisi baru, karena
khitanan mempunyai tujuan yang berkaitan
dengan alasan kesehatan.

Dari contoh transformasi pemikiran teologis
GKJ maka gereja memberi tempat yang layak

terhadap budava. Contoh dampak dari pijar-pijar

tranformasi pemikiran tersebut diterimanya
ritual kenduri atau selamatan tiga hari, tujuh hari,
empat puluh hari, dan seterusnya. Dalam pelak-
sanaan kenduri tersebut nilai-nilai kekristenan
ditempatkan di dalam ritual, sehingga kesan sin-
kretis hilang. Jemaat yang menanggap wayang
maupun menabuh gamelan tidak mendapatkan
siasat (hukuman) gerejawi lagi. Gereja justru
didorong untuk memberi tempat gamelan di
dalam gereja. Praktik-praktik budaya Jawa yang
lain sampai saat ini diterima oleh GKJ, dan
penerimaan tersebut berjalan tanpa hambatan
karena nilai-nilai Kristiani dimasukkan ke dalam
ritual-ritual yang dilakukan jemaat. Pemberian
makna Kristiani terhadap praktik-praktik budaya
Jawa menjadi dasar bagi GK] agar tidak terjatuh
pada sinkretisme.

Transformasi pemikiran teologi yang dimulai
tahun 1960 memunculkan pandangan-pandangan
vang dirumuskan dalam dogma GK].
Perkembangan pemikiran teologis terjadi, karena
realita sosio-kultural, demikian pula dengan ada
tantangan zaman yvang melahirkan sikap gereja
untuk memposisikan budaya sebagai ilham
pemberian Tuhan kepada manusia. Sikap GK]
tersebut menempatkan budaya dalam perspektif
baru dengan sudut pandang budaya bukan produk
dunia profan, tidak suci, dan kafir. Budaya
menjadi media untuk memuliakan Tuhan asal
budaya tersebut diilhami dengan pengajaran
Alkitab. Sikap resisten gereja terhadap budaya
pada awal perkembangan GK] didekati dengan
berbagai perspektif, baik itu Alkitabiah, historis
maupun pemaknaan. Oleh karena itu, pada masa
kini GKJ] memposisikan budaya sejajar dengan
Injil, yang tampak dalam praktik peribadatan
maupun ritual-ritual yvang dihidupi oleh jemaat

misalnya slametan.

Unfiled Notes Page 12



226 ﬂm%

Berdasarkan penafsiran atas Kitab Kejadian
1:26-28, GK] mengakui bahwa gereja menjadi
bagian dari konteks budaya Jawa yang hidup di
masyarakat. GKJ juga beranggapan bahwa
kebudayaan adalah segala sesuatu yang
merupakan hasil pemikiran manusia, baik dalam
produk yang sederhana maupun yang modern.
Pandangan tersebut merupakan sintesa dari
pemahaman tentang manusia melalui pengajaran
Alkitab. Di dalam Alkitab dinyatakan bahwa
manusia merupakan [mago Dei atau imitasi dari
Allah. Hal tersebut berarti manusia merupakan
perwakilan Allah di dunia ini, karena manusia
mempunyai kekuasaan, kewibawaan, kebaikan,
keinginan serta kehendak.

Dengan penghayatan bahwa manusia sebagai
perwakilan Allah di dunia menghasilkan
kebudayaan, maka buah karya manusia tersebut
tentu diilhami oleh Roh Tuhan. Apapun hasil
budaya manusia adalah buah karya Tuhan dalam
diri manusia itu sendiri, sehingga kebudayaan
perlu diberi penghargaan. Kebudayaan juga
diilhami oleh Roh Tuhan, maka kebudayaan harus
digunakan sebagai sarana untuk kemuliaan Tuhan.
Manifestasi dari konsep pemahaman teologis yang
demikian tampak di dalam praktik-praktik
kehidupan gereja pada masa kini. Gereja
memberikan tempat seluas-luasnya kepada
budaya dengan tujuan untuk menghargai harkat
manusia sebagai imitasi dari Allah dan juga untuk
memuliakan Tuhan Sang Pencipta. Dengan
demikian produk persidangan GK] tahun 2005
menjadi media bagi gereja dalam menentukan
identitasnya dengan jelas sebagai gereja etnis. GK]
merupakan gereja etnis yang bukan hanya
menggunakan bahasa Jawa sebagai produk
budaya manusia. Praktik-praktik budaya yang

lain dieksplorasi oleh gereja, sehingga penghayatan

Unfiled Notes Page 13

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

iman orang-orang Jawa vang beragama Kristen
tersebut semakin berkembang. Selain itu, jemaat
yang hidup di tengah budaya Jawa tidak akan
kehilangan identitasnya sebagai bagian dari

orang-orang Jawa.

c. Teologi Lokal sebagai Upaya Gereja
untuk Kembali Mengakar pada Budaya
Jawa

Transformasi pemikiran teologi GK] kaitannya
dengan budaya semakin tampak nyata.
Transformasi tersebut bukan hanya melalui
dogma gereja di dalam Pokok-Pokok Ajaran GKJ
yang, berisi sikap gereja terhadap budaya, tetapi
wacana gereja kembali kepada akar budaya Jawa
dilegalisasi dalam Sidang Sinode XXV GK]J di
Yogyakarta (Sinode, 2009:6). Legalisasi wacana
tentang teologi lokal tersebut untuk menjadi
landasan berpikir bagi gereja-gereja dalam
lingkup Sinode GK] yang mulai terbuka terhadap
budaya. Proses legalisasi wacana teologi lokal
dalam Sidang Sinode XXV GK] tersebut
merupakan sintesa dari pemahaman baru atas
teks Alkitab serta pergumulan-pergumulan yang
terjadi di gereja-gereja lokal. Melalui persidangan
Sinode tersebut gereja-gereja didorong untuk
mensosialisasikan, menghayati serta
mengembangkan teologi lokal (Sinode, 2009:6).
Urgensi sosialisasi, penghayatan serta
pengembangan teologi lokal tersebut, karena
semangat gereja untuk kembali kepada akar
budaya, kebutuhan gereja pada masa kini,
sehingga gereja berupaya mereduksi dampak
modernisasi dengan mengangkat budaya-budaya
lokal sebagai wahana perjumpaan gereja dengan
Tuhan, dan manifestasi penafsiran Alkitab era
modern adalah buah-buah pengajaran Alkitab
yang dirumuskan dalam dogma vang sifatnya

transformatif seiring dengan keadaan zaman.



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

227

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

Keputusan Sidang Sinode XXV tersebut,
memberikan satu alternatif pemahaman serta
paradigma baru dalam menjawab persoalan-
persoalan yang terjadi di gereja lokal, khususnya
hubungan antara Injil dan budaya. Demikian pula
keputusan tersebut juga menjadi dorongan bagi
GKJ yang berbasis budaya, agar gereja-gereja
mendialogkan Injil dan budaya di dalam

kehidupan pelayanan gereja.

Injil

Yesus f@?i Budaya

Kristus =

Figur 3. Skema dialogis antara Injil dan budaya.

Figur 3 tersebut menunjukkan usaha gereja
dalam mengakomodasi diskursus antara Injil dan
budaya. Injil dan budaya dapat bertemu dalam
suatu pemahaman baru, sehingga antara Injil dan
budaya tidak selalu terjadi ketegangan serta
permusuhan. Injil menerangi budaya demikian
pula budaya terbuka terhadap Injil, sehingga
kedua unsur tersebut bertemu dalam wacana-
wacana yang menimbulkan makna baru. Ketika
terjadi ketegangan antara Injil dan budaya, kedua
wacana tersebut disikapi gereja dengan sikap
kompromis.

Dengan wacana teologi lokal yang disosialisasi-
kan GK]J sejak 2009 diharapkan menjadi sarana
bagi gereja-gereja agar semakin menentukan
identitas di tengah pluralitas budaya. Kejelasan
identitas tentu berdampak terhadap sikap gereja,
sehingga budaya Jawa sebagai salah satu unsur
yang berasal dari luar gereja tidak dipandang

sebagai “musuh” yang harus dijauhkan dari

gereja. Budaya harus menjadi mitra dialog gereja
di dalam pengembangan penghayatan iman
jemaat dan kejelasan identitas yang berdampak

terhadap panggilan gereja di tengah masyarakat.

C. Musik Ibadah Kentrung Membangun
Panggilan Hidup Gereja

Pada tanggal 21 Mei 2008 GK] Pituruh
Purworejo mengadakan ibadah ucap syukur
ulang tahun pendewasaan gereja. Bersamaan
ibadah tersebut GK]J Pituruh Purworejo
membangun suasana ibadah yang khas bernuansa
Jawa, yaitu dengan menggunakan Kentrung sebagai
musik ibadah. Hal tersebut berarti ibadah ulang
tahun pendewasaan GK]J Pituruh ke 44, menjadi
awal ibadah yang menggunakan instrumen
kentrung. Penggunaan kentrung sebagai musik
ibadah di GK] Pituruh pada dasarnya tidak begitu
saja digunakan, tetapi selama kurang lebih
setahun kentrung dipergumulkan sebelum
dijadikan sebagai musik ibadah di GK] Pituruh
(Sukeri, 14 Juni 2011). Pergumulan tersebut
dirumuskan di dalam keputusan sidang majelis,
dan hasilnya mulai ibadah ulang tahun
pendewasaan GK] Pituruh ke 44 tersebut kentrung
menjadi musik ibadah resmi GK]J Pituruh. Oleh
Karena itu, sampai saat ini kentrung digunakan
dalam ibadah-ibadah hari Minggu di GK] Pituruh.

Atas dasar rancangan GK]J Pituruh menyeleng-
garakan ibadah alternatif menggunakan kentrung
sebagai musik ibadah, berdampak pada pe-
resmian kentrung sebagai pembangun atmosfir
ibadah di GKJ Pituruh. Kentrung menjadi pen-
damping instrumen serta repertoar Barat yang
digunakan dalam ibadah-ibadah hari Minggu.
Maka dibentuk kelompok Kentrung yang bernama
Asih Wirama. Pembentukan kelompok kentfrung dan

Unfiled Notes Page 14



228 Wé‘d% %‘

digunakannya kentrung dalam kehidupan gereja
bertujuan sebagai sarana lestarining budaya Jawi,
sarana manunggal, sarana panglipur, sarana
ngrembakanipun seni, sarana pakabaran Injil, sarana
pitepangan Kalayan masyarakat sakupenging greja, sarana
nuiwuhaken greget masamuzoan lan sarana tata rakiting
pangibadah (sarana pelestarian budaya Jawa,
sarana untuk bersatu, sarana untuk menghibur,
sarana untuk pengembangan seni, sarana untuk
pekabaran Injil, sarana untuk bersosialisasi
dengan masyarakat, sarana untuk menumbuhkan
semangat beribadah dan sarana untuk tata
ibadah) (Sukeri, 14 Juni 2011).

Dari tujuan-tujuan tersebut terkait dengan
peresmian kentrung sebagai musik ibadah GK]J
Pituruh adalah sebagai sarana untuk menyatukan
jemaat, sarana untuk menumbuhkan semangat
beribadah dan sarana untuk tata ibadah. Selain
itu tujuan penggunaan kentrung dalam gereja
adalah sebagai sarana untuk pekabaran Injil dan
juga sarana untuk bersosialisasi dengan masya-
rakat (Sukeri, 14 Juni 2011).

Kentrung yang digunakan dalam ibadah resmi
di GK]J Pituruh adalah wujud dari kesadaran
berteologi gereja lokal, sehingga kentrung dipahami
sebagai usaha mengikis hegemoni dogma serta
pandangan musik gereja yang berkiblat pada
Barat. Pembaratan yang telah dilakukan oleh
Zending berdampak terhadap pandangan teologi
serta praktik keagamaan yang mencerabut gereja
lokal dari akar budaya. Kentrung merupakan
manifestasi panggilan gereja dalam konteks
kekinian. Artinya bahwa kentrung bukan sekedar
seni pertunjukan yang dipentaskan dalam ibadah
gereja, namun kentrung berisi nilai-nilai panggilan
gereja di mana nilai-nilai tersebut harus
diamalkan gereja. Nilai-nilai yang ter-kandung

dalam kentrung merupakan sintesa dari berbagai

Unfiled Notes Page 15

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

pergumulan khususnya berkaitan dengan konteks
sosio-kultural GKJ Pituruh. Oleh karena itu, tugas
kewajiban tersebut dinyatakan secara tidak
langsung di dalam ibadah dengan dukungan salah
satu unsur penting yaitu musik ibadah.

Dengan pendekatan teologi lokal, maka Kentrung
vang digunakan untuk membangun atmosfir
ibadah tersebut mempunyai tujuan utama, yaitu
menyadarkan akan panggilan gereja. Panggilan
gereja vang dipahami oleh GKJ Pituruh tampak
dalam hal-hal sebagai berikut.

1. Pasamuwan Mardika™

Hegemoni musik Barat dalam ibadah GK]
sangat kuat, sehingga GK] memandang bahwa
kiblat musik ibadah adalah Barat. Musik ibadah
GK] yang berkiblat ke Barat tampak, misalnya
repertoar nyanyian ibadah yang diadopsi dari
Barat serta diterjemahkan di dalam bahasa Indo-
nesia dan juga bahasa Jawa, instrumen musik
vang digunakan adalah organ atau orgel demikian
juga instrumen full band yang sekarang banyak
digunakan di GKJ, musikalitas Barat yang
dipandang agung dan megah dalam rangka
membangun ibadah dan lain sebagainya.

Sejak kentrung digunakan dalam ibadah resmi
mingguan GK] Pituruh mulai tahun 2008, maka
konsep musik ibadah yang dipengaruhi
pandangan Barat mulai dikikis. GK] Pituruh
menentukan pilihan kepada Kentrung sebagai
wahana untuk mengikis pembaratan dalam unsur
musik ibadah. Hal tersebut menjadi bukti nyata
keterbukan paradigma musik ibadah yang
digumuli GK]J Pituruh berkaitan dengan panggilan
sebagai gereja berbasis budaya.

Salah satu harapan GK]J Pituruh dengan
berbagai praktik kehidupan bergereja yang

dibangun sampai dengan sekarang ini adalah



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

229

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

menjadi gereja yang gumantung tanpa canthelan. GKJ
Pituruh dalam segala praktik kehidupan
membawa jemaat kepada pemahaman bahwa
gereja lokal tidak harus tergantung mutlak pada
sistem ataupun dogma absolut, sehingga dogma
itu justru berdampak terhadap sikap gereja yang
eksklusif (tertutup). Gereja harus memfungsikan
diri agar iman jemaat terpelihara dan tugas
panggilan gereja sebagai pekabar Injil di tengah
masyarakat dapat dilakukan sebagaimana
mestinya (Mardiyanto, 10 Juli 2010). Konsep
pasamuian mardika menjadi sebuah ideologi yang
mendasari praktik kehidupan gereja dalam
berbagai aspeknya. Konsep pasamuwan mardika yang,
dibangun oleh GK] Pituruh setidaknya tampak di
dalam salah unsur gereja yaitu bangunan ibadah,
sehingga untuk menuju pada tujuan menjadi
pasamuwan kang mardika tersebut muncullah

premis-premis sebagai berikut.

a. Gerejayang Merdeka Dalam
Mengekspresikan Iman

Hampir 304 GK] vang berdiri di tanah Jawa
dalam hal musik ibadah berkiblat ke Barat.
Demikian kuat pengaruh Zending sehingga sampai
saat ini sebagian besar GK] menganggap bahwa
Barat dengan berbagai pandangan serta wacana
berpikirnya, dipandang lebih baik daripada
keariflan lokal beserta dengan seluruh produk
budaya. GKJ Pituruh membangun suatu konsep
gereja yang mardika, terutama untuk
mengekspresikan iman, maka Kentrung digunakan
sebagai musik ibadah. Ekspresi sebagai jemaat

yang mardika tampak dalam hal,

a.1. Instrumen Musik (Organologi)
Kentrung GKJ Pituruh menggunakan enam
instrumen (ricikan) yaitu Gambang, Gong,

Kemprung, Kempreng, Konthing, dan Kendang,

Gong
Kempreng
Kemprung

Kendang

Gambang

Gambar 1. Seperangkat instrumen Kentrung GKJ
Pituruh.

Pilihan GKJ Pituruh menggunakan kentrung
sebagai musik ibadah bukan hanya untuk
mengikis dominasi musik Barat tetapi kentrung
dipandang sebagai instrumen musik warisan
nenek moyang yang dapat digunakan dalam
membangun rasa beribadah di gereja. Kentrung juga
dipandang sebagai instrumen yang mempunyai
nilai seni tinggi di samping instrumen Barat yang
telah menguasai musik ibadah GK]J. Penggunaan
kentrung dalam ibadah di GK] Pituruh adalah
wahana untuk menuju gereja mardika atau bebas
dari pengaruh budaya asing yang membumi
dalam kehidupan GKJ (Mardiyanto, 14 Juni 2011).

Kesadaran terhadap pengaruh superioritas
musik Barat dalam membangun ibadah di GK]
menjadi faktor lahir keberanian GK] Pituruh
dalam menggeser instrumen Barat. Proses untuk
menggeser posisi instrumen Barat dalam musik
ibadah tersebut melalui pergumulan-pergumulan
selama kurang lebih satu tahun. Pilihan
menggunakan kentrung dalam ibadah ulang tahun
pendewasaan GK] Pituruh tahun 2008,
merupakan saat gereja tersebut menyatakan diri
lepas dari hegemoni musik Barat. Dengan demikian
jelas bahwa kentrung mempunyai makna
kemerdekaan GK]J Pituruh dalam mengekspresi-

kan iman dalam ibadah resmi, sehingga dengan

Unfiled Notes Page 16



2 DRt

penggunaan kentrung tersebut GKJ Pituruh
menghayati tugas panggilan gereja untuk
membawa pembebasan pada pihak yang

tertindas.

a.2. Sistem Pelarasan

Sistem pelarasan musik yang digunakan pada
ibadah GK] adalah sistem pelarasan diatonis,
karena instrumen yang digunakan dalam ibadah
seperti piano, organ, orgel, dan keyboard. GK]
Pituruh menggunakan kentrung dalam ibadah
dengan sistem pelarasan pentatonis baik itu slendro
maupun pelog, yaitu dengan menggunakan dua
perangkat instrumen Gambang slendro dan pelog.
Penggunaan gambang tersebut tergantung dari
repertoar yang dinyanyikan. Nada-nada
pentatonik tersebut muncul melalui gambang
sebagai nuntun sckar yaitu permainan beberapa
nada untuk memunculkan /aras yang membantu
waranggana (penyanyi) dan jemaat dalam
mengawali serta menyanyikan lagu-lagu ibadah
secara utuh. Apabila tidak dituntun dengan
gambang tentu saja jemaat akan kesulitan dalam
mengambil nada maupun menyanyikan sebuah
lagu dengan utuh (Sukeri, 14 Juni 2011). Oleh
karena itu gambang menjadi penentu nada-nada
dalam repertoar ibadah.

Lagu-lagu ibadah yang dinyanyikan dengan
menggunakan sistem pelarasan pentatonik
tersebut, awalnya memang sulit dinyanyikan oleh
jemaat karena belum terbiasa, namun karena
kentrung telah resmi menjadi musik ibadah di GK]
Pituruh maka jemaat semakin lama terbiasa
menyanyikan beberapa repertoar dalam ibadah
dengan menggunakan instrumen kentrung
(Sugiyono, 13 Juni 2010). Hal tersebut tampak
dalam persiapan-persiapan yang dilakukan

menjelang ibadah. Setiap hari Kamis kelompok

Unfiled Notes Page 17

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

Kentrung Asih Wirama tersebut melakukan proses
latihan yang dimulai dengan pemilihan lagu dan
juga penghayatan pemaknaan atas lagu-lagu
dikaitkan dengan kalender gerejawi, sampai
dengan menyelaraskan antara waranggana dengan
gambang sebagai panuntun sekar.

Ketika beberapa repertoar diambil dari Kidung
Pasamuwan Kristen (KPK) di mana KPK tersebut
menggunakan sistem pelarasan diatonis, maka
terdapat masalah, karena sistem pelarasan
pentatonis tidak terdapat nada 4 dan 7. Oleh
karena itu dalam menyanyikan beberapa
repertoar yang terdapat nada 4 dan 7 menurut
notasi Cheve, mengakibatkan munculnya nada
yang disebut dengan istilah “boten cocog” atau
“boten saged pleng” (Suwarno, 20 Maret 2011)".
Nada-nada yang dihasilkan oleh pukulan
gambang berbarengan dengan jemaat yang
menyanyi menampakkan nada-nada yang “boten
cocog”. Namun demikian, perbedaan frekuensi
antara pelarasan diatonis dan pentatonis yang
bersinergi di dalam ibadah dengan menggunakan
kentrung memunculkan rasa tersendiri. Ketidak-
sinkronan pelarasan diatonis dan pentatonis yang
muncul dalam ibadah di GK]J Pituruh tersebut
dengan istilah kapireng pales nanging kepénak
(Jemingan dan Sukatmi, 15 Juni 2010)".

Penggunaan sistem nada diatonis atau notasi
Cheve dengan pelarasan pentatonis dalam kentring
di GKJ Pituruh, merupakan upaya pendegradasian
musik Barat yang telah menguasai pemahaman
musik GK]J secara keseluruhan. Jemaat mardika
bukan hanya terletak pada keterbukaan wawasan
dan wacana berteologi, tetapi nyanyian lagu-lagu
ibadah yang menggunakan sistem pelarasan
pentatonis merupakan wujud ekpresi
kemerdekaan perjumpaan umat dengan Tuhan
dalam ibadah (Mardiyanto, 11 Juni 2010). Dengan



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

231

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

demikian penggunaan sistem pelarasan diatonis
ke pentatonis dan juga nada-nada yang “boten
cocog” dalam nyanyian ibadah di GK] Pituruh
dipahami sebagai wujud kebebasan ekspresi umat
kepada Tuhan. Tuhan tentu tidak akan
memandang salah nada-nada yang dinvanyikan
oleh jemaat dan penggunaan sistem pelarasan
diatonis dalam instrumen pentatonis tersebut,
merupakan salah satu upaya membentuk
karakter ibadah vang bernuansa Jawa
(Mardivanto, 11 Juni 2010).

b. Repertoar Musik Ibadah

Repertoar yang digunakan GK]J Pituruh dalam
ibadah diambil dari lagu-lagu yang terdapat di
dalam Kidung Pasamuwan Kristen. Pemilihan
lagu-lagu ibadah disesuaikan dengan suasana
yang dibentuk dalam liturgi, artinya bahwa untuk
membentuk suasana pujian maka lagu-lagu yang
diambil adalah teks-teks yvang berisi pujian
kepada Tuhan. Dalam kebutuhan membangun
suasana pertobatan umat, maka teks-teks yvang
dipilih adalah teks yang berisi penyesalan umat
atas dosa dan kesalahan yang dilakukan. Dalam
membangun suasana ibadah dengan mengguna-
kan kentrung, beberapa repertoar dari genre lain juga
digunakan dalam ibadah di GK]J Pituruh. Salah
satu dari genre tersebut adalah lagu-lagu campur
sari vang hidup dan berkembang di kalangan
masyarakat. Lagu-lagu campur sari yang popu-
lar di masyarakat diadopsi notasinya, sedangkan
teks diganti dengan teks-teks yang bernuansa atau
berisi pengajaran Kristen. Contoh repertoar
kentrung GKJ Pituruh yang mengadopsi lagu
campur sari.

MURIH RAHAYU
(kapethik saking lelagon Waru Dheyong)
Bayemé dipethik

ayemé yen ndherék Gusti

rahayu tyang apes

tyang mlarat ing budi

tan ngendelken awak

tansah suméndhé mring Gusti
Nandur kurma neng pinggir dalan
agama ja dinggo dolanan

rahayu tyang nangis

wit kathah panerak

sedhihe daturken

mring Gusti Yésus Pamarta
Mangan jadah ana ngempeér
ngibadah ja padha pamer

rahayu tyang luwih

lan kasatan manah

ngorong dennya péngin

gesang tentrent lahir batin

Terjemahan dari teks tersebut:
MENGUPAYAKAN KEBAHAGIAAN
(diambil dari lagu Waru Dhoyong)

Bayvam dipetik

tentram jika mengikut Tuhan
berbahagialah manusia vang dosa
manusia yang merendahkan hati
tidak mengandalkan dirinva sendiri
hanya berserah kepada Tuhan

Menanam kurma di pinggir jalan

agama jangan dibuat mainan
berbahagialah orang vang menyesal
karena pelanggarannya
kesedihan dibawa
kepada Tuhan Yesus sang perantara

Makan jadah di teras

beribadah jangan dipamerkan
berbahagialah orang yang hatinya kaya
dan meredam amarah
senantiasa merasa haus

untuk hidup tenteram lahir batin

Unfiled Notes Page 18



232 ﬁé‘/{% %ﬂ'

Lagu-lagu campur sari seperti contoh tersebut,
dengan teks berisi pengajaran Kristen merupakan
suatu keberanian GKJ Pituruh dalam mengadopsi
lagu-lagu yang berkembang di tengah masya-
rakat. Pengadopsian lagu-lagu campur sari
tersebut merupakan sarana untuk membangun
suasana ibadah agar lebih santai, namun tetap
terjaga sisi religiusnya. Pengadopsian campur sari
digunakan dalam ibadah membantu jemaat di
dalam menyanyikan beberapa repertoar lagu
ibadah, karena notasi campur sari telah biasa
didengar oleh jemaat (Sukeri, 16 Juni 2011).

Pengadopsian lagu-lagu campur sari yang diisi
dengan teks-teks berdasarkan pengajaran Kristen
tersebut, tidak semata-mata untuk memudahkan
jemaat di dalam menyanyikan beberapa
repertoar. Pengadopsian tersebut menjadi bukti
keterbukaan wacana GK] Pituruh terhadap
khasanah musik yang berkembang di tengah
masyarakat, sehingga dengan pengadopsian
tersebut menunjukkan pula pendegradasian
hegemoni musik Barat (Mardiyanto, 16 Juni 2011).
Pengadopsian lagu-lagu campursari yang
digunakan di dalam ibadah, merupakan bukti
penerimaan GK]J Pituruh terhadap lagu-lagu
campursari yang berkembang di masyarakat.
Campursari identik dengan pesinden yang cantik,
bertubuh seksi dan sekedar menghibur penonton,
sehingga pandangan tersebut memposisikan
campur sari sebagai genre musik yang bernilai seni
maupun nilai estetis rendah. Campursari
dipandang murahan, karena pangsa pasar
peminat campur sari adalah masyarakat golongan
menengah ke bawah.

Pandangan yang negatif tentang campursari
tersebut dipahami sebagai sebuah fenomena untuk
disikapi dengan arif dan bijak oleh gereja.

Pengalaman hidup jemaat secara konkret perlu

Unfiled Notes Page 19

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

didialogkan dengan Alkitab dan dilakukan dengan
tindakan alternatif-kreatif termasuk budaya yang
dihidupi oleh warga gereja (Pudjaprijatma,
2010:xxi). Maka GKJ Pituruh melakukan suatu
terobosan dengan memberi tempat kepada lagu-
lagu campursari (yang dipandang rendah dan
murahan), masuk ke dalam ranah ibadah yang suci
dan agung. Campursari digunakan GK] Pituruh
sebagai khasanah dalam bangunan musik ibadah,
sehingga dengan lagu-lagu campur sari tersebut,
jemaat diajak menikmati ibadah dan mengalami
perjumpaan dengan Tuhan walaupun meng-
gunakan media budaya masyarakat. Dengan
demikian repertoar dalam ibadah yang meng-
gunakan genre campursari, merupakan simbol
kebebasan GK]J Pituruh dalam mengekspresikan

iman kepada Tuhan.

c. Gereja yang Merdeka Bergaul dengan
Budaya Jawa

Diskursus antara Injil dan budaya vang
muncul di tengah jemaat, demikian pula dorongan
dari Sinode GKJ agar gereja-gereja lokal kembali
kepada akar budaya, disintesakan GK] Pituruh
dalam pandangan teologi lokal mereka. GK]
Pituruh menempatkan budaya sebagai bagian
dari iman mereka, sehingga melalui budaya jemaat
dapat mengekspresikan iman kepada Tuhan.
Produk budaya seperti kentrung bukan suatu
sarana untuk pertunjukan saja, tetapi dengan
kentrung merupakan simbol yang bermakna
signifikan dan berdampak dalam panggilan gereja.

Kebaruan paradigma berbudaya dalam
praktik kehidupan GKJ Pituruh yang dimulai
tahun 2008, mendapat kekuatan yang mendasar
melalui keputusan Sidang Sinode XXV GK] tahun
2009, terutama tentang dorongan bagi GK] dalam
mengembangkan teologi lokal. Kebaruan yang
tampak melalui kentrung dalam ibadah merupa-
kan pembuka jalan bagi perkembangan wacana



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

233

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

teologi lokal di gereja lokal, sehingga melalui
keterbukaan wacana tersebut menambah
semangat jemaat dalam rangka melaksanakan
tugas panggilan di tengah pluralitas masyarakat
Jawa. Realita gereja merupakan bagian dari
masyarakat, menjadi salah faktor penentu
keterbukaan GK] Pituruh terhadap budaya lokal.
Oleh karena itu, kentrung dalam ibadah di GKJ
Pituruh menjadi ikon kebebasan gereja dari
hegemoni paradigma Zending dan menjadi ikon
reaksi kebekuan gereja untuk bergaul kembali
dengan budaya Jawa yang telah dicerabut oleh

tirani Zending,

2. Ibadah yang Njawani”

Dalam Pokok-pokok Ajaran Gereja GK]
dinyatakan bahwa GK] menghormati keberadaan
budaya, artinya gereja memberi penghormatan
terhadap budaya yaitu dengan menggunakan
produk budaya sebagai sarana untuk kemuliaan
Tuhan (Sinode, 2005:60). Melalui rumusan dogma
tentang kebudayaan tersebut, menjadi bukti
keterbukaan paradigma GK] dengan mendorong
gereja-gereja lokal untuk berdialog dengan
budaya. Dengan demikian,budaya juga menjadi
bagian hidup dari gereja untuk memuliakan Sang,
Pencipta.

Dogma GK] tentang kebudayaan tersebut
menjadi salah satu faktor keterbukaan GKJ Pituruh
terhadap budaya. Sikap terbuka tersebut tampak
dalam ibadah GK] Pituruh, sehingga ibadah yang
dibangun menjadi wahana untuk mengantisipasi
diskursus antara ajaran Injil dan praktik-praktik
budaya yang hidup dalam realita sosial jemaat.
Melalui kentrung yang digunakan di dalam ibadah
sejak tahun 2008, muncul pula terminologi gereja
yang njawani.

Usaha GK] Pituruh dalam mewujudkan

harapan menjadi gereja yang njawani tersebut,

dengan cara menampilkan budaya Jawa melalui
ibadah, sehingga terbangun kejawaan dalam
pengertian yang lebih luas dan tampak dalam hal-

hal sebagai berikut.

a. Pakaian pelayan

GK]J Pituruh yang telah menetapkan kentrung
sebagai musik ibadah menimbulkan dampak
bukan hanya pada suasana ibadah dengan suara
tetabuhan yang khas dari instrumen tradisional,
tetapi dalam penyajian kentrung dan juga pelayan
ibadah yaitu pendeta memakai pakaian
tradisional Jawa. Penggunaan pakaian adat Jawa
dalam ibadah tersebut diharapkan membawa
dampak psikologis bagi jemaat, sehingga yang
dilihat secara visual oleh jemaat tersebut

menumbuhkan rasa kejawaan dalam pemikiran

jemaat.

Gambar 2. Penabuh kentrung lengkap dengan
pakaian adat Jawa dalam setiap penyajian.
(Foto Petrus Mardiyanto, 2010)

Penggunaan pakaian Jawa dalam ibadah gereja
bertujuan menyelaraskan para penabuh dengan
instrumen kentrung, sehingga antara pakaian
penabuh dengan suasana ibadah yang njawani
dapat sinkron. Untuk waranggana dalam setiap
penyajian kentrung tidak selalu memakai pakaian
adat Jawa. Pakaian waranggana yang dipakai dalam
melayankan ibadah memakai pakaian putih atau

batik, sesuai dengan kesepakatan, tetapi untuk

Unfiled Notes Page 20



o DRt

para penabuh selalu memakai pakaian adat Jawa
dalam penyajian kentrung. Perbedaan kostum
antara penabuh dengan waranggana tersebut
karena alasan kepraktisan. Para penabuh yang
umumnya pria, dalam mempersiapkan diri
memakai pakaian adat Jawa lebih cepat dan tidak
terlalu banyak asesoris. Apabilawaranggana dalam
setiap penyajian kentrung memakai pakaian adat
Jawa, dipandang terlalu merepotkan dan mem-
butuhkan waktu persiapan yang lama.

Pakaian adat Jawa yang mulai masuk dalam
ibadah di GK] Pituruh sejak tahun 2008 tersebut
berkaitan dengan ketetapan penggunaan kentrung
sebagai musik ibadah, bukan hanya sekedar
sinkronisasi instrumen, penabuh dan kostum,
tetapi pakaian adat Jawa yang dipakai tersebut
membawa dampak secara psikologis kepada
jemaat, sehingga harapan membangun gereja
vang njawani tersebut semakin kuat didukung

visualisasi.

b. Bahasa Pengantar

GK]J Pituruh masuk kategori gereja pedesaan,
karena berada di Kecamatan Pituruh, sekitar 25
kilometer arah Utara dari Kutoarjo. Jumlah jemaat
gereja tersebut 70 warga dewasa dan 20 warga
anak-anak. Sejak gereja tersebut berdiri, bahasa
pengantar yang digunakan adalah bahasa Jawa.
Penggunaan bahasa Jawa sebagai bahasa
pengantar merupakan sarana aktualisasi jati diri
sebagai gereja berlatar belakang budaya Jawa.
Selain itu penggunaan bahasa Jawa di GK] Pituruh
menjadi wahana untuk mendidik jemaat menuju
cita-cita sebagai gereja yang dekat dengan budaya
Jawa. Dalam Sidang Sinode IX tahun 1964 dibahas
bahwa bahasa Indonesia menjadi bahasa resmi
dalam tubuh GK]J. Dampak dari keputusan
tersebut adalah bahasa surat menyurat, dokumen
gereja, akta rapat, notula rapat termasuk ibadah

Unfiled Notes Page 21

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

resmi mempergunakan Bahasa Indonesia (Sinode,
1964:53). Apabila jemaat tidak dididik dengan cara
mendengarkan pengantar bahasa Jawa dalam
setiap pelayanan termasuk di dalam ibadah, maka
ehere satet m oesteat geieis pees Hj@wani akan
mengalami kendala. Setidaknya generasi muda
yang ada di gereja tersebut telah terdidik melalui
bahasa, sehingga gereja berharap generasi muda
GK] Pituruh semakin mencintai kebudayaan Jawa
(Mardiyanto, 16 Juni 2011).

c. Instrumen Musik Ibadah

Penggunaan kentrung sebagai musik ibadah
bertujuan membangun suasana ibadah yang
njawani. Oleh karena itu, dengan suara tetabuhan
yang dihasilkan instrumen, musikalitas Jawa yang
muncul dari penyajian kentrung dan wujud fisik
penyajian kentrung dalam ibadah di GKJ Pituruh
merupakan cara untuk membangun suasana
kejawaan di dalam ibadah gereja. Pada abad XIX
Zending telah memisahkan orang-orang Jawa
dengan budaya, bahkan ada usaha dari Zending
untuk menjauhkan gereja dari kecenderungan
sinkretisme (Prier, 1999:11-12). Usaha inkulturasi
gereja Protestan merupakan pendegradasian
paradigma Barat yang menguasai gereja Protestan
di Indonesia (Prier, 1999:11-12). Berdasarkan
kenyataan bahwa GK] termasuk gereja hasil
penginjilan Zending dari Belanda dan dalam
praktik kehidupan GKJ dicerabut dari akar
budaya, maka GK] Pituruh menentukan sikap
untuk kembali kepada budaya Jawa. Oleh karena
itu, kentrung sebagai produk budaya Jawa dipilih
dan digunakan sebagai musik ibadah, agar jemaat
GK] Pituruh menghayati serta menghidupi

budaya sebagai sarana untuk memuliakan Tuhan.

3. Ibadah yang Bersahaja
Kondisi jemaat GKJ Pituruh yang ada di

wilayah pedesaan tidak mampu menjangkau



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

235

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

harga alat-alat musik elektrik yang beragam.
Pendapatan GK]J Pituruh dari persembahan jemaat
selama satu bulan, tidak lebih dari satu juta ru-
piah. Oleh karena itu GK] Pituruh tidak mampu
membeli alat-alat musik elektrik yang baru untuk
musik ibadah (Mardiyanto, 16 Juni 2011). Ketika
gereja mendapat bantuan finansial dari luar gereja
pada tahun 2008, melalui kesepakatan bersama,
bantuan tersebut digunakan untuk membeli
instrumen musik ibadah. Pilihan jemaat untuk
pembelian instrumen musik ibadah adalah
seperangkat kentrung.

Instrumen tradisional dalam hal musikalitas
seringkali dipandang berkualitas rendah dan
kuno. Instrumen tersebut juga dianggap tidak
pantas untuk digunakan dalam ibadah gereja,
karena berasal dari wilayah profan. Dikotomi
tersebut tidak harus terjadi dalam gereja, karena
produk budaya yang dipandang kafir dan profan
ketika digunakan dengan motivasi memuliakan
Tuhan akan membawa dampak dalam kehidupan
iman jemaat (Prier, 1987:21). Kentrung yang
digunakan GK] Pituruh sebagai simbol
kesahajaan diharapkan membawa dampak dalam
praktik kehidupan jemaat yang dilatarbelakangi
kesederhanaan. Dengan kondisi yang sederhana
tersebut tidak menyurutkan panggilan gereja
dalam menyatakan damai sejahtera baik di tengah

masyarakat.

4. Ibadah yang Transenden-Religius

Kentrung yang digunakan di dalam ibadah di
GK]J Pituruh pada dasarnya juga membentuk
suasana ibadah vang luruh dan agung'. Masing-
masing instrumen baik itu kemprung, kempreng,
gambang, konthing, kendang, dan gong ketika
ditabuh menghasilkan suara yang khas, sehingga
berdampak terhadap atmosfir dalam ibadah.

Komposisi masing-masing instrumen ketika

ditata sedemikian rupa memunculkan suasana

sebagai berikut.

a. Magis

Ibadah vang bernuansa magis tidak harus
dihubungkan dengan kondisi trans (trance) atau di
luar kesadaran manusia seperti dalam tarian
tradisional misalnya kuda lumping. Ibadah di GK]
Pituruh dengan menggunakan kentrung tidak
membawa dampak trance kepada jemaat. Kentrung
vang ditabuh membangun suasana yvang magis,
vang membawa kesadaran jemaat untuk
menikmati perjumpaannya dengan Tuhan di
dalam ibadah. Kehadiran Tuhan dalam kehidupan
umat tampak dalam suasana batin umat yang
damai sejahtera (tentrent).

Suasana magis muncul melalui suara masing-
masing instrumen yang ditata dengan komposisi
vang seimbang. Masing-masing instrumen
menimbulkan bunyi atau timbre dengan resonan-
si yang berbeda-beda, sehingga dari kemprung,
kempreng, kendang, dan gong (instrumen yang
tergolong perangkat membran) menghasilkan
bunyi dengan frekuensi yang tidak dapat dihasil-
kan oleh alat musik elektrik. Suasana magis lebih
tampak ketika dalam ketukan atau hitungan berat
gong dipukul, sehingga getaran suaranya
memenuhi ruang ibadah bahkan resonansinya
sampai ke luar dari gedung gereja. Resonansi dari
instrumen-instrumen kentrung tersebut menim-
bulkan suasana batin yang tergetar, terutama
ketika gong ditabuh dan dengan menggunakan
Kentrung, ibadah terkesan wingit di GKJ Pirutuh
tersebut tidak akan dijumpai di GKJ lain®.

b. Transendental

GKJ Pituruh menempatkan kentrung sebagai
sarana untuk membangun hubungan yang
transendental kepada Tuhan. Suasana transenden-

Unfiled Notes Page 22



S DRt

tal tersebut muncul ketika para pelayan ibadah
dan penabuh kentrung melakukan tugasnya dengan
sungguh-sungguh, sehingga jemaat yang hadir
dalam ibadah tersebut benar-benar menikmati
suasana ibadah dan bukan sekedar melihat
pertunjukan kentrung dalam ibadah mereka
(Mardiyanto, 12 Juli 2010). Faktor kebiasaan atau
rutinitas dapat menjadi penyebab sebuah gereja
menyelenggarakan ibadah dengan persiapan yang
kurang, sehingga membuat jemaat merasa jenuh
atau tidak mendapatkan kebangunan iman. Hal
tersebut diperhatikan oleh GK] Pituruh, sehingga
dengan penggunaan kentrung dalam ibadah, gereja
tersebut mengupayakan suasana yang baru
terbangun dan berdampak terhadap kerinduan

jemaat untuk beribadah.

¢. Anamnese

Hakikat dari ibadah adalah sebuah ananmnese
atau pengenangan terhadap peristiwa penye-
lamatan Allah yang dinyatakan secara khusus
melalui sejarah kehidupan Yesus Kristus. Dalam
tatanan liturgi GKJ jemaat didorong untuk
menikmati perjumpaannya dengan Tuhan,
sehingga terjadi hubungan dialog-simbolis,
artinya dalam ibadah tersebut jemaat disapa
Tuhan dan menyapa Tuhan melalui unsur-unsur
liturgi. Penggunaan kentrung dalam ibadah
menjadi media agar proses pengenangan peristiwa
penyelamatan Allah kepada umat membawa
dampak dalam kehidupan iman jemaat gereja
tersebut. Sumber daya manusia yang menguasai
musik di GKJ Pituruh sangat minim, mengingat
gereja tersebut tergolong gereja pedesaan. GK]
Pituruh kesulitan untuk mendidik generasi yang
dapat memainkan alat musik elektrik atau key-
board, namun masih ada peluang mendidik jemaat
(dalam hal ini generasi muda) untuk menabuh

kentrung. Oleh karena itu, kentrung menjadi pilihan

Unfiled Notes Page 23

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

GK]J Pituruh sebagai media yang menghantarkan
jemaat untuk mengalami perjumpaan dengan
Tuhan dalam ibadah.

5. Gereja Tanpa “Tembok Pemisah”
Umumnya ibadah GK] diwarnai oleh suasana
yang secara tidak langsung dibedakan. Pembedaan
itu terjadi, karena perbedaan dua unsur peserta
ibadah yaitu para pejabat gerejawi (majelis) dan
kaum awam (jemaat). Pembedaan tersebut

tampak dalam beberapa hal sebagai berikut.

a. Ibadahyang Mardika adalah Leburnya
Batas Kaum Klerus dan Jemaat

Ketika kentrung telah diresmikan sebagai musik
ibadah di GK]J Pituruh tahun 2008, maka
berdampak pada tata ruang ibadah. Area yang
biasanya digunakan kaum klerus (majelis atau
pejabat gereja) ditempati oleh para penabuh
kentrung, sehingga area duduk majelis harus
berbaur dengan jemaat (lihat gambar 3). Dalam
penataan ruang ibadah di GK]J secara umum area
altar digunakan untuk area berkhotbah melalui
mimbar dan juga area tempat duduk majelis
gereja. Namun, jemaat GK]J Pituruh menggunakan
area tempat duduk para pejabat gereja sebagai
tempat untuk nabuh kentrung. Perubahan
pemaknaan area suci tersebut didasarkan atas

pemahaman sebagai berikut.

a.1. Yesus Kristus Menghapus Batas Tegas
Antara Umat dan Allah

Dalam terminologi Alkitab kehadiran Yesus
Kristus sebagai juru selamat merupakan peng-
hapus batasan antara Tuhan dan umat, sehingga
umat dan Tuhan dapat bertemu dalam kondisi
yang akrab atau intim, baik melalui doa maupun
ibadah. Konsep Alkitabiah tersebut menjadi dasar

bagi GK]J Pituruh dalam menempatkan kentrung



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

237

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

sebagai bagian integral ibadah, sehingga area
pemain kentrung tidak harus ditempatkan di area
yang jauh dari altar. Kentrung dipahami sebagai
sarana untuk membangun keintiman dengan
Tuhan di dalam ibadah. Oleh karena itu, tempat
duduk para pemain kentrung sengaja di tempatkan
di area duduk para pejabat gerejawi. Area altar
oleh GKJ lain dipandang sakral, namun oleh GKJ
Pituruh dipandang sebagai area perjumpaan yang
intim antara Tuhan dengan umat (lihat gambar
4). Dengan konsep yang demikian maka kentrung
juga dipahami sebagai manifestasi kehadiran
Kristus di dalam ibadah, yang menyapa umat
dengan sangat dekat dan intim, sehingga
terbangun suasana ibadah yang tanpa batas.
Suasana perjumpaan umat dan Tuhan terbangun,
karena faktor penempatan instrumen kentrung di

wilayah suci (Mardiyanto, 8 Juli 2010).

C

Gambar 3. Ruang Ibadah GK] pada masa kini yang
terbagi untuk membedakan area duduk pejabat
gerejawi dan jemaat. A adalah area altar, B adalah
area tempat duduk majelis gereja dan C adalah
area tempat duduk jemaat.

(Foto Cahyo, 2010)

a.2. Duduk Bersila Sebagai Wujud
Kerendahan Hati

Para penabuh kentrung yang ada di area altar

tersebut dalam posisi duduk bersila, karena

kentrung merupakan instrumen membrane, yang
cara memainkannya dengan posisi duduk, maka
kentrung yang digunakan dalam ibadah GK]
Pituruh juga dimainkan dengan posisi duduk
bersila. Posisi duduk bersila mempunyai makna,
bahwa kentrung merupakan manifestasi kehadiran
Kristus yang menghapus batas perjumpaan Tuhan
dan umat, dan dengan demikian kentrung
menampakkan kerendahan hati Kristus dalam
rangka melakukan karya menyelamatkan umat

manusia (Mardiyanto, 8 Juli 2010).

Gambear 4. Para penabuh kentrung dan waranggana
vang duduk bersila di altar GK]J Pituruh.
(Foto Petrus Mardiyanto, 2009)

Ditinjau dari perspektif Alkitab, kehadiran
Yesus Kristus sebagai penyelamat manusia
didasari oleh sikap kerendahan. Yesus berkenan
meninggalkan kemuliaan atau sorga dan turun ke
dunia berwujud manusia. Dengan dasar tersebut
GK]J Pituruh mengimplementasikan sikap
kerendahan Kristus, dengan posisi duduk pemain
kentrung yang bersila menghadap ke area duduk
jemaat. Posisi duduk bersila menghadap ke jemaat
dipahami sebagai sebuah tanda kerendahan hati
Kristus dalam melayani jemaat. Yesus Kristus
berkenan menghadapkan diri dan melayani umat
dengan sikap kerendahan, sehingga Yesus Kristus

rela mengorbankan harga diri-Nya demi

Unfiled Notes Page 24



s DRt

keselamatan manusia. Dasar iman tersebut
diwujudkan di dalam pelayanan para penabuh
kentrung, sebagai tanda Yesus Kristus berkenan

hadir, merendahkan diri, dan melayani umat.

b. Semiotik Kentrung dan Panggilan Gereja

Keberanian jemaat GK] Pituruh menempatkan
instrumen serta penabuh kentrung di area suci atau
altar, merupakan suatu langkah baru dalam
mensintesakan berbagai pengajaran atau nilai-
nilai yang terkandung dalam Alkitab. Keberanian
tersebut merupakan manifestasi dari bangunan
teologi lokal jemaat GK] Pituruh yang memandang
bahwa kentrung bukan instrumen yang profan dan
non suci. Penggunaan kentrung merupakan
terobosan baru bagi GK] Pituruh dalam
menembus dinding pemisah antara kaum klerus
(majelis) dan kaum awam (jemaat).

Dengan bangunan teologi yang termanifestasi-
kan melalui tata ruang ibadah GK]J Pituruh, maka
kentrung diposisikan mempunyai makna bagi
kehidupan GK] Pituruh itu sendiri. Kentrung
tersebut merupakan simbol atas panggilan gereja,
sehingga kentrung mempunai makna sebagai
berikut.

b.1. Gereja yang Egaliter Berkarakter
Sebagai Pelayan

Dalam terminologi Alkitab Yesus Kristus
disebut sebagai pelayan, sehingga kehadiran-Nya
di dalam sejarah merupakan kehadiran untuk
melayani. Penyelamatan dunia melalui peristiwa
kematian dan kebangkitan Yesus Kristus
merupakan puncak dari panggilan pelayanan
vang dilakukan oleh Yesus Kristus. Atas dasar
pemahaman tersebut, gereja terpanggil untuk
meneladan Yesus Kristus sebagai pelayan.

Dalam penyajian kentrung dibutuhkan 10

personal,dengan posisi 6 menabuh instrumen

Unfiled Notes Page 25

Vol. 7 No. 2, Desember 2011

seperti gong, kempreng, kemprung, konthing,
gambang dan kendang, sedangkan 4 personil yang
lain sebagai waranggana. Kebutuhan personil untuk
memainkan kentrung dalam ibadah tersebut
menjadi wahana bagi jemaat GK] Pituruh untuk
menyatakan panggilannya sebagai pelayan.
Harapan dari majelis, pemain kentrung bukan
hanya personal yang sudah biasa menabubh, tetapi
ada usaha para generasi muda juga diajak untuk
bersama-sama melayani di gereja, salah satu
caranya sebagai penabuh dan waranggana kentrung.
Oleh karena itu, kentrung merupakan simbol atas
panggilan sebagai pelayan, baik itu yang diemban

oleh majelis maupun jemaat.

b.2. Gereja yang Tumungkul ing
Sangandhaping Sang Kristus™

Gereja merupakan buah karya Roh Kudus yang
bekerja di dalam hati manusia. Dengan tanggapan
pribadi manusia atas penyelamatan Yesus Kristus,
mereka tergabung ke dalam suatu komunitas yang
disebut gereja, maka makna gereja juga berarti
kumpulan manusia-manusia vang beriman
kepada Yesus Kristus. Dengan dasar tersebut, GK]J
Pituruh menyadari panggilan mereka untuk
menghambakan diri di bawah kuasa Yesus
Kristus. Segala sesuatu yang berkaitan dengan
kehidupan gereja, harus diselaraskan dengan
pengajaran dan kehendak Yesus Kristus terdapat
dalam Alkitab. Manifestasi dari keyakinan
tersebut tampak melalui ibadah (Sukeri, 9 Juni
2010). Kentrung adalah salah satu simbol yang
dibangun GKJ Pituruh untuk tumungkul ing
sangandhaping Sang Kristus (menundukkan diri di
bawah kuasa Yesus Kristus). Tata letak instrumen
kentrung yang ada di wilayah altar dan posisi
duduk pemain yang bersila adalah manifestasi
atas pemahaman bahwa jemaat harus

menundukkan diri di bawah kuasa Yesus Kristus.



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

239

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

Pemaknaan atas simbol tersebut juga menunjuk-
kan pemahaman GK] Pituruh bahwa kepala gereja
adalah Yesus Kristus sendiri, bukan manusia yang
dapat jatuh kepada kepentingan manusiawi.
Kentrung bukan hanya sekedar instrumen
pelengkap ibadah gereja, namun kentrung
merupakan simbol keterbukaan paradigma
teologi lokal, sehingga kebekuan dialog antara Inijil
dan kebudayaan menjadi cair. Kentrung juga
menjadi simbol atas kebebasan ekspresi jemaat di
dalam menghayati perjumpaan dengan Tuhan.
Melalui perjumpaan tersebut, jemaat senantiasa
diingatkan terhadap tugas-tugasnya di tengah
dunia. Hakikat panggilan gereja adalah pelayanan
terhadap kaum marjinal, maka gereja meneladani
sikap hidup Yesus vang bersahaja namun tetap
menjaga spiritualitas dengan komunikasi yang

transendental bersama Tuhan.

D. Simpulan

Keterbukaan gereja menggunakan produk
budaya tradisional ditentukan atas paradigma
teologi yang diimani. GKJ Pituruh sebagai bagian
dari gereja-gereja GK] menyadari eksistensi gereja
di tengah dunia, karena salah satu tugas gereja
adalah membangun relasi dengan budaya
maupun masyarakat. Panggilan tersebut
merupakan manifestasi dari pemahaman, bahwa
segala sesuatu yang dihasilkan dalam kebudayaan
adalah anugerah Tuhan. Oleh karena itu,
penghargaan terhadap budaya merupakan wujud
pengakuan serta penghormatan terhadap karya
Tuhan, yvang mengilhami manusia untuk
menghasilkan produk-produk budayanya.

GK] Pituruh adalah contoh dari gereja yang
berani untuk memberikan tempat terhormat

kepada budaya sebagai media untuk menyembah

Tuhan. Wujud penghormatan itu dengan
menempatkan kentrung menjadi jembatan
membangun perjumpaan umat dengan Tuhan.
Kentrung juga menjadi media, perjumpaan umat
dengan sesama manusia yang berada di luar
gereja. Walaupun GK]J Pituruh mempunyai
pengalaman menghadapi diskursus antara Injil
dan budaya, tetapi diskursus dapat diatasi dengan
cara melakukan reinterpretasi nilai-nilai yang
terkandung dalam Alkitab serta direfleksikan pada
konteks Pituruh. Upava reinterpretasi serta
kontekstualisasi pengajaran Alkitab dengan me-
dia budaya, melahirkan keyakinan bahwa GK]
Pituruh bukanlah gereja vang anti budaya, maka
kentrung merupakan bagian integral gereja dalam
mengekspresikan iman sekaligus membentuk
identitas sebagai gereja vang berbasis budaya
Jawa. Teologi lokal menjadi terminologi vang
cukup penting dikembangkan oleh GKJ, sehingga
melalui bangunan teologi lokal tersebut, GK]J
Pituruh memposisikan diri sebagai gereja yang
beridentitas jelas. Konteks masyarakat dipahami
sebagai sebuah realita yang perlu didekati dengan
perspektif teologis, sehingga kentrung menjadi me-
diator jemaat dalam mengalami perjumpaan
dengan Tuhan dan juga membangun relasi dengan
masyarakat.

Kentring adalah bukti proses rekonstruksi GK]J
Pituruh dalam membentuk gereja yang
kontekstual, sehingga kentrung menjadi simbol
panggilan gereja. Melalui ibadah yang dibangun
dengan media kentrung, jemaat termotivasi untuk
menjadi gereja yang mardika, gereja yang njawani,
gereja yang bersahaja, gereja yang mempunyai
hubungan erat transendental bersama Tuhan
serta gereja yang menghilangkan batas-batas
struktural.

Kecermatan GK]J Pituruh dalam menggumuli

persoalan antara Injil dan kebudayaan

Unfiled Notes Page 26



240 %%5@& Vol. 7 No. 2, Desember 2011

berbuahkan penerimaan instrumen tradisi dalam
ibadah gerejawi. Dengan kecermatan tersebut,
dampak yang ditimbulkan dalam ranah spiritual
adalah terciptanya ibadah yvang bernuansa Jawa,
sedangkan dalam ranah sosial dampaknya adalah
masyarakat menerima gereja sebagai mitra untuk
mengembangkan kebudayaan. Dengan demikian,
manifestasi panggilan gereja tampak dalam

dimensi iman dan dimensi sosial.

Catatan Akhir

! Sinode adalah bentuk persidangan gerejawi
vang lebih luas dari gereja setempat. Persoalan-
persoalan yang tidak dapat diselesaikan di
tingkat lokal, dibawa di dalam persidangan
tersebut dengan meminta saran atau
pandangan dari GKJ lainnya.

*  Gereja lokal adalah GK] yang berada di suatu
wilayah atau daerah. Pengertian lokal tersebut
berkaitan dengan geografis.

Ngelmu adalah suatu kepandaian dalam hal
pengetahuan (kognitif) maupun spiritualitas
vang diperoleh dengan melakukan ritual
maupun pengalaman empiris.

Y Madeg Guru ngelmu adalah menjadi pemimpin
komunitas; dalam hal ini Kyai Sadrach
mengangkat dirinya sebagai pemimpin
komunitas Golongane Wong Kristen Kang
Mardika.

Wong Jawa adalah seseorang yang melakukan
nilai-nilai budaya Jawa dalam kehidupan
sehari-hari sedangkan kata Kristen cara Jawa
lebih menunjuk pada pengembangan
kekristenan beralaskan budaya, nilai,
pengajaran, dan norma Jawa.

¢ Gumantung tanpa canthélan adalah sebuah
gerakan moral jemaat Kyai Sadrach yang tidak
mau terkungkung dalam aturan baku dan
mengingat seperti yang disebarkan penginjil
Belanda di tanah Jawa. Adu Ngelmu merupa-
kan pertandingan antara Kyai Sadrach dengan
orang-orang sakti menggunakan media
apapun.

Unfiled Notes Page 27

10

"Iman yang benar” artinya iman yang
tersistematisasi dalam dogma, hukum,
maupun etika seperti yang diyakini serta
dilakukan oleh orang-orang Belanda beragama
Kristen. Dengan kata lain dapat disebut sebagai
“Kristen ala Belanda,” sedangkan iman ala Jawa
seperti yang dilakukan Kyai Sadrach adalah
iman yang sinkretis, kafir, dan dosa.

Pemahaman pamerdi pada zaman penjajahan
Belanda adalah masa di mana seorang anggoa
jemaat mendapat hukuman secara organisasi.

Kamizendingen merupakan istilah yang muncul
era 1960, di mana kata tersebut merupakan
kritikan terhadap sikap GK] yang sangat
tergantung kepada Zending. Walaupun GK]
telah mengikrarkan berdirinya pada tanggal
17 Februari 1931, namun sampai tahun 1960
GK]J merasa belum mampu mengurus diri
sendiri. Oleh karena itu, muncul Kkata
kamizendingen tersebut sebagai otokritik agar
GKJ menjadi gereja yang mandiri dan
berdikari.

Konsep Pasamuwan Mardika atau jemaat yang
merdeka bukan hanya berkaitan dengan
pendewasaan GK]J lepas dari Zending.
Kemerdekaan yang diharapkan salah satu
unsurnya adalah merdeka dalam mengeks-
presikan iman dengan menggunakan budaya
Jawa.

“Boten cocog” atau “boten pleng” adalah istilah
yang digunakan dalam karawitan Jawa untuk
menyebut ada ketidak-cocokan nada yang
dinyanyikan dengan nada yang dibunyikan
oleh instrumen. Dapat dikatakan ada
perbedaan frekuensi antara instrumen dengan
suara penyanyi.

Suwarno menyarankan perbedaan itu sebut
saja dengan istilah “boten cocog” atau “boten
pleng”.

Pengertian ibadah yang njawani adalah ibadah
yang bernuansa Jawa dan menggunakan
produk budaya Jawa.

Luruh adalah istilah untuk menunjukkan
penghormatan dalam batin kepada Tuhan.

Kata wingit tidak menunjuk pada adanya daya
supranatural yang ada dalam instrumen atau



Pdt. Uri Christian Sakti Labeti

241

Perubahan Paradigma Teologi Gereja Kristen Jawa (Gkj) Pituruh Purworejo

dan Dampaknya Terhadap Musik Ibadah

gedung gereja, tetapi lebih mengarah pada tim-
bre instrumen musik vang berdampak
terhadap psikis jemaat dalam beribadah.

' Tumungkul ing Sangandhaping Sang Kristus
adalah pernyataan sikap, karena jemaat
menyadari hakikat atau eksistensinya berada
di bawah kuasa Tuhan.

KEPUSTAKAAN

Dirdjosanjoto, Pradjarta, Sumber-sumber Tentang
Sejarah Gereja Kristen Jawa 1896-1980. Salatiga:
Pusat Arsip Sinode GKJ, 2008.

etal., Menyimak Tuturan Umat Upaya
Berteologi Lokal. Salatiga: Pustaka Percik
Sinode GKJ, 2010.

Herwanto, Lydia, Pikiran dan Aksi Kiai Sadrach
Gerakan Jemaat Kristen Jawa Merdeka.
Yogyakarta: Matabangsa, 2002.

Kiister, Volker, The Many Faces of [esus Christ. Lon-
don: SCM Press, 2001.

Lombard, Denys, Nusa Jawa Silang Budaya Batas-
batas Pembaratan. Jakarta: Gramedia, 2008.

Prier SJ, Karl-Edmund, Inkulturasi Musik Liturgi.
Yogyakarta: Pusat Musik Liturgi, 1999,

, Pedoman untuk
Nyanyian dan Musik dalam Ibadat Dokumen
Universan Laus. Yogyakarta: Pusat Musik
Liturgi, 1987.

Akta Sinode XXV Gereja-gercja Kristen Jawa.
Salatiga: Sinode GKJ, 2009.

Soekotjo, 5. H. Sejarah Gereja-gereja Kristen Jawa Jilid 1.
Yogyakarta: Taman Pustaka Kristen, 2009.

Sunarto, Kesenian Kentrung Makna, Fungsi dan
Pengembangannya. Laporan Penelitian STSI
Surakarta, 2006.

Nara Sumber

Jemingan (64 tahun), warga jemaat GK]J Pituruh.
Ngampel Pituruh.

Mardiyanto, Petrus, Pdt. (39), pendeta jemaat GK]
Pituruh. JI. Rava Kemiri Km. 02 No. 11 RT. 5
RW. V Kec. Pituruh, Purworejo.

Prier, Karl-Edmund, (73), pimpinan Musik Liturgi
Katolik di Yogyakarta dan Ketua Seksi Musik
Komisi Liturgi KWL JI. Ahmad Jazuli 2
Yogyakarta.

Retno Hartiningsih, (43), warga jemaat GK]
Pituruh. Kesawen, Pituruh.

Sugiyono, (67), anggota kelompok Kentrung Asil
Wirama. Tasikmadu, Pituruh.

Sukatmi (70), warga jemaat GKJ Pituruh. Ngampel
Pituruh.

Sukeri Martoatmojo, (58), pimpinan kelompok
Kentrung Asih Wirama GK]J Pituruh dan Ketua
Majelis GKJ Pituruh Purworejo. Ngampel
Pituruh.

Suwarno, R.B., (62), Pensiunan Guru SMKN 8
Surakarta. Panggungrejo, Jebres, RT. 01 RW
23, Surakarta.

Unfiled Notes Page 28



