RUPA DAN MAKNA SIMBOLIS
BATIK MOTIF MODANG, CEMUKIRAN

Aan Sudarwanto

Prodi Kriya Seni, Jurusan Kriya
Fakultas Seni Rupa Desain
Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta
Email: aans_craft@yahoo.com

INTISARI

Artikel ini mengungkap mengenai rupa, dan makna simbolis batik motif modang, cemukiran. Pengungkapan
diawali dengan penjabaran rupa batik motif modang, cemukiran, kemudian menafsirkan simbol yang
melingkupinya. Simbol menjadi menarik karena suatu simbol dapat menerangkan fungsi ganda yaitu
transenden-vertikal (berhubungan dengan acuan, ukuran, pola masyarakat dalam berperilaku), dan imanen
horisontal (sebagai wahana komunikasi berdasarkan konteksnya dan perekat hubungan solidaritas
masyarakat pendukungnya), sehingga dapat diungkap masalah simbol yang menyelimuti batik motif
Modang, Cemukiran perlu diungkap dan diketahui latar belakang pembuatnya. Berpijak dari alam pikir
orang Jawa mengenai simbol-simbol sakral yang selalu menjadi anutan dalam setiap kehidupannya,
motif modang dan cemukiran bisa dimaknai sebagai simbol dari lidah api. Modang dan cemukiran merupakan
motif yang mempunyai kesamaan apabila dilihat dari bentuk visualnya. Motif modang dapat dikatakan
sebagai bentuk stilasi sebagai penggayaan, penyusunan dan pengorganisasian dari bentuk api yang
mempunyai keluwesan bentuk. Berdasarkan analisis tersebut bentuk api bisa dikatakan lebih dekat
dengan bentuk yang sesungguhnya, sedangkan bentuk motif cemukiran lebih merupakan deformasi bentuk
yaitu ragam hias yang terbentuk dengan cara memecah kemudian menyusun kembali dengan bentuk
yang diinginkan. Dalam perwujudannya api dijabarkan ke dalam motif modang dan cemukiran, yang
aplikasinya muncul pada kain batik, pendok keris maupun beberapa ornamen pada interior keraton.

Kata kunci: Simbol, Modang, Cemukiran, Lidah api

ABSTRACT

This article presents and identifies the form and symbolic meaning of the batik motif known as modang, cemukiran. The
presentation begins with an explanation of the form of the batik motif modang, cemukiran, followed by an interpretation
of the symbols surrounding it. The symbols are interesting in that a single symbol can explain a dual function, namely a
transcendent-vertical function (related to reference, size, and the behavioural patterns of the community) and an immanent-
horizontal function (as a means of communication based on its context and close connection with the solidarity of the
supporting community). In order to discover more about the symbols surrounding the batik motif modang, cemukiran, it
is first necessary to learn about the background of the person who designed this motif. Based on the nature of thought of the
Javanese with regard to sacred symbols, which are constantly used as guidelines in every aspect of their lives, the modang
and cemukiran motif can be understood to be a symbol of flames. Modang and cemukiran are motifs which have certain
similarities from the point of view of their visual form. The modang motif can be said to be a form of stylization of the
arrangement or organization of the shape of fire which has a flexible nature. Based on this analysis, the shape of the fire can
be said to be closer to its real form, whereas the shape of the cemukiran motif is more of a deformation of shape; that is, an
ornamentation created by breaking down and then rearranging the shape to achieve the desired form. In its manifestation, fire
is elaborated in the form of modang and cemukiran motifs, whose application appears on batik cloth, the decorative plating on
the sheath of a traditional dagger or keris, and a number of ornaments on the interior of the palace or keraton.

Keywords: Symbol, Modang, Cemukiran, Flames

107



108 775/&%%

A. Simbol dan Pandangan Hidup

Batik mempunyai banyak ragam pola dan motif
yang merupakan bagian dari tradisi kehidupan
penduduk Jawa yang berkembang sejak lama.
Umumnya bentuk pola dan motif batik merupakan
ekspresi yang menyatakan keadaan diri dan
lingkungan pembuatnya. Biasanya merupakan
imajinasi yang menggambarkan cita-cita atau
pengharapan. Jumlah ragam hias batik sangat
banyak muncul dalam ungkapan tata rupa yang
sangat beragam pula, baik dalam variasi bentuk
maupun warna. Mengupas batik sudah dapat
dipastikan tidak dapat dilepaskan dari pola dan
motif, akan lebih menarik lagi tentunya juga
berbicara simbol yang melingkupi di balik wujud
rupa tersebut. Simbol merupakan suatu perkara
yang menarik untuk dibahas, karena selalu mem-
butuhkan penafsiran yang baru, seperti yang di-
ungkapkan Ricoer di dalam bukunya Poespoprodjo.
Berkat struktur arti ganda simbol, simbol meminta
untuk ditafsir kembali dan diurai kembali. Simbol
merangsang manusia untuk mengadakan refleksi
sehingga mengawali setiap pemikiran relegius,
filsafat dan ilmu. Simbol senan tiasa harus dan dapat
diberi arti dan interpertasi baru (W. Poespoprodjo,
2004: 128). Konsep tersebut memberi sandaran
bahwa pola dan motif batik dapat dinterpertasi
kembeali simbol-simbol yang melingkupinya, dalam
hal inipenulis mencoba memahami yang
bersumber dari alam pikir Jawa sebagai “si-
pembuat”. Kesadaran ini karena disandarkan pada
pemikirian bahwa manusia bukan saja sebagai
mahluk pembuat rupa, melainkan juga sebagai
mahluk pembuat simbol melalui bahasa-bahasa
visual (Agus Sachari, 2002: 14). Karya atau wujud
visual merupakan hasil pembabaran langsung dari

ide pembuatnya, atas dasar kehidupan “feellingnya”

Vol. 8 No. 1, Desember 2012

yang paling dalam sehingga apa yang terkandung
didalam simbol merupakan pembabaran langsung
dari ide, yang tentu di dalamnya terdapat
perpaduan antara spontanitas dan ungkapan jiwa.
Hal senada juga diungkapkan oleh Langer sebagai
berikut.

Realitas yang diangkat ke dalam simbol seni
hakekatnya bukan realitas objektif, melainkan
subyektif, sehingga bentuk atau forma simbolis
yang dihasilkan mempunyai ciri yang amat khas.
Forma simbolis yang terbentuk adalah forma
yang hidup. Pengalaman subyektif bisa menjadi
isu suatu forma simbolis. Jika pengalaman ini
merupakan suatu perasaan yang kuat, maka
pembentukan forma ini akan menunjukkan
ekspresivitas yang sedemikian kuat mengakar,
sehingga forma itu seolah-olah hidup. Forma
akan menjadi forma nilai-nilai estetik suatu objek
atau artifak (Susanne K. Langer, 1976: 77).

Pemikiran tersebut memberi keterangan bahwa
untuk mengungkap lebih dalam mengenai simbol-
simbol yang terdapat dalam suatu karya atau
wujud visual, dapat melalui pembuatnya dan jika
pembuatnya mempunyai pengalaman perasaaan
yang kuat maka akan terbentuk nilai-nilai
keindahan yang luar biasa. Hal ini disebabkan
karena simbol yang muncul merupakan pernyataan
dua hal yang disatukan dan didasarkan pada
dimensinya. Nilai berkaitan dengan sesuatu yang
dianggap berharga, sedangkan simbol selain
memiliki fungsi tertentu juga dapat dimanfaatkan
sebagai identitas komunitasnya. Suatu simbol dapat
menerangkan fungsi ganda yaitu transenden-vertikal
(berhubungan dengan acuan, ukuran, pola
masyarakat dalam berprilaku), dan imanen horisontal
(Sebagai wahana komunikasi berdasarkan
konteksnya dan perekat hubungan solidaritas
masyarakat pendukungnya), (Suwardi Endraswara,
2006: 42) sehingga untuk mengungkap masalah
simbol yang menyelimuti motif batik Modang,
Cemukiran perlu diungkap dan diketahui dahulu

latar belakang pembuatnya, dalam hal ini alam



Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

pikir orang Jawa yang terkait masalah pandangan

hidup yang selalu menjadi anutan orang Jawa.

1. Pandangan Hidup Jawa

Dalam pandangan hidup Jawa, kebatinan
mempunyai tempat yang siknifikan. Kebatinan
adalah cara untuk mendapatkan kebahagiaan yang
dalam praktiknya berupa tasawuf, ilmu
kesempurnaan, theosofi, dan mistik. (Ida Bagus Gede
Yudha Triguna, 1997: 65) Menurut Mulder, kebatinan
ini sering dianggap sebagai intisari Javanisme (Niels
Mulder, 1983: 12-15). Praktek hidup kebatinan pada
masyarakat Jawa biasanya selalu disandarkan pada
union mystica yaitu manunggaling kawula Gusti yang
menekankan pada upaya mencapai tingkat
kekosongan (suwung) agar dapat diisi dengan
kehadiran Tuhan. Pemikiran semacam ini yang
kemudian memunculkan sikap berserah diri
(sumarah) kepada Tuhan secara total. Sifat kebatinan
menurut Endraswara didasarkan pada tiga pola
pikir yaitu: (1) Pola pikir etis yakni pemikiran mitis
yang mengarah tercapainya manusia berbudi
pekerti luhur atau manusia waskitha yaitu manusia
yang mampu hidup harmonis antara makrokosmos
dan mikrokosmos; (2) Pola pikir kosmis, yakni
manusia menginginkan lebur dengan alam semesta.
Manusia berada dalam proses “menjadi” secara
kontinyu; (3) Pola pikir pantheistis yakni suatu
pemahaman antroposentris yang harus
mengupayakan ke arah manunggaling kawula Gusti,
yang selalu mengadakan semedi untuk manunggal
dengan Tuhan. Sifat kebatinan ini jika ditelusuri
lebih dalam lagi menurut Subagya mengandalkan
pada enam hal yaitu: (1) Batin, yakni rasa
mendalam, tersembunyi, rohani dan asasi; (2) Rasa
yaitu sebuah pengalaman rohani subyektif; (3)
Keaslian, yaitu bangkitnya hasrat untuk untuk

mengembangkan kepribadian asli; (4) Hubungan

109

antar warga; (5) Akhlak sosial, merupakan gerakan

yang melawan demoralisasi dan selalu

menyerukan kesusilaan dengan semboyan budi
luhur dan sepi ing pamrih; (6) Gaib yaitu kepercayaan
pada daya-daya gaib yang suprarasional (Rahmat

Subagya, 1976: 13-24).

Kebatinan sering juga disamakan dengan mistik
kejawen karena mistik dan kebatinan memang
sangat dekat. Di samping itu praktek mistik kejawen
tidak akan lepas dari kebatinan. Menurut
Endraswara mitisisme adalah merupakan paham
dan peradaban Jawa asli (Suwardi Endraswara,
2006: 42). Mistik kejawen tidak lain juga merupakan
representasi upaya berpikir filosofis manusia Jawa.
Melalui mistik kejawen dapat diketahui bagaimana
manusia Jawa berpikir tentang hidup, manusia dan
Tuhan. Lebih lanjut konsep tentang mistik kejawen
ini diterangkan oleh Endraswara, terbangun atas
tiga pilar falsafah hidup yakni
a. Sangkan Paraning Dumadi, merupakan falsafah asal

mulasuatu wujud dan menjadi wahana agar

manusia yang selamat mampu mencapai
kesempurnaan, yang diperoleh dengan cara
mengekang hawa nafsu.

b. Manunggaling Kawula-Gusti, merupakan per-
wujudan sikap manembah yaitu menghubungkan
diri secara sadar, mendekat, menyatu dan
manunggal dengan Tuhan. Manunggaling kawula
Gusti dapat diraih dengan jalan laku konsentrasi,
pengendalian diri, pemudharan (kebebasan batin
dari dunia inderawi), menguasai ngelmu sejati
dan tahu hakekat hidup.

¢. Memayu Hayuning Bawana, merupakan watak dan
perbuatan yang senantiasa mewujudkan dunia
selamat, sejahtera dan bahagia. Konsep memayu
hayuning bawana menjadi pedoman hidup
manusia yang menjauhkan diri dari rasa negatif

seperti drengki, srei, jail dan methakil, dengan kata



110 775/&%%

lain merupakan konsep keseimbangan kosmos
yang berarti prinsip harmoni dalam menegakkan

keselamatan dunia.

2. Kosmologi Jawa

Kosmologi merupakan wawasan manusia Jawa
terhadap alam semesta makrokosmos dan
mikrokosmos. Alam kosmis ini menurut alam pikir
orang Jawa dibatasi oleh keblat papat lima pancer, yakni
arah wetan, kidul, kulon dan lor serta pancer (tengah).
Ini merupakan konsep arah perjalanan hidup
manusia yang dijelaskan oleh Endraswara sebagai
berikuit

Arah ini terkait dengan perjalanan hidup
manusia, yang hidupnya selalu ditemani juga
oleh kadang papat lima pancer. Kadang papat yaitu
kawah, getih, puser, dan adhi ari-ari sedangkan pancer
adalah ego atau manusia itu sendiri. Letak
kadang papat ini sejalan dengan arah kiblat
manusia Jawa juga yakni kawah berwarna putih
berada disebelah timur ini yang mengawali
kelahiran dan pembuka jalan. Getih berwarna
merah di sebelah selatan, sedangkan puser
berwarna hitam di sebelah barat dan adhi ari-ari
berwarna kuning berada di sebelah utara
(Suwardi Endraswara, 2006: 54).

Kiblat papat lima pancer, bisa dikatakan merupakan
empat arah mata angin yang menjadi tuntunan
kehidupan setelah memahami kesatuan tunggal
yang hakiki. Setiawan dalam tesisnya menjelaskan
bahwa kiblat papat lima pancer merupakan tata ruang
luar atau lansekap dan tata letak bangunan
sepanjang sumbu imajiner utara selatan yang
merupakan sumbu manifestasi simbolik dari
sangkan paraning dumadi ke kesempurnaan hidup
sampai kepada manunggaling kawula gusti (Eko Adhy
Setiawan, 2000: 21).

Pandangan alam pikir orang Jawa yang selalu
bersifat kontemplatif trasendental, simbolistik, dan
filosofis. Hal ini dapat dilihat lewat perilaku orang
Jawa dalam falsafahnya yang menggambarkan sisi
kehidupan dengan tiga macam jagad (Tri-Buana),

yaitu hubungan antara tiga tata alam yakni: Jagad

Vol. 8 No. 1, Desember 2012

atas, jagad tengah, dan jagat bawah. Ketiga jagad ini
yang menyelaraskan hubungan secara kosmis,
untuk menjaga keseimbangan secara horisontal dan
vertikal. Secara horisontal menjaga keseimbangan
antara dirinya dengan alam semesta dan secara
vertikal menjaga keseimbangan terhadap keesaan
gambaran hubungan mikrokosmos dan makro-
kosmos.

Konsep tribuana tersebut dalam tata kehidupan
masyarakat Jawa sadar atau tidak sadar sering
dijumpai pada wujud kebudayaannya, misalnya
pada gunungan wayang kulit, struktur tata letak
bangunan keraton, dan pada pola-pola batik klasik.
Penggambaran lain dari konsep tribuana juga dapat
dilihat pada relief kalpataru panel candi
Prambanan, yang dijelaskan oleh Dharsono, bahwa
konsep tribuana atau triloka dalam ajaran budaya
Jawa, terbagi atas 3 alam atau jagad yaitu sebagai
berikut.

a. Alam Niskala dilukiskan sepasang burung
(berbagai posisi; terbang, hinggap) seolah
menjaga pohon hayat, memberi pengayoman
dan perlindungan, sebagai satu bentuk essensi
perjalanan menuju keesaan.

b. Alam niskala sakala, dilukiskan sebagai pohon
hayat dilukiskan tumbuh dari pot yang
dikelilingi 4 buah pundi-pundi yang dihias
dengan untaian permata, di antara daunnya
terdapat sepasang ceplok bunga dan mahkota
bunganya berupa untaian permata terjurai
kebawah. Sepasang ceplok bunga terdapat di
kanan kiri daun, di bagian atas daun-daun
tersebut terdapat bunga kuncup. Pada bagian
atas pohon hayat terdapat payung menunjukan
perlindungan dan pengayoman Secara
keseluruhan menyerupai bentuk segitiga.
Tingkatan susunan untaian bungan menunjukan
tingkatan atau tahapan untuk menuju ke alam

niskala.



Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

c. Alam sakala dilukiskan di sebelah kanan-kiri
bagian bawah dilukiskan (di sebelah kanan dan
kiri bagian bawah pohon) terlukis sepasang
kinara-kinari (berbagai bentuk kinara-kinari:
Pendeta berkepala pendeta, monyet, kelinci,
ayam dan sebagainya) (Dharsono, 2007: 267-280).
Konsep tentang dunia atas dan bawah yang

dihubungkan dengan dunia tengah oleh Primadi

Tabrani disebut dengan dualisme dwitunggal yang

cocok dengan ungkapan yang ada dalam

masyarakat Jawa seperti loro-loroning atunggal, rwa
bineka, kiwa tengen, dan lain-lain. Konsep ini dalam
pandangan Jawa dapat dicontohkan dengan jelas
dalam serat Dewa Ruci Kidung Dhandhanggula yang
mengisahkan ajaran Dewa Ruci kepada Arya

Werkudara ketika masuk ke dalam dasar samudra

untuk memenuhi tugas dari Resi Durna mencari air

suci penghidupam (Tirta Merta) sebagai berikut.

“Kang ingaran urip mono mung jumbuhing badan
wadaq lan batine, pepindhane wadhah lan isine...
Jeneng wadhah yen tanpa isi, alah dene arane wadhah,
tanpa tanja tan ana pigunane, Semono uga isi tanpa
wadhahyekti barang mokal... tumrap urip kang utama
tertamtu ambutuhake wadhah lanisi, kang utama karo
karone” (Pujangga Surakarta, 1996: 22)

“Yang disebut hidup sejati tak lain adalah
leburnya tubuh jasmani dengan batinnya, Ibarat
bejana dan isinya....

Biar bejana tetapi bila tanpa isi, sia-sia. Disebut
bejana, tidak semestinya dan tidak berguna,
demikian juga isi tanpa bejana sungguh hal yang
mustahil... Demi hidup yang baik
tentudibutuhkan bejana dan isi, sebaiknyalah
kedua-duanya.”

Ungkapan dalam Serat Dewa Ruci Kidung
Dandhanggula tersebut memberi gambaran
dwitunggal yakni pemahaman kesatuan tunggal
yang hakiki misalnya jasmani-rohani rohani-
jasmani, terang-gelap gelap-terang, kaya-miskin
miskin-kaya, lingga-yoni yoni lingga, pria-wanita
wanita-pria. Konsep menggabungkan ini atau
memadukan dua menjadi satu yang bisa berwujud
prinsip atau bagian-bagian kebudayaan biasa

disebut dengan sinkretisme. Sikap ini tercermin pula

111

dalam masalah kepercayaan masyarakat Jawa,
dimana terjadi penggabungan kepercayaan antara
agama Islam dengan keyakinan dan konsep-konsep
Hindu-Budha yang cenderung ke arah mistik dan
masih mengandung unsur-unsur animisme
(Darsiti Soeratman, 1989: 462) Pemikiran ini
diperjelas lagi oleh Herusatoto dengan menyebut
bahwa kepercayaan orang Jawa terbentuk dari
alam pikir kepercayaan Jawa lama (Hindu Budha)
dengan ajaran tasawuf Islam (Budiono Herusatoto,
2000: 67). Sikap kepercayaan masyarakat Jawa ini
kemudian dikenal dengan istilah Agami Jawi. Sifat
sinkretis atau menggabungkan dua menjadi satu
pada masyarakat Jawa mengakibatkan suatu hal
yang baru, yang mempunyai dampak positif
maupun negatif. Namun banyak yang menganggap
sebagai suatu hal yang positif dengan menyebutnya
sebagai local genius, yaitu menjadi roh atau jiwa
budaya Jawa yang muncul, bahkan cenderung
dominan meskipun mendapat pengaruh asing.
Proses interaksi tersebut akan mencirikan budaya
Jawa yang bersifat berkelanjutan, yaitu perubahan
budaya tanpa meninggalkan akar tradisi sebagai
budaya induknya.

Masyarakat Jawa yang masih berpegang pada
budaya induk tersebut bisa dilihat pula dalam
struktur gunungan wayang kulit purwa yang
masih berpegang pada konsep tribuana, juga dapat
dilihat pada bangunan masjid Jawa dengan pola
tradisional yang berciri atap kerucut bertingkat
dengan bentuk dasar segi empat. Masjid ini dapat
dijumpai padamasjid-masjid tua di Kudus, Demalk,
Jepara maupun di Surakarta. Ciri ini mempunyai
kesamaan dengan bentuk punden berundak dan
bentuk candi yang bertingkat sehingga jika ditarik
benang merahnya maka hal tersebut merupakan
ciri bentuk gunungan yang bermuara pada konsep
tribuana. Konsep yang sangat jelas tentang pola
dasar kosmologi Jawa dapat dilihat pada bagan
berikut.



112 Wm%

Sekarangdan
};’ akan datang
!;;; \"-.\ ?
Gunung, bangunan, i
scocll & bkicnein | —7 \— Sidrat A-Muntaha/Tuba | lslam
/ \
/ Alam atas
T 1 ;.f" n " skol .fc I"-.\
Mahameru, Meru, Candi | /  Nimwana, Pauh Janggi, Parjataka, HIndu-
Gunung kosmis/Kallasa |/ Kahyangan || Pohon Bodl Kalpatary, Bueha
-_ L/ suea \ | kalpaduma, kalpaviksa
/ \
Beratus-ratus / ' \ Hutan rimba, 1
gunung, punden |/ Alon fengah — batanggaring | Prah
byt Niskala-sakala e
/ alam antara \ | Pohon beringin (sl
/ Y,
\
/ Alam bawah
sakala \
R Alur kiri Alurkanan ——p»

Gambar 1. Bagan pola kosmologi Jawa. (Sumber: Gustami, 1989: 21, Soekarto Karto Atmojo, 1983: 8-11,
I Kuntara Wiryamartana tt. dalam J. Sumardjo:176, JMW Bakker 1981, Wiyoso Yudaseputra 1996 dan
Primadi Tabrani 1995: 16, dalam Hartono AG, 1999: 150)

Vol. 8 No. 1, Desember 2012

Bangunan lain selain masjid dapat pula ditemukan
pada konsep bangunan istana. Konsep Hindu
Budha yang menganggap candi sebagai manifestasi
gunung kosmis pusat jagad raya, pada masa Islam
digantikan oleh istana sebagai pusat jagad raya.
Sesuai dengan pandangan hidup kosmis magis yang
bersumber pada tradisi budaya asli, keraton
menjadi pusat kekuatan gaib yang mempengaruhi
pada seluruh kehidupan masyarakat. Keraton oleh
Lombard dikatakan sebagai pusat mandala yaitu
sejenis maket kosmos yang berpedoman pada
keempat arah mata angin dan diatur menurut poros
besar yang saling memotong tegak lurus yang
menghasilkan susunan tapak catur sesuai dengan
prinsip naskah Sansekerta kuno vastusastra (Denys
Lombard, 1996: 108)Dalam filosopi Jawa keraton

dikendalikan oleh raja yang merupakan titisan atau

keturunan Dewa sehingga mempunyai kekuasaan
yang sangat luas. Konsep kuno tentang kekuasan
raja pada umumnya melihat keraton sebagai
mikrokosmos, dengan raja sebagai pelaku utama
yang bertugas mempertahankan keserasian antara
mikro kosmos (jagad kecil) dengan makrokosmos
(jagad besar). Konsepsi ini menurut Heine
merupakan pola yang sangat tua yang
keberadaannya telah ada sejak masa Babilonia yang
kemudian masuk ke Asia Tenggara melalui India dan
bahkan Cina. Kepercayaan antara makrokosmos
dan mikrokosmos dengan upaya untuk penyelaras-
kan yang dipusatkan pada Gunung Meru, di India
disebut Jambudvipa, Gunung meru sebagai pusat
jagad raya, baik yang bersifat Brahmana maupun
Budhis dianggap sebagai penguasa gunung dan

poros dunia, sehingga sebuah kerajaan harus



Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

memiliki gunung Meru pada pusat kotanya dan
menjadi pusat magis bagi kerajaan (Eko Adhy
Setiawan, 2000: 16). Alam pikir ini sedikit banyak
telah melingkupi kerajaan-kerajaan di Jawa dan
sekitarnya yang pada awalnya memang merupakan
kerajaan Hindu —Budha.

Agama Hindu-Budha baik secara langsung
maupun tidak langsung sangat mempengaruhi
konsep kosmologi Jawa yang menegaskan dalam
struktur kosmos terdapat Jambudvipa yang merupa-
kan inti struktur yang dikelilingi oleh tujuh lapis
samudra dan tujuh lapis daratan, di dalamnya

terdapat gunung Meru yang merupakan tempat

North

South

113

bersemayam para Dewa. Gunung Meru sebagai
pusat kosmos dikelilingi oleh samudra, utara-
selatan merupakan axis terdiri dari enam gunung
yaitu tiga di utara dan tiga di selatan, serta
diimbangi empat gunung pada timur dan barat.
Secara vertikal sistem kosmos di bagi dalam tiga
bagian seperti yang telah diungkap sebelumnya
yaitu terdiri dari dunia atas, dunia tengah dan dunia
bawah yang disebut dengan Tri Buwana. Gambaran
kosmologi yang sangat mempengaruhi alam pikir
masyarakat Jawa dapat dilihat dalam gambar

berikut ini

Jala samudra

Duada Samudra

Dadni Samudra

Sardin Samudra

Sura Samudra

Insu samudra
- Javana Samudra

East
Plaksa Dvipa

Salmali Dvipa
Kusa Dvipa

- Kraunca Dvipa
Saka Dvipa

Puskara Dvipa

Gambar 2. Kosmologi (Sumber: Pigeaud, Theodore G.Th., 1924., De Tantu
Penggelaran Oud-Javaansch prozageschrift, uitgegeven, vertaald en toegelicht

dalam Setiawan, Eko Adhy, 2000: 17)



114 Wm%

Konsep di atas apabila ditarik benang merahnya,
maka akan ada kesamaan dengan struktur
lingkaran konsentris dari kosmologi Hindu Jawa
yang tercermin dari struktur bangunan keraton. TE.
Behrend menjelaskan keraton dikatakan sebagai
imago mundi (citra dunia) yang merupakan
mikrokosmos yang dijelaskan dalam gambar

sebagai berikut.

Alun-alun
Lor

—
5
4 ———
A& |
2
]
Pelataran

f

Alun-alun
Kidul

Gambar 3. Keraton sebagai imago mundi
(Sumber: TE. Behrend, 1983: 182 dalam Denys
Lombard, 1996: 115)

Uraian konsep kosmologi Jawa tersebut, sedikit
banyak telah menjadi bagian dari alam pikir tata
kehidupan masyarakat Jawa. Batik motif modang
cemukiran yang merupakan Batik larangan keraton
Surakarta sehingga untuk melihat simbol-simbol
yang melingkupi batik tersebut sudah semestinya
menggunakan pemikiran tersebut sebagai
sandaran. Berkait dengan hal tersebut, Dharsono
mengemukakan

Ornamen batik yang menjadi pokok penyusunan
motif, mungkin sekali ada hubungannya dengan
paham Triloka atau Tribuwana pada zaman dulu,

Vol. 8 No. 1, Desember 2012

yaitu paham adanya tiga dunia atau tiga alam,
dunia tengah tempat manusia hidup dengan
badan wadag atau jasmaniah, dunia atas tempat
para dewa dan para suci, sedang dunia bawah
tempat orang yang jalan hidupnya tidak benar
dan angkara murka. Penggambaran ekspresi
ajaran secara kontektual (pada jaman itu)
disalurkan melalui hasil budaya di antaranya
melalui motif-motif batik. Ketiga alam tersebut
merupakan hubungan makrokosmos dan
mikrokosmos. (Dharsono dalam Wawancara 20
Maret 2008)

Keterangan tersebut memberi gambaran yang
sangat jelas bahwa alam pikir kosmologi Jawa
memang tidak dapat dilepaskan dalam melihat
suatu hasil budaya Jawa dalam hal ini, berupa ba-

tik khususnya batik modang, cemukiran.

B. Rupa Motif Modang, Cemukiran

Modang, Cemukiran di dalam batik merupakan
bagian motif dari pola batik secara keseluruhan,
umumnya digunakan sebagai penghias pinggir,
sehingga dalam hal ini modang cemukiran tergolong
sebagai motif batik. Motif pinggir pada kain batik
lazimnya diterapkan pada kain iket, kermben dan dodot
biasanya mempunyai blumbangan yakni bagian
tengah kain yang berbentuk belah ketupat atau
persegi empat. Keterangan tentang cemukiran dan
modang yang berhasil penulis dapatkan antara lain
menyebutkan,

Modang Cemukiran merupakan ornamen

penghias pinggir pada kain batik yang

diterapkan pada kain iket,kemben dan dodot
biasanya digunakan oleh golongan tertentu
sedangkan rakyat kebanyakan biasanya
menggunakan hiasan pinggir yang disebut
dengan kemuda. Perbedaan modang dan cemukiran
yaitu pada pola motif modang digunakan pada
pinggir kain sedangkan cemukiran digunakan pada
pinggir blumbangan, merupakan simbol dari
lidah api yang mempunyai makna positif dan
negatif (Soerjanto, wawancara 15 Maret 2008)

Konotasi keterangan tersebut memberikan
gambaran bahwa motif cemukiran dan modang
merupakan motif pinggir berbentuk tidak jauh

berbeda, karena berposisisebagai motif sehingga



Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

tidak dapat berdiri sendiri menjadi suatu pola,
sehingga dikombinasikan dengan motif maupun
pola batik lainnya seperti parang rusak dan pola se-
men. Pemakaian motif cemukiran pada kain batik
digunakan pada pinggiran blumbangan, dalam
busana Jawa kain yang menggunakan blumbangan
adalah iket yaitu kain yang digunakan sebagai
penutup kepala; kemben yaitu kain yang digunakan
wanita sebagai penutup dada; dan dodot yaitu kain
yang digunakan sebagai busana dalam upacara
kebesaran berupa jarik yang lebarnya 2,2 meter dan
panjangnya 3,71 sampai 4 meter untuk menutup
tubuh bagian bawah. Terdapat beberapa bentuk
motif cemukiran dan modang yang dapat dilihat pada

gambar berikut.

Y

NN 'QI‘ e
* N\ N
-\\ . ~y B Y\ ~ i

BT A TS RN

A‘,v a ' o \.’\,12;':_ TANE MLV L,:\‘Lf\. i
(<, NN o
N ‘?fa "??—"'33. - "7?3*3;zk el
) // = A 7/ W=t 7/
S (= (=2 §
W3 ) T ) 1S )
o

e

hY/]
7
¢
b//_
&
Yre -
=7
e
-

-
u
Pt/

Gambar 4. Motif modang bentuknya seperti api yang
menjilat dengan ujung yang panjang dan miring,
merupakan gambaran dari Lidah Api, biasanya
terdapat pada kain bagian pinggiran (Sewan Susanto,
1980: 271).

~
i\ B ~
\‘\\ N
N - e
»" W N3
(« ’;‘ 0" ) r‘\J -g

Gambar 5. Motif cemukiran bentuk ujung yang panjang
dan miring sama dengan modang namun bagian bawah
lebih digayakan sehingga kesan api tidak begitu
kelihatan. Merupakan gambaran dari lidah api,
biasanya terdapat pada kain yang mempunyai
blumbangan seperti pada kain dodot, kain kemben dan
ikat kepala (Sewan Susanto, 1980: 271).

115
R \i ) \!
S .
\"‘:‘“‘x "Q“‘-‘“-h_
“\':"‘-:\ /'; N ks T
‘l 4 - Sl 13
\ .
R T Y

Gambar 6. Motif cemukiran, bentuk badan lebih tinggi
dengan penggayaan bentuk api yang masih kelihatan
jelas, mempunya ujung yang panjang dan miring. Motif
ini terdapat pada kain yang mempunyai blumbangan
seperti pada kain dodot, kain kemben, dan ikat kepala
(Sewan Susanto, 1980: 271).

Gambar 7. Motif cemukiran, bentuk lebih sederhana
ujung yang panjang dan miring masih tampak sebagai
ciri utama walau bagian badan tampak sederhana
seperti tanda tanya terbalik. Bentuk penggayaan api
masih terasa kelihatan, biasanya motif cemukiran ini
terdapat pada kain yang mempunyai blumbangan pada
kain dodot (Van Der Hoop, 1949: 301).

A\
\

bagian ujung panjang dan miring sebagai ciri utama
sedangkan bagian badan tampak seperti uceng pada
pola parang rusak. Bentuk penggayaan api kurang
terlihat, biasanya motif cemukiran ini terdapat pada
kain yang mempunyai blumbangan pada kain dodot
(Soerjanto, wawancara 11 Maret 2008).

Kajian lebih dalam mengenai motif cemukiran dan
modangakan mengurai masalah dodot, iket dan kemben
sehingga diketahui mengenai rupa motif cemukiran

dan modang dengan lebih jelas lagi.



116 775/&%%

1. Dodot

Dodot seperti yang telah diuraikan sebelumnya
adalah merupakan kain penutup bagian bawah
tubuh yang lebar, terdiri dari dua bagian kain yang
disambung memanjang. Dodot dapat disebut juga
dengan istilah kampuh, penggunaan istilah kampuh
biasanya diperuntukkan bagi raja, keluarga raja,
abdi dalem tingkat tinggi sedangkan abdi dalem panewu
kebawah memakai istilah dodot. (Darsiti Soeratman,
1989: 156) Dodot dapat dibedakan menjadi dua jenis
yaitu blenggen dan lugas. Kampuh blenggen biasanya
mempunyai blumbangan yang hanya boleh
dikenakan oleh raja, pangeran putera dan pangeran
sentana dalem (Poeger, dalam wawancara 13 April
2008). Ciri utama kampuh blenggen adalah pada
bagian pinggir memakai gombyok yang terbuat dari
benang lungsi dari kain tersebut, sedangkan kampuh
lugas tidak memiliki blumbangan biasanya dipakai
oleh abdi dalem. Dodot atau kampuh ini pada wanita
dikenakan sampai diatas kain penutup dada, dan
bagi pria dikenakan diatas celana sampai ke
pinggang. Pola batik yang terdapat dalam kain
kampuh menunjukkan pangkat seseorang dalam
kedudukannya sebagai abdi dalem di lingkungan
keraton. Hal ini terungkap dalam suatu wawancara
dengan Hartoyo seorang perias tata busana Paku
Buwono XII Keraton Surakarta sebagai berikut.

Pengalaman saya selama menjadi perias tata
busana sinuwun (raja), penggunaan kain dodot
biasanya menggambarkan pangkat dan
kedudukan seseorang di lingkup keraton yang
telihat dari corak batik yang dikenakan pada dodot
tersebut. (Hartoyo, dalam wawancara 14
Oktober 2007)

Jenis-jenis dodot atau kampuh berdasarkan
blumbangan dapat diklasifikasi sebagai berikut.
a. Blumbangan berwarna putih, merupakan warna
asli kain mori, pada bagian pinggir diberi hiasan
dengan garis lurus atau bengkok, pola batik se-

men, parang atau alas-alasan.

Vol. 8 No. 1, Desember 2012

b. Blumbangan ditempeli dengan sutra dengan
berbagai warna seperti jambu, hijau muda, biru
muda dll.

Motif cemukiran biasanya terdapat pada pinggir

blumbangan pada kain dodot. Pola batik yang

digunakan pada kain dodot ini ada dua jenis seperti
yang dijelaskan pada serat carik katrangan bab kampuhan
sebagai berikut.

Kampuh blenggen punika, kampuh ingkang
ngiringanipin sasisih, lawenipun ingkang malang dipun
icali sawatawis, ngantos lawenipun ingkang mujur
katingal rembanyak-rembyak panjangipun watawis
satebah. Bathikipun wanten warni kalih: (1)
Bangsanipun parang rusak, punika tumrap agem dalem
serta putra sentana dalaem. (2) Bangsanipun semen
latar pethak, punika tumrap abdidalem bupati anom
minggah. (Serat Katrangan Bab Kampuhan,
Naskah Carik no. 203 Ca. SMP-KS # 219:1)

Kampuh blenggen adalah kampuh yang salah satu
sisinya, serat kain yang melintang dihilangkan
hingga serat kain yang membujur terlihat
menggantung dan menjuntai panjangnya
kurang lebih satu telapak tangan. Pola batiknya
ada dua macam: (1) Jenis parang rusak untuk
dipakai raja dan putra sentana dalem (2) Jenis
semen latar petak untuk dipakai abdi dalem bupati
anom ke atas.

Keterangan tersebut memberi gambaran bahwa
kampuh atau dodot merupakan busana kebesaran
kerajaan yang hanya dipakai oleh kalangan tertentu,
terutama raja dan bangsawan kelas atas khususnya
jenis kampuh blenggen. Di samping itu juga memberi
gambaran yang lebih jelas lagi mengenai pola parang
rusak sebagai pola batik yang hanya boleh dikenakan
raja dan putra sentana dalem. Demikian juga
menurut Jasper dan Mas Pirngadie, dodot merupakan
pakaian bagi pejabat pemerintah dan kerabat
kerajaan karena dodot merupakan pakaian raja dan
permaisuri digunakan pada waktu upacara
kebesaran. Berikut inivariasi bentuk kain dodot
dengan blumbangan dapat dilihat pada gambar

berikut ini.



Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

Gambar 9. Kain dodot dengan blumbangan berwarna
putih dengan motif cemukiran pola parang rusak (foto:
Aan Sudarwanto, 2007)

Gambar 10. Kain dodot dengan blumbangan berwarna
putih dengan motif cemukiran dan pola semen gede warna
biru tua atau bangu folak. (foto: Joko Suryono, 2007)

ﬁ(g

/11111/]/

/

—
~
e

Il

i
/

N Sl L
PO
f 1

i

Gambar 11. Kain dodot dengan blumbangan berwarna
biru tua dengan motif cemukiran dan pola batik semen.
(foto: Aan Sudarwanto, 2007)

117

Gambar 12. Kain dodot yang dipakai Paku Buwana X
dalam prosesi upacara perkawinannya dengan GK
Ratu Hemas, blumbangan berwarna biru tua

dengan pola batik parang rusak latar putih. (foto: Aan
Sudarwanto, 2007)

Dodot atau kampuhan atau disebut basahan. Dodot
atau kampuhan sebagai busana khas kerajaan
kasunanan keraton Surakarta yang diatur
pemakainannya sedemikian rupa. Pemakaian dodot
seperti yang tercantum dalam Serat Katrangan Bab
Kampuhan, menunjukkan pangkat dan kedukukan
seseorang dalam lingkup keraton kasunanan
Surakarta dan dapat diidentifikasi menjadi lima
macam, yaitu:

a. Grebong kandhem yakni dodot yang dipakai untuk
raja, kuncanya diurai sehingga apabila tidak
dipegang panjang terurai ke tanah kurang lebih
lima puluh centimeter, di bagian depan tidak
memakai samparan, memakai ukup kloncer dua,
memakai celana dan tidak memakai keris.

b. Ngumbar kunca yaitu dodot yang kuncanya diurai,
kunca terjuntai sampai ke tanah kurang lebih tiga
puluh centimeter di depan, tidak memakai
samparan, memakai ukup kloncer tiga, diletakkan di
depan satu di belakang dua, memakai celana,
tanpa menggunakan keris. Ngumbar kunca dipakai
oleh raja atau kanjeng gusti pangeran adipati anom
serta patih, ketika menjadi wakil raja seperti
kanjeng gusti sehabis meninjau karisidenan, patih

memerintahkan hajat raja, garebeg.



118 775/&%%

c. Sampir kunca yaitu dipakai oleh kanjeng gusti
pangeran adipati anom, kanjeng pangeran putra, sentana
serta patih. Kunca dililitkan di pinggang belakang
dari kanan ke kiri, ujung kunca terjuntai ke tanah
kurang lebih lima puluh centi meter pangkalnya
dilipat-lipat diletakkan di atas pantat kanan
panjangnya kurang lebih satu telapak tangan
terbuka, di depan memakai samparan, memakai
ukup kloncer tiga, memakai celana dan keris. Untuk
kanjeng qusti pangeran adipati anom memakai suh
lima, lainnya memakai suh empat, tetapi untuk
kanjeng qusti pangeran Santana dan patih, kloncer
ukup hanya dua.

d. Kepuh sampir yaitu dipakai oleh sentana dalem harya
nginggil, kunca disampirkan dengan panjang yang
tersisa di belakang disamakan menyerupai
ukuran dodot. Di bagian depan memakai
samparan, memakai ukup kloncer dua, celana dan
Kkeris.

e. Kepuh ukel yaitu dipakai abdi dalem bupati ke bawah
sampai dengan jajar, kunca ditekuk ke dalam
diselipkan kemudian wujudnya seperti kantung
disebut kepuh. Di bagian depan memakai samparan,
memakai ukup kloncer dua, memakai celana, tetapi
untuk jajar tidak memakai ukup, dan panewu mantri
ke bawah jika menghadap setiap hari tidak

memakai celana mori.

2. Iket

Iket adalah kain yang digunakan sebagai penutup
kepala, merupakan kelengkapan pakaian tradisional
masyarakat Jawa yang lebih sebagai atribut sosial.
Nama lain iket kepala adalah udheng yang kemudian
berkembang menjadi iket blangkon. Ukuran kain iket
kepala kurang lebih satu meter persegi, namun ada
juga yang bentuknya segi tiga yang disebut dengan
separo atau iket separon. Ada beberapa cara dalam

penggunaan iket kepala ini, antara lain dengan

Vol. 8 No. 1, Desember 2012

sebutan jeplakan atau jeblogan yaitu ikat kepala yang
dikenakan dengan membiarkan bagian belakang
kepala terbuka dengan sisi kedua ujung kain ikatnya
dibiarkan melebar semacam sayap dan biasanya
dikenakan oleh orang-orang tertentu yaitu para
panji, pasukan pemanah dan para pengiring putra
mahkota pada keraton Surakarta. (J.E. Jasper dan
Mas Pirngadie, 1916: 100) Selain itu masih ada
beberapa macam cara penggunaan iket kepala
seperti perbawan, adu mancung, plesedan, meretan, kodok
bineset, meduran, tutup liwet dan tempehan. Ragam hias
yang digunakan untuk ket ada beberapa macam,
antara lain:

a. lket Byur yaitu iket yang pinggirannya memakai
motif kemuda dengan batik pola semen, lereng atau
ceplokan.

b. Iket Tengahan yaitu iket yang memakai motif
pinggiran kamuda dengan bagian tengah
berwarna putih, dibatasi dengan garis biasanya
pola batiknya ceplok latar putih atau hitam.

c. ket Modang yaitu iket yang pinggirnya motif
modang dan bagian belakang memakai umpak pola
batiknya lereng atau ceplok.

d. Iket Celeng yaitu iket motif pinggirnya meng-
gunakan kermuda dan di bagian belakang memakai
umpak seta bagian tengah polos. Pola batik yang
sering digunakan semen, ceplok dan lereng.

Motif cemukiran pada iket biasanya terdapat pada
iket yang disebut irawan yakni iket dari kain kembangan
yang memakai umpak dan pada bagian tengah atau
blumbangan memakai motif cemukiran dengan corak
latar putih. Menurut Hartoyo dalam wawancara
mengatakan, ada beberapa aturan khusus tentang
penggunaan iket ini, khususnya pada waktu acara
pisowanan keraton sebagai berikut.

........... yang saya ketahui iket jebehan hanya boleh
dikenakan oleh orang-orang tertentu biasanya
khusus dipakai oleh para putra dan sentana dalem
sedangkan untuk abdi dalem menggunakan iket



Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

cekok mendhol mawi kuncung. (Hartoyo, dalam
wawancara 20 Febuari 2008)

Keterangan tersebut memperjelas tentang
penggunaan busana tertentu yang dilarang
digunakan oleh masyarakat umum selain raja dan
kerabatn, khususnya iket dengan motif cemukiran dan
modang. Iket jabehan mempunyai ciri pada bagian
ujung iket di bagian belakang setelah disimpulkan
(diikatkan), mengarah ke kiri dan ke kanan dengan
posisi berdiri bentuk elip. Kebanyakan jabehan
mempunyai lebar dan panjang yang dapat dilihat
sebagian dari bagian depan, jabeh dalam bahasa
Jawa berasal dari kata jabebeh yang berarti
merentang seperti sayap burung.

Iket kepala bagi masyarakat Jawa memang
mempunyai arti tersendiri. Seperti cerita yang
dialami oleh dokter Cipto Mangunkusumo seorang
tokoh pergerakan yang sangat dikenal pada masa
sebelum kemerdekaan Republik Indonesia. Dokter
Cipto Mangunkusumo merasa tersinggung ketika
bertandang ke rumah seorang Belanda yang
mendapati selembar iket modang dipakai untuk
telapak meja, di atasnya diletakkan jambangan
bunga dan sebuah asbak. Ketika ditanyakan kenapa
iket yang biasanya diletakkan di atas kepala orang
pribumi digunakan sebagai telapak meja. Alasan
yang diberikan orang Belanda bahwa hal itu boleh
saja karena memang pantas untuk telapak meja.
Setelah kejadian itu, dokter Cipto mengundang or-
ang Belanda tersebut untuk bertandang ke
rumahnya, di sana dokter Cipto meletakkan sebuah
jambangan bunga yang terbuat dari topi yang biasa
dikenakan oleh orang-orang Belanda. Ketika ditanya
oleh orang Belanda mengenai jambangan tersebut,
maka dijawab bahwa topi itu pantas sekali untuk
dijadikan jambangan bunga. Sejak kejadian itu
dokter Cipto tidak pernah lagi mendapati iket kepala
yang menghiasi meja kenalannya tersebut (Sri

Handayanikoesoemo,1985: 9). Cerita tersebut

119

memberi konotasi bahwa iket kepala apalagi dengan
motif modang sangat dihargai dan dijunjung tinggi
oleh masyarakat Jawa dantidak boleh sembarangan
digunakan, apalagi digunakan dengan tidak
semestinya. Cerita tersebut juga dapat diinter-
pretasi bahwa iket yang digunakan sebagai taplak
meja tersebut adalah iket yang mempunyai
blumbangan karena menggunakan motif modang.Iket
yang mempunyai blumbangan merupakan salah satu
jenis dari ageman luhur, maka sepantasnya jika dokter

Cipto “marah” dan memberi pelajaran pada orang

Belanda tersebut. Berikut ini gambaran tentang iket.

Gambar 13. Kain Jket pagi sore, dengan tengahan
menggunakan satu sudut dan kedua sisi kakinya
memakai motif modang dan pola semen (dua sisi yang
bersebrangan) sehingga jika dipakai solah-olah
mempunyai dua ikat kepala. (Foto: repro Santoso
Dullah, 2002: 96)

Gambar 14. Iket kepala dengan motif modang,
merupakan kain yang dibatik digunakan sebagai
penutup kepala. (foto: Aan Sudarwanto, 2007)



120 Wm%

3. Kemben

Kemben adalah kain yang dikenakan perempuan
sebagai penutup dada, bentuknya panjang dengan
lebar kurang lebih dua kilan (dua kali telapak tangan
yang direntangkan). Terdapat dua jenis bentuk kain
kemben yaitu (1). Mempunyai pola batik penuh; (2)
pola batik tidak penuh, yaitu mempunyai tengahan
(blumbangan) yang berbentuk bujur sangkar atau
belah ketupat, dengan hiasan pada pinggirnya.
Kemben biasanya dikenakan dengan membalutkan
pada bagian badan, dimulai dari bawah ketiak
kearah kiri dan ujung akhirnya diselipkan pada
bagian pinggang atau dibawah ketiak. Kain kemben
yang menggunakan tengahan digunakan oleh
kalangan tertentu, yakni keluarga dekat raja seperti
permaisuri. Kain tengahan terkadang meng-
gunakan sutra dengan warna merah muda, hijau,

dan putih yang dikombinasikan dengan batik mo-

tif cemukiran.

Gambar 15. Kain kemben dengan tengahan sutra warna
hijau dan pola batik udan liris. (foto: Aan Sudarwanto,
2007)

Gambar 16. Kain kemben dengan tengahan putih
dengan motif cemukiran dan pola semen (Foto: Repro
Santoso Dullah, 2002: 133)

Vol. 8 No. 1, Desember 2012

- i

Gambar 17. Pemakaian kain kemben pada wanita,
dililitkan sebagai penutup dada (foto: Repro Santosa
Dullah, 2002: 134)

C. Asal Usul Motif Cemukiran dan Modang

Motif Cemukiran dan modang merupakan motif
yang menggambarkan lidah api, motif ini jika
ditelusur ke belakang ternyata telah ada sejak
zaman Hindu Budha. Pada masa tersebut motif
cemukiran dan modang merupakan lambang kesaktian.
Di banyak tempat lidah api sering dijumpai pada
patung-patung Dewa yang dikelilingi api. Tanda
lidah api menurut Van Der Hoop merupakan bentuk
tanda tanya terbalik. Tanda tanya terbalik ini
mempunyai makna Om merupakan suku kata dari
Om mani padme hum. Om mani padme hum merupakan
kalimat yang dipercaya sebagai mantra dan
mempunyai kekuatan, serta kesaktian. Hiasan tanda
tanya terbalik, biasanya digunakan sebagai hiasan
pinggir di berbagai benda. Hiasan pinggir dengan
bentuk tanda tanya terbalik yang menggambarkan
lidah api dapat dilihat pada patung berikut ini.



Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

Gambar 18. Patung perunggu Bodhisattvas dan
Vajrapani koleksi Raffles yang terdapat di museum
British London, mempunyai kesamaan nama dan
bentuk dengan relief dan patung candi Mendut.
Keduanya menggunakan lingkaran lidah api pada
bagian belakang kepala. (A]. Bernet Kempers, 1959:
64)

Bentuk lidah apibanyak dijumpai pada berbagai
artefak peninggalan sejarah masa lalu, api menjadi
lambang penerang dan kekuatan yang banyak
menyelimuti alam pikir orang Jawa, sehingga api
sering digambarkan pada figur-figur yang
mempunyai pengaruh kuat di masyarakat seperti
Dewa maupun Raja yang dianggap mempunyai
kesaktian. Sepertilidah api pada patung Kertarajasa
Raja Majapabhit, lidah api trisula Dewa Wisnu, Patung
Dewa Siwa, lidah api pada cakra patung Genta Padri,
patung perunggu Uma dan Parwati.

Bentuk rupa lidah api penggambarannya tampak
ada dan terlihat nyata seperti pada gambar Siwa
sebagai Rudra yang terdapat di Bali, namun
kebanyakan telah digayakan. Bentuk yang paling
mendekati motif cemukiran (gambar 19) adalah
Pinggiran lidah api pada bagian belakang patung
perunggu Bodhisattvas, Vajrapani, Dewi Sri maupun

patung Budha dari perunggu yang ada di museum

121

Leiden. Motif Cermukiran digunakan sebagai praba yaitu
lingkaran di belakang kepala. Secara detail bentuk
lidah api yang menyerupai motif cemukiran pada

batik penulis tampilkan sebagai berikut.

Gambar 19. Bentuk lidah api pada patung perunggu
Bodhisattvas, Vajrapani maupun Dewi Sri serta patung
perunggu Awalokitesjwara. Terdapat kemiripan dengan
motif cemukiran pada batik yang menggunakan
blumbangan seperti pada kain dodot (Van Der Hoop,
1949:299)

Alam pikir orang Jawa yang masih
menggunakan tradisi dan kepercayaan lama dipadu
dengan pengaruh pandangan baru tetap
menempatkan bentuk lidah api tetap sebagai eleman
hias.  Walaupun pengaruh Islam begitu
mendominasi, namun bentuk lidah api masih
digunakan di lingkup Kasunananan Keraton
Surakarta. Selain pada batik motif lidah api yang
disebut dengan cemukiran dan modang, terdapat juga
pada benda-benda yang dianggap mempunyai
kekuatan lebih seperti pusaka maupun pada benda
yang menjadi simbol-simbol kekuasaan raja, seperti
pada rangka keris maupun ornamen penghias pada
atap bangunan tertentu. Pada rangka keris misalnya,
dituturkan oleh Subandi bahwa,

Motif modang merupakan bentuk lidah api pada
dunia perkerisan biasanya dijumpai sebagai
ornamen rangka keris ladrang maupun gayaman
milik raja-raja Mataram biasanya digunakan
Raja di keraton Surakarta pada saat acara-acara
tertentu misalnya saat menyaksikan pagelaran
seni. (Subandi, wawancara 10 April 2007)



122 775/&%%

Keterangan tersebut memberi konotasi bahwa mo-
tif lidah api pada masa kerajaan Mataram masih
digunakan, tidak hanya pada batik namun benda
penting lainnya. Alam pikir masa lalu bahwa api
merupakan sumber penerangan dan kekuatan
masih menyelimuti, sehingga lidah api digunakan
sebagai lambang dan simbol kekuatan. Terbukti
hanya kalangan tertentu saja yang boleh
menggunakan motif lidah api pada rangka kerisnya,
ini hampir sama dengan penggunaan lidah api
sebagai praba pada patung-patung tertentu yang
dianggap mempunyai pengaruh penting seperti

Dewa dan Raja pada masa Hindu Budha.

D. Makna Simbolis Motif Modang, Cemukiran

Berangkat dari alam pikir orang Jawa mengenai
simbol-simbol sakral yang selalu menjadi panutan
dalam setiap kehidupan, motif modang dan cemukiran
bisa dimaknai sebagai simbol dari lidah api. Modang
dan cemukiran merupakan motif yang mempunyai
kesamaan apabila dilihat dari bentuk visualnya.
Motif modang lebih dekat dikatakan sebagai bentuk
stilasi danmerupakan penggayaan, penyusunan,
serta pengorganisasian dari bentuk api yang
mempunyai keluwesan bentuk, dari sini bentuk
api bisa dikatakan lebih dekat dengan bentuk yang
sesungguhnya. Bentuk motif cemukiran merupakan
deformasi bentuk, yaitu ragam hias yang terbentuk
dengan cara memecah kemudian menyusun kembali
dengan bentuk yang diinginkan. Keduanya tidak
mempunyai perbedaan yang mencolok, hanya
berbeda pada penempatannya saja. Keduanya
bermakna sama yaitu merupakan simbol dari lidah
api. Lidah api merupakan simbol yang ada sebelum
masa kerajaan Mataram. Api dilambangkan sebagai
nafsu amarah yang digambarkan dengan warna

merah, perwujudan api sering juga digambarkan

Vol. 8 No. 1, Desember 2012

sebagai praba pada patung-patung raja maupun
Dewa yang menjadi panutan masyarakat. Pada
masa Hindu Budha motif lidah api sering
divisualisasikan dengan bentuk tanda tanya
terbalik, ternyata berkaitandengan “mantra”
sakral sebagai simbol keselamatan dan tolak bala.
“Mantra” tersebut adalah Om merupakan suku
kata dari Om mani padme hum hingga sekarang masih
sering diucapkan oleh penganut agama Hindu.

Dalam pandangan kosmologi Jawa, api mem-
punyai peranan sangat penting yaitu sebagai salah
satu dari anasir kehidupan. Kosmologi Jawa
menggambarkan anasir hidup manusia berupa
angin, air, tanah dan api (Suwardi Endarswara,
2006: 55). Anasir-anasir tersebut membentuk
struktur nafsu yang merepresentasikan dorongan
dalam diri manusia untuk memenuhi kebutuhan
badaniah dan rohaniah. Api juga merupakan
gambaran sifat yang bermakna positif dan negatif.
Makna positif diartikan sebagai pemberani
sedangkan makna negatif diartikan sebagaiangkara
murka (Soerjanto, wawancara 15 Maret 2008). Sifat-
sifat ini sangat cocok dimiliki oleh seorang raja atau
penguasa yang mengendalikan kehidupan manusia,
di mana penguasa menjadi penyeimbang antara
kabaikan dan keburukan. Dalam prakteknya
diwujudkan dengan sikap tegas memberi hukuman
dan sikap pemberani memberikan perlindungan.
Cerminan sangat jelas terlihat pada sifat-sifat Dewa
yang digambarkan dengan sifat Dewa Siwa dan
Dewa Wisnu, suatu sifat yang saling bertolak
belakang.

E. Simpulan

Simpulan yang dapat diambil adalah bahwa api
sebagai simbol kekuatan telah ada sejak masa Hindu

Budha tetap digunakan dan diyakini di masa



Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

Mataram sebagai cerminan budaya Jawa yang
sinkretis. Sikap sinkretis dalam budaya Jawa
memunculkan perilaku mistik kejawen yang
digunakan sebagai panutan. Selanjutnya dalam
perwujudannya api dijabarkan ke dalam motif
modang dan cemukiran, yang aplikasinya muncul pada
batik, pendok keris maupun beberapa ornamen pada

interior keraton.

Kepustakaan

Dharsono. Budaya Nusantar, Bandung: Rekayasa
Sains, 2007.

Estetika dari Barat Sampai ke Timur.,
Bandung: Rekayasa Sains, 2007.

Doellah, Santosa. Batik The Impact Time and Environ-
ment, Surakarta: Danar Hadi, 2005.

Endraswara, Suwardi. Mistik Kejawen Sinkretisme,
Simbolisme dan Sufisme dalam Budaya Spiritual
Jawa., Yogyakarta: Penerbit Narasi, 2006.

Hartono AG. “Rupa dan Makna Simbolik
Gunungan Wayang Kulit Purwa di Jawa”,
Tesis., Pascasarjana ITB Bandung, 1999.

Herusatoto, Budiono. Simbolisme dalam Budaya Jawa.,
Yogyakarta: PT. Hanindita Graha Widia,
2000.

Holt, Claire. Melacak Jejak Perkembangan Seni di Indo-
nesia. Terjemahan RM Soedarsono, Bandung;:
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia,
1967.

Hoop, AN]J. Th.a Th. Van Der, Indonesische
Siermotieven., Uitgegeven Door Hiet,
Koninklijk Bataviaasch Genootschap Van
Kunsten en Wetenschappen

Jasper, J.E., Mas Pirngadie. De Inlandsche
Kunstnyverheid in Nederlansche Indie, Gra-
venhage: De Boek & Kunstdrukkerij V/N
Mounton & co, 1916.

Langer, Susane K. Problematika Seni., Terj. FX.
Widaryanto, Bandung: Sunan Ambu Press
STSI Bandung, 2006.

123

Lombard, Denys. Nusa Jawa silang Budaya jilid 3
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1996.

Moedjanto, G. Konsep Kekuasan Jawa Penerapannya
oleh raja-raja Mataram, Yogyakarta: Kanisius,
1987.

Mulder, Niels. Kebatinan dan Hidup Sehari-hari Orang
Jawa, Jakarta: Gramedia, 1983.

Poespoprodjo, W. Hermeneutika., Bandung: CV.
Pustaka Setia. 2004.

Sachari, Agus. Estetika Makna, Simbol dan Daya.,
Bandung: Penerbit ITB, 2002.

Serat Katrangan Bab Kampuhan, Naskah Carik no. 203
Ca.SMP-KS # 219, Sana Pustaka, Kasunanan
Surakarta.

Serat Kawruh Warning Udheng-udhengan, Naskah
Carik no.104 Ca. SMP-KS# 204, Sana Pustaka
Kasunanan Surakarta

Serat Pranatan Dalem Bab Namanipun Panganggo
Ing Nagari Ngayogyakarta Hadiningrat,
Sanapustaka Naskah No. 394, 1927.

Setiawan, Eko Adhy. Konsep Simbolisme Tata
Ruang Luar Keraton Surakarta Hadiningrat,
Tesisi, Program pasca Sarjana Universitas
Diponegoro Semarang, 2000.

Soedewi, Sri. “Motif, Proses dan Tekhnik
Pembatikan.” Makalah Seminar Batik
Nusantara dalam Festival Batik Nusantara
2007

Soeratman, Darsiti. “Kehidupan Dunia Kraton
Surakarta 1830-1939", Disertasi, Universitas
Gajah Mada Yogyakarta, 1989.

Sri Handayanikoesoemo. “Lenggahing
Penganggen”, Cendrawasih No.19 dan 20, Th
I, 1985.

Subagya, Rahmat. Kepercayaan Kebatinan Kerohanian
Kejiwaan dan  Agama, Yogyakarta: Kanisius,
1976.

Susanto, Sewan. Seni Kerajinan Batik Indonesia,
Jakarta: Balai Penelitian Batik dan Kerajinan
Lembaga Penelitian Pendidikan Industri,
Departemen Perindustrian RI, 1980.



