
107Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

107

RUPA DAN MAKNA SIMBOLIS
BATIK MOTIF MODANG, CEMUKIRAN

Aan Sudarwanto

Prodi Kriya Seni, Jurusan Kriya
Fakultas Seni Rupa Desain

Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta
Email: aans_craft@yahoo.com

INTISARI

Artikel ini mengungkap mengenai rupa, dan makna simbolis batik motif modang, cemukiran. Pengungkapan
diawali dengan penjabaran rupa batik motif modang, cemukiran, kemudian menafsirkan simbol yang
melingkupinya. Simbol menjadi menarik karena suatu simbol dapat menerangkan fungsi ganda yaitu
transenden-vertikal (berhubungan dengan acuan, ukuran, pola masyarakat dalam berperilaku), dan imanen
horisontal (sebagai wahana komunikasi berdasarkan konteksnya dan perekat hubungan solidaritas
masyarakat pendukungnya), sehingga dapat diungkap masalah simbol yang menyelimuti batik motif
Modang, Cemukiran perlu diungkap dan diketahui latar belakang pembuatnya. Berpijak dari alam pikir
orang Jawa mengenai simbol–simbol sakral yang selalu menjadi anutan dalam setiap kehidupannya,
motif modang dan cemukiran bisa dimaknai sebagai simbol dari lidah api. Modang dan cemukiran merupakan
motif yang mempunyai kesamaan apabila dilihat dari bentuk visualnya. Motif modang dapat dikatakan
sebagai bentuk stilasi sebagai penggayaan, penyusunan dan pengorganisasian dari bentuk api yang
mempunyai keluwesan bentuk. Berdasarkan analisis tersebut bentuk api bisa dikatakan lebih dekat
dengan bentuk yang sesungguhnya, sedangkan bentuk motif cemukiran lebih merupakan deformasi bentuk
yaitu ragam hias yang terbentuk dengan cara memecah kemudian menyusun kembali dengan bentuk
yang diinginkan. Dalam perwujudannya api dijabarkan ke dalam motif modang dan cemukiran, yang
aplikasinya muncul pada kain batik, pendok keris maupun beberapa ornamen pada interior keraton.

Kata kunci: Simbol, Modang, Cemukiran, Lidah api

ABSTRACT

This article presents and identifies the form and symbolic meaning of the batik motif known as modang, cemukiran. The
presentation begins with an explanation of the form of the batik motif modang, cemukiran, followed by an interpretation
of the symbols surrounding it. The symbols are interesting in that a single symbol can explain a dual function, namely a
transcendent-vertical function (related to reference, size, and the behavioural patterns of the community) and an immanent-
horizontal function (as a means of communication based on its context and close connection with the solidarity of the
supporting community). In order to discover more about the symbols surrounding the batik motif modang, cemukiran, it
is first necessary to learn about the background of the person who designed this motif. Based on the nature of thought of the
Javanese with regard to sacred symbols, which are constantly used as guidelines in every aspect of their lives, the modang
and cemukiran motif can be understood to be a symbol of flames. Modang and cemukiran are motifs which have certain
similarities from the point of view of their visual form. The modang motif can be said to be a form of stylization of the
arrangement or organization of the shape of fire which has a flexible nature. Based on this analysis, the shape of the fire can
be said to be closer to its real form, whereas the shape of the cemukiran motif is more of a deformation of shape; that is, an
ornamentation created by breaking down and then rearranging the shape to achieve the desired form. In its manifestation, fire
is elaborated in the form of modang and cemukiran motifs, whose application appears on batik cloth, the decorative plating on
the sheath of a traditional dagger or keris, and a number of ornaments on the interior of the palace or keraton.

Keywords: Symbol, Modang, Cemukiran, Flames



Vol. 8 No. 1, Desember 2012108

A. Simbol dan Pandangan Hidup

Batik mempunyai banyak ragam pola dan motif

yang merupakan bagian dari tradisi kehidupan

penduduk Jawa yang berkembang sejak lama.

Umumnya bentuk pola dan motif batik merupakan

ekspresi yang menyatakan keadaan diri dan

lingkungan pembuatnya. Biasanya merupakan

imajinasi yang menggambarkan cita-cita atau

pengharapan. Jumlah ragam hias batik sangat

banyak muncul dalam ungkapan tata rupa yang

sangat beragam pula, baik dalam variasi bentuk

maupun warna. Mengupas batik sudah dapat

dipastikan tidak dapat dilepaskan dari pola dan

motif, akan lebih menarik lagi tentunya juga

berbicara simbol yang melingkupi di balik wujud

rupa tersebut. Simbol merupakan suatu perkara

yang menarik untuk dibahas, karena selalu mem-

butuhkan penafsiran yang baru, seperti yang di-

ungkapkan Ricoer di dalam bukunya Poespoprodjo.

Berkat struktur arti ganda simbol, simbol meminta

untuk ditafsir kembali dan diurai kembali. Simbol

merangsang manusia untuk mengadakan refleksi

sehingga mengawali setiap pemikiran relegius,

filsafat dan ilmu. Simbol senan tiasa harus dan dapat

diberi arti dan interpertasi baru (W. Poespoprodjo,

2004: 128). Konsep tersebut memberi sandaran

bahwa pola dan motif batik dapat dinterpertasi

kembali simbol-simbol yang melingkupinya, dalam

hal inipenulis mencoba memahami yang

bersumber dari alam pikir Jawa sebagai “si-

pembuat”. Kesadaran ini karena disandarkan pada

pemikirian bahwa manusia bukan saja sebagai

mahluk pembuat rupa, melainkan juga sebagai

mahluk pembuat simbol melalui bahasa-bahasa

visual (Agus Sachari, 2002: 14). Karya atau wujud

visual merupakan hasil pembabaran langsung dari

ide pembuatnya, atas dasar kehidupan “feellingnya”

yang paling dalam sehingga apa yang terkandung

di dalam simbol merupakan pembabaran langsung

dari ide, yang tentu di dalamnya terdapat

perpaduan antara spontanitas dan ungkapan jiwa.

Hal senada juga diungkapkan oleh Langer sebagai

berikut.

Realitas yang diangkat ke dalam simbol seni
hakekatnya bukan realitas objektif, melainkan
subyektif, sehingga bentuk atau forma simbolis
yang dihasilkan mempunyai ciri yang amat khas.
Forma simbolis yang terbentuk adalah forma
yang hidup. Pengalaman subyektif bisa menjadi
isu suatu forma simbolis. Jika pengalaman ini
merupakan suatu perasaan yang kuat, maka
pembentukan forma ini akan menunjukkan
ekspresivitas yang sedemikian kuat mengakar,
sehingga forma itu seolah-olah hidup. Forma
akan menjadi forma nilai-nilai estetik suatu objek
atau artifak (Susanne K. Langer, 1976: 77).

Pemikiran tersebut memberi keterangan bahwa

untuk mengungkap lebih dalam mengenai simbol–

simbol yang terdapat dalam suatu karya atau

wujud visual, dapat melalui pembuatnya dan jika

pembuatnya mempunyai pengalaman perasaaan

yang kuat maka akan terbentuk nilai-nilai

keindahan yang luar biasa. Hal ini disebabkan

karena simbol yang muncul merupakan pernyataan

dua hal yang disatukan dan didasarkan pada

dimensinya. Nilai berkaitan dengan sesuatu yang

dianggap berharga, sedangkan simbol selain

memiliki fungsi tertentu juga dapat dimanfaatkan

sebagai identitas komunitasnya. Suatu simbol dapat

menerangkan fungsi ganda yaitu transenden-vertikal

(berhubungan dengan acuan, ukuran, pola

masyarakat dalam berprilaku), dan imanen horisontal

(Sebagai wahana komunikasi berdasarkan

konteksnya dan perekat hubungan solidaritas

masyarakat pendukungnya), (Suwardi Endraswara,

2006: 42) sehingga untuk mengungkap masalah

simbol yang menyelimuti motif batik Modang,

Cemukiran perlu diungkap dan diketahui dahulu

latar belakang pembuatnya, dalam hal ini alam



109Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

pikir orang Jawa yang terkait masalah pandangan

hidup yang selalu menjadi anutan orang Jawa.

1. Pandangan Hidup Jawa

Dalam pandangan hidup Jawa, kebatinan

mempunyai tempat yang siknifikan. Kebatinan

adalah cara untuk mendapatkan kebahagiaan yang

dalam praktiknya berupa tasawuf, ilmu

kesempurnaan, theosofi, dan mistik. (Ida Bagus Gede

Yudha Triguna, 1997: 65) Menurut Mulder, kebatinan

ini sering dianggap sebagai intisari Javanisme (Niels

Mulder, 1983: 12-15). Praktek hidup kebatinan pada

masyarakat Jawa biasanya selalu disandarkan pada

union mystica yaitu manunggaling kawula Gusti yang

menekankan pada upaya mencapai tingkat

kekosongan (suwung) agar dapat diisi dengan

kehadiran Tuhan. Pemikiran semacam ini yang

kemudian memunculkan sikap berserah diri

(sumarah) kepada Tuhan secara total. Sifat kebatinan

menurut Endraswara didasarkan pada tiga pola

pikir yaitu: (1) Pola pikir etis yakni pemikiran mitis

yang mengarah tercapainya manusia berbudi

pekerti luhur atau manusia waskitha yaitu manusia

yang mampu hidup harmonis antara makrokosmos

dan mikrokosmos; (2) Pola pikir kosmis, yakni

manusia menginginkan lebur dengan alam semesta.

Manusia berada dalam proses “menjadi” secara

kontinyu; (3) Pola pikir pantheistis yakni suatu

pemahaman antroposentris yang harus

mengupayakan ke arah manunggaling kawula Gusti,

yang selalu mengadakan semedi untuk manunggal

dengan Tuhan. Sifat kebatinan ini jika ditelusuri

lebih dalam lagi menurut Subagya mengandalkan

pada enam hal yaitu: (1) Batin, yakni rasa

mendalam, tersembunyi, rohani dan asasi; (2) Rasa

yaitu sebuah pengalaman rohani subyektif; (3)

Keaslian, yaitu bangkitnya hasrat untuk untuk

mengembangkan kepribadian asli; (4) Hubungan

antar warga; (5) Akhlak sosial, merupakan gerakan

yang melawan demoralisasi dan selalu

menyerukan kesusilaan dengan semboyan budi

luhur dan sepi ing pamrih; (6) Gaib yaitu kepercayaan

pada daya-daya gaib yang suprarasional (Rahmat

Subagya, 1976: 13-24).

Kebatinan sering juga disamakan dengan mistik

kejawen karena mistik dan kebatinan memang

sangat dekat. Di samping itu praktek mistik kejawen

tidak akan lepas dari kebatinan. Menurut

Endraswara mitisisme adalah merupakan paham

dan peradaban Jawa asli (Suwardi Endraswara,

2006: 42). Mistik kejawen tidak lain juga merupakan

representasi upaya berpikir filosofis manusia Jawa.

Melalui mistik kejawen dapat diketahui bagaimana

manusia Jawa berpikir tentang hidup, manusia dan

Tuhan. Lebih lanjut konsep tentang mistik kejawen

ini diterangkan oleh Endraswara, terbangun atas

tiga pilar falsafah hidup yakni

a. SangkanParaning Dumadi, merupakanfalsafah asal

mulasuatu wujud dan menjadi wahana agar

manusia yang selamat mampu mencapai

kesempurnaan, yang diperoleh dengan cara

mengekang hawa nafsu.

b. Manunggaling Kawula-Gusti, merupakan per-

wujudan sikap manembah yaitu menghubungkan

diri secara sadar, mendekat, menyatu dan

manunggal dengan Tuhan. Manunggaling kawula

Gusti dapat diraih dengan jalan laku konsentrasi,

pengendalian diri, pemudharan (kebebasan batin

dari dunia inderawi), menguasai ngelmu sejati

dan tahu hakekat hidup.

c. Memayu Hayuning Bawana, merupakan watak dan

perbuatan yang senantiasa mewujudkan dunia

selamat, sejahtera dan bahagia. Konsep memayu

hayuning bawana menjadi pedoman hidup

manusia yang menjauhkan diri dari rasa negatif

seperti drengki, srei, jail dan methakil, dengan kata



Vol. 8 No. 1, Desember 2012110

lain merupakan konsep keseimbangan kosmos

yang berarti prinsip harmoni dalam menegakkan

keselamatan dunia.

2. Kosmologi Jawa

Kosmologi merupakan wawasan manusia Jawa

terhadap alam semesta makrokosmos dan

mikrokosmos. Alam kosmis ini menurut alam pikir

orang Jawa dibatasi oleh keblat papat lima pancer, yakni

arah wetan, kidul, kulon dan lor serta pancer (tengah).

Ini merupakan konsep arah perjalanan hidup

manusia yang dijelaskan oleh Endraswara sebagai

berikuit

Arah ini terkait dengan perjalanan hidup
manusia, yang hidupnya selalu ditemani juga
oleh kadang papat lima pancer. Kadang papat yaitu
kawah, getih, puser, dan adhi ari-ari sedangkan pancer
adalah ego atau manusia itu sendiri. Letak
kadang papat ini sejalan dengan arah kiblat
manusia Jawa juga yakni kawah berwarna putih
berada disebelah timur ini yang mengawali
kelahiran dan pembuka jalan. Getih berwarna
merah di sebelah selatan, sedangkan puser
berwarna hitam di sebelah barat dan adhi ari-ari
berwarna kuning berada di sebelah utara
(Suwardi Endraswara, 2006: 54).

Kiblat papat lima pancer, bisa dikatakan merupakan

empat arah mata angin yang menjadi tuntunan

kehidupan setelah memahami kesatuan tunggal

yang hakiki. Setiawan dalam tesisnya menjelaskan

bahwa kiblat papat lima pancer merupakan tata ruang

luar atau lansekap dan tata letak bangunan

sepanjang sumbu imajiner utara selatan yang

merupakan sumbu manifestasi simbolik dari

sangkan paraning dumadi ke kesempurnaan hidup

sampai kepada manunggaling kawula gusti (Eko Adhy

Setiawan, 2000: 21).

Pandangan alam pikir orang Jawa yang selalu

bersifat kontemplatif trasendental, simbolistik, dan

filosofis. Hal ini dapat dilihat lewat perilaku orang

Jawa dalam falsafahnya yang menggambarkan sisi

kehidupan dengan tiga macam jagad (Tri-Buana),

yaitu hubungan antara tiga tata alam yakni: Jagad

atas, jagad tengah, dan jagat bawah. Ketiga jagad ini

yang menyelaraskan hubungan secara kosmis,

untuk menjaga keseimbangan secara horisontal dan

vertikal. Secara horisontal menjaga keseimbangan

antara dirinya dengan alam semesta dan secara

vertikal menjaga keseimbangan terhadap keesaan

gambaran hubungan mikrokosmos dan makro-

kosmos.

Konsep tribuana tersebut dalam tata kehidupan

masyarakat Jawa sadar atau tidak sadar sering

dijumpai pada wujud kebudayaannya, misalnya

pada gunungan wayang kulit, struktur tata letak

bangunan keraton, dan pada pola-pola batik klasik.

Penggambaran lain dari konsep tribuana juga dapat

dilihat pada relief kalpataru panel candi

Prambanan, yang dijelaskan oleh Dharsono, bahwa

konsep tribuana atau triloka dalam ajaran budaya

Jawa, terbagi atas 3 alam atau jagad yaitu sebagai

berikut.

a. Alam Niskala dilukiskan sepasang burung

(berbagai posisi; terbang, hinggap) seolah

menjaga pohon hayat, memberi pengayoman

dan perlindungan, sebagai satu bentuk essensi

perjalanan menuju keesaan.

b. Alam niskala sakala, dilukiskan sebagai pohon

hayat dilukiskan tumbuh dari pot yang

dikelilingi 4 buah pundi-pundi yang dihias

dengan untaian permata, di antara daunnya

terdapat sepasang ceplok bunga dan mahkota

bunganya berupa untaian permata terjurai

kebawah. Sepasang ceplok bunga terdapat di

kanan kiri daun, di bagian atas daun-daun

tersebut terdapat bunga kuncup. Pada bagian

atas pohon hayat terdapat payung menunjukan

perlindungan dan pengayoman Secara

keseluruhan menyerupai bentuk segitiga.

Tingkatan susunan untaian bungan menunjukan

tingkatan atau tahapan untuk menuju ke alam

niskala.



111Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

c. Alam sakala dilukiskan di sebelah kanan-kiri

bagian bawah dilukiskan (di sebelah kanan dan

kiri bagian bawah pohon) terlukis sepasang

kinara-kinari (berbagai bentuk kinara-kinari:

Pendeta berkepala pendeta, monyet, kelinci,

ayam dan sebagainya) (Dharsono, 2007: 267-280).

Konsep tentang dunia atas dan bawah yang

dihubungkan dengan dunia tengah oleh Primadi

Tabrani disebut dengan dualisme dwitunggal yang

cocok dengan ungkapan yang ada dalam

masyarakat Jawa seperti loro-loroning atunggal, rwa

bineka, kiwa tengen, dan lain-lain. Konsep ini dalam

pandangan Jawa dapat dicontohkan dengan jelas

dalam serat Dewa Ruci Kidung Dhandhanggula yang

mengisahkan ajaran Dewa Ruci kepada Arya

Werkudara ketika masuk ke dalam dasar samudra

untuk memenuhi tugas dari Resi Durna mencari air

suci penghidupam (Tirta Merta) sebagai berikut.

“Kang ingaran urip mono mung jumbuhing badan
wadaq lan batine, pepindhane wadhah lan isine…
Jeneng wadhah yen tanpa isi, alah dene arane wadhah,
tanpa tanja tan ana pigunane, Semono uga isi tanpa
wadhahyekti barang mokal… tumrap urip kang utama
tertamtu ambutuhake wadhah lanisi, kang utama karo
karone” (Pujangga Surakarta, 1996: 22)

“Yang disebut hidup sejati tak lain adalah
leburnya tubuh jasmani dengan batinnya, Ibarat
bejana dan isinya….
Biar bejana tetapi bila tanpa isi, sia-sia. Disebut
bejana, tidak semestinya dan tidak berguna,
demikian juga isi tanpa bejana sungguh hal yang
mustahil… Demi hidup yang baik
tentudibutuhkan bejana dan isi, sebaiknyalah
kedua-duanya.”

Ungkapan dalam Serat Dewa Ruci Kidung

Dandhanggula tersebut memberi gambaran

dwitunggal yakni pemahaman kesatuan tunggal

yang hakiki misalnya jasmani-rohani rohani-

jasmani, terang-gelap gelap-terang, kaya-miskin

miskin-kaya, lingga-yoni yoni lingga, pria-wanita

wanita-pria. Konsep menggabungkan ini atau

memadukan dua menjadi satu yang bisa berwujud

prinsip atau bagian-bagian kebudayaan biasa

disebut dengan sinkretisme. Sikap ini tercermin pula

dalam masalah kepercayaan masyarakat Jawa,

dimana terjadi penggabungan kepercayaan antara

agama Islam dengan keyakinan dan konsep-konsep

Hindu-Budha yang cenderung ke arah mistik dan

masih mengandung unsur-unsur animisme

(Darsiti Soeratman, 1989: 462) Pemikiran ini

diperjelas lagi oleh Herusatoto dengan menyebut

bahwa kepercayaan orang Jawa terbentuk dari

alam pikir kepercayaan Jawa lama (Hindu Budha)

dengan ajaran tasawuf Islam (Budiono Herusatoto,

2000: 67). Sikap kepercayaan masyarakat Jawa ini

kemudian dikenal dengan istilah Agami Jawi. Sifat

sinkretis atau menggabungkan dua menjadi satu

pada masyarakat Jawa mengakibatkan suatu hal

yang baru, yang mempunyai dampak positif

maupun negatif. Namun banyak yang menganggap

sebagai suatu hal yang positif dengan menyebutnya

sebagai local genius, yaitu menjadi roh atau jiwa

budaya Jawa yang muncul, bahkan cenderung

dominan meskipun mendapat pengaruh asing.

Proses interaksi tersebut akan mencirikan budaya

Jawa yang bersifat berkelanjutan, yaitu perubahan

budaya tanpa meninggalkan akar tradisi sebagai

budaya induknya.

Masyarakat Jawa yang masih berpegang pada

budaya induk tersebut bisa dilihat pula dalam

struktur gunungan wayang kulit purwa yang

masih berpegang pada konsep tribuana, juga dapat

dilihat pada bangunan masjid Jawa dengan pola

tradisional yang berciri atap kerucut bertingkat

dengan bentuk dasar segi empat. Masjid ini dapat

dijumpai pada masjid-masjid tua di Kudus, Demak,

Jepara maupun di Surakarta. Ciri ini mempunyai

kesamaan dengan bentuk punden berundak dan

bentuk candi yang bertingkat sehingga jika ditarik

benang merahnya maka hal tersebut merupakan

ciri bentuk gunungan yang bermuara pada konsep

tribuana. Konsep yang sangat jelas tentang pola

dasar kosmologi Jawa dapat dilihat pada bagan

berikut.



Vol. 8 No. 1, Desember 2012112

Bangunan lain selain masjid dapat pula ditemukan

pada konsep bangunan istana. Konsep Hindu

Budha yang menganggap candi sebagai manifestasi

gunung kosmis pusat jagad raya, pada masa Islam

digantikan oleh istana sebagai pusat jagad raya.

Sesuai dengan pandangan hidup kosmismagis yang

bersumber pada tradisi budaya asli, keraton

menjadi pusat kekuatan gaib yang mempengaruhi

pada seluruh kehidupan masyarakat. Keraton oleh

Lombard dikatakan sebagai pusat mandala yaitu

sejenis maket kosmos yang berpedoman pada

keempat arah mata angin dan diatur menurut poros

besar yang saling memotong tegak lurus yang

menghasilkan susunan tapak catur sesuai dengan

prinsip naskah Sansekerta kuno vastusastra (Denys

Lombard, 1996: 108)Dalam filosopi Jawa keraton

dikendalikan oleh raja yang merupakan titisan atau

keturunan Dewa sehingga mempunyai kekuasaan

yang sangat luas. Konsep kuno tentang kekuasan

raja pada umumnya melihat keraton sebagai

mikrokosmos, dengan raja sebagai pelaku utama

yang bertugas mempertahankan keserasian antara

mikro kosmos (jagad kecil) dengan makrokosmos

(jagad besar). Konsepsi ini menurut Heine

merupakan pola yang sangat tua yang

keberadaannya telah ada sejak masa Babilonia yang

kemudian masuk keAsia Tenggara melalui India dan

bahkan Cina. Kepercayaan antara makrokosmos

dan mikrokosmos dengan upaya untuk penyelaras-

kan yang dipusatkan pada Gunung Meru, di India

disebut Jambudvipa, Gunung meru sebagai pusat

jagad raya, baik yang bersifat Brahmana maupun

Budhis dianggap sebagai penguasa gunung dan

poros dunia, sehingga sebuah kerajaan harus

Gambar 1. Bagan pola kosmologi Jawa. (Sumber: Gustami, 1989: 21, Soekarto Karto Atmojo, 1983: 8-11,
I Kuntara Wiryamartana tt. dalam J. Sumardjo:176, JMW Bakker 1981, Wiyoso Yudaseputra 1996 dan
Primadi Tabrani 1995: 16, dalam Hartono AG, 1999: 150)



113Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

memiliki gunung Meru pada pusat kotanya dan

menjadi pusat magis bagi kerajaan (Eko Adhy

Setiawan, 2000: 16). Alam pikir ini sedikit banyak

telah melingkupi kerajaan-kerajaan di Jawa dan

sekitarnya yang pada awalnya memang merupakan

kerajaan Hindu –Budha.

Agama Hindu-Budha baik secara langsung

maupun tidak langsung sangat mempengaruhi

konsep kosmologi Jawa yang menegaskan dalam

struktur kosmos terdapat Jambudvipa yang merupa-

kan inti struktur yang dikelilingi oleh tujuh lapis

samudra dan tujuh lapis daratan, di dalamnya

terdapat gunung Meru yang merupakan tempat

bersemayam para Dewa. Gunung Meru sebagai

pusat kosmos dikelilingi oleh samudra, utara-

selatan merupakan axis terdiri dari enam gunung

yaitu tiga di utara dan tiga di selatan, serta

diimbangi empat gunung pada timur dan barat.

Secara vertikal sistem kosmos di bagi dalam tiga

bagian seperti yang telah diungkap sebelumnya

yaitu terdiri dari dunia atas, dunia tengah dan dunia

bawah yang disebut dengan Tri Buwana. Gambaran

kosmologi yang sangat mempengaruhi alam pikir

masyarakat Jawa dapat dilihat dalam gambar

berikut ini

Gambar 2. Kosmologi (Sumber: Pigeaud, Theodore G.Th., 1924., De Tantu
Penggelaran Oud-Javaansch prozageschrift, uitgegeven, vertaald en toegelicht
dalam Setiawan, Eko Adhy, 2000: 17)



Vol. 8 No. 1, Desember 2012114

Konsep di atas apabila ditarik benang merahnya,

maka akan ada kesamaan dengan struktur

lingkaran konsentris dari kosmologi Hindu Jawa

yang tercermin dari struktur bangunan keraton. TE.

Behrend menjelaskan keraton dikatakan sebagai

imago mundi (citra dunia) yang merupakan

mikrokosmos yang dijelaskan dalam gambar

sebagai berikut.

Gambar 3. Keraton sebagai imago mundi
(Sumber: TE. Behrend, 1983: 182 dalam Denys

Lombard, 1996: 115)

Uraian konsep kosmologi Jawa tersebut, sedikit

banyak telah menjadi bagian dari alam pikir tata

kehidupan masyarakat Jawa. Batik motif modang

cemukiran yang merupakan Batik larangan keraton

Surakarta sehingga untuk melihat simbol-simbol

yang melingkupi batik tersebut sudah semestinya

menggunakan pemikiran tersebut sebagai

sandaran. Berkait dengan hal tersebut, Dharsono

mengemukakan

Ornamen batik yang menjadi pokok penyusunan
motif, mungkin sekali ada hubungannya dengan
paham Triloka atau Tribuwana pada zaman dulu,

yaitu paham adanya tiga dunia atau tiga alam,
dunia tengah tempat manusia hidup dengan
badan wadag atau jasmaniah, dunia atas tempat
para dewa dan para suci, sedang dunia bawah
tempat orang yang jalan hidupnya tidak benar
dan angkara murka. Penggambaran ekspresi
ajaran secara kontektual (pada jaman itu)
disalurkan melalui hasil budaya di antaranya
melalui motif-motif batik. Ketiga alam tersebut
merupakan hubungan makrokosmos dan
mikrokosmos. (Dharsono dalam Wawancara 20
Maret 2008)

Keterangan tersebut memberi gambaran yang

sangat jelas bahwa alam pikir kosmologi Jawa

memang tidak dapat dilepaskan dalam melihat

suatu hasil budaya Jawa dalam hal ini, berupa ba-

tik khususnya batik modang, cemukiran.

B. Rupa Motif Modang, Cemukiran

Modang, Cemukiran di dalam batik merupakan

bagian motif dari pola batik secara keseluruhan,

umumnya digunakan sebagai penghias pinggir,

sehingga dalam hal ini modang cemukiran tergolong

sebagai motif batik. Motif pinggir pada kain batik

lazimnya diterapkan pada kain iket, kemben dan dodot

biasanya mempunyai blumbangan yakni bagian

tengah kain yang berbentuk belah ketupat atau

persegi empat. Keterangan tentang cemukiran dan

modang yang berhasil penulis dapatkan antara lain

menyebutkan,

Modang Cemukiran merupakan ornamen
penghias pinggir pada kain batik yang
diterapkan pada kain iket,kemben dan dodot
biasanya digunakan oleh golongan tertentu
sedangkan rakyat kebanyakan biasanya
menggunakan hiasan pinggir yang disebut
dengan kemuda. Perbedaan modang dan cemukiran
yaitu pada pola motif modang digunakan pada
pinggir kain sedangkan cemukiran digunakan pada
pinggir blumbangan, merupakan simbol dari
lidah api yang mempunyai makna positif dan
negatif (Soerjanto, wawancara 15 Maret 2008)

Konotasi keterangan tersebut memberikan

gambaran bahwa motif cemukiran dan modang

merupakan motif pinggir berbentuk tidak jauh

berbeda, karena berposisisebagai motif sehingga



115Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

tidak dapat berdiri sendiri menjadi suatu pola,

sehingga dikombinasikan dengan motif maupun

pola batik lainnya seperti parang rusak dan pola se-

men. Pemakaian motif cemukiran pada kain batik

digunakan pada pinggiran blumbangan, dalam

busana Jawa kain yang menggunakan blumbangan

adalah iket yaitu kain yang digunakan sebagai

penutup kepala; kemben yaitu kain yang digunakan

wanita sebagai penutup dada; dan dodot yaitu kain

yang digunakan sebagai busana dalam upacara

kebesaran berupa jarik yang lebarnya 2,2 meter dan

panjangnya 3,71 sampai 4 meter untuk menutup

tubuh bagian bawah. Terdapat beberapa bentuk

motif cemukiran dan modang yang dapat dilihat pada

gambar berikut.

Gambar 4. Motif modang bentuknya seperti api yang
menjilat dengan ujung yang panjang dan miring,
merupakan gambaran dari Lidah Api, biasanya
terdapat pada kain bagian pinggiran (Sewan Susanto,
1980: 271).

Gambar 5. Motif cemukiran bentuk ujung yang panjang
dan miring sama dengan modang namun bagian bawah
lebih digayakan sehingga kesan api tidak begitu
kelihatan. Merupakan gambaran dari lidah api,
biasanya terdapat pada kain yang mempunyai
blumbangan seperti pada kain dodot, kain kemben dan
ikat kepala (Sewan Susanto, 1980: 271).

Gambar 6. Motif cemukiran, bentuk badan lebih tinggi
dengan penggayaan bentuk api yang masih kelihatan
jelas, mempunya ujung yang panjang dan miring. Motif
ini terdapat pada kain yang mempunyai blumbangan
seperti pada kain dodot, kain kemben, dan ikat kepala

(Sewan Susanto, 1980: 271).

Gambar 7. Motif cemukiran, bentuk lebih sederhana
ujung yang panjang dan miring masih tampak sebagai
ciri utama walau bagian badan tampak sederhana
seperti tanda tanya terbalik. Bentuk penggayaan api
masih terasa kelihatan, biasanya motif cemukiran ini
terdapat pada kain yang mempunyai blumbangan pada

kain dodot (Van Der Hoop, 1949: 301).

Gambar 8. Motif cemukiran, bentuknya sederhana pada
bagian ujung panjang dan miring sebagai ciri utama
sedangkan bagian badan tampak seperti uceng pada
pola parang rusak. Bentuk penggayaan api kurang
terlihat, biasanya motif cemukiran ini terdapat pada
kain yang mempunyai blumbangan pada kain dodot

(Soerjanto, wawancara 11 Maret 2008).

Kajian lebih dalam mengenai motif cemukiran dan

modangakan mengurai masalah dodot, iket dan kemben

sehingga diketahui mengenai rupa motif cemukiran

dan modang dengan lebih jelas lagi.



Vol. 8 No. 1, Desember 2012116

1. Dodot

Dodot seperti yang telah diuraikan sebelumnya

adalah merupakan kain penutup bagian bawah

tubuh yang lebar, terdiri dari dua bagian kain yang

disambung memanjang. Dodot dapat disebut juga

dengan istilah kampuh, penggunaan istilah kampuh

biasanya diperuntukkan bagi raja, keluarga raja,

abdi dalem tingkat tinggi sedangkan abdi dalem panewu

kebawah memakai istilah dodot. (Darsiti Soeratman,

1989: 156) Dodot dapat dibedakan menjadi dua jenis

yaitu blenggen dan lugas. Kampuh blenggen biasanya

mempunyai blumbangan yang hanya boleh

dikenakan oleh raja, pangeran putera dan pangeran

sentana dalem (Poeger, dalam wawancara 13 April

2008). Ciri utama kampuh blenggen adalah pada

bagian pinggir memakai gombyok yang terbuat dari

benang lungsi dari kain tersebut, sedangkan kampuh

lugas tidak memiliki blumbangan biasanya dipakai

oleh abdi dalem. Dodot atau kampuh ini pada wanita

dikenakan sampai diatas kain penutup dada, dan

bagi pria dikenakan diatas celana sampai ke

pinggang. Pola batik yang terdapat dalam kain

kampuh menunjukkan pangkat seseorang dalam

kedudukannya sebagai abdi dalem di lingkungan

keraton. Hal ini terungkap dalam suatu wawancara

dengan Hartoyo seorang perias tata busana Paku

Buwono XII Keraton Surakarta sebagai berikut.

Pengalaman saya selama menjadi perias tata
busana sinuwun (raja), penggunaan kain dodot
biasanya menggambarkan pangkat dan
kedudukan seseorang di lingkup keraton yang
telihat dari corak batik yang dikenakan pada dodot
tersebut. (Hartoyo, dalam wawancara 14
Oktober 2007)

Jenis-jenis dodot atau kampuh berdasarkan

blumbangan dapat diklasifikasi sebagai berikut.

a. Blumbangan berwarna putih, merupakan warna

asli kain mori, pada bagian pinggir diberi hiasan

dengan garis lurus atau bengkok, pola batik se-

men, parang atau alas-alasan.

b. Blumbangan ditempeli dengan sutra dengan

berbagai warna seperti jambu, hijau muda, biru

muda dll.

Motif cemukiran biasanya terdapat pada pinggir

blumbangan pada kain dodot. Pola batik yang

digunakan pada kain dodot ini ada dua jenis seperti

yang dijelaskanpada serat carikkatranganbabkampuhan

sebagai berikut.

Kampuh blenggen punika, kampuh ingkang
ngiringanipin sasisih, lawenipun ingkang malang dipun
icali sawatawis, ngantos lawenipun ingkang mujur
katingal rembanyak-rembyak panjangipun watawis
satebah. Bathikipun wanten warni kalih: (1)
Bangsanipun parang rusak, punika tumrap agem dalem
serta putra sentana dalaem. (2) Bangsanipun semen
latar pethak, punika tumrap abdidalem bupati anom
minggah. (Serat Katrangan Bab Kampuhan,
Naskah Carik no. 203 Ca. SMP-KS # 219:1)

Kampuh blenggen adalah kampuh yang salah satu
sisinya, serat kain yang melintang dihilangkan
hingga serat kain yang membujur terlihat
menggantung dan menjuntai panjangnya
kurang lebih satu telapak tangan. Pola batiknya
ada dua macam: (1) Jenis parang rusak untuk
dipakai raja dan putra sentana dalem (2) Jenis
semen latar petak untuk dipakai abdi dalem bupati
anom ke atas.

Keterangan tersebut memberi gambaran bahwa

kampuh atau dodot merupakan busana kebesaran

kerajaan yang hanya dipakai oleh kalangan tertentu,

terutama raja dan bangsawan kelas atas khususnya

jenis kampuh blenggen. Di samping itu juga memberi

gambaran yang lebih jelas lagi mengenai pola parang

rusak sebagai pola batik yang hanya boleh dikenakan

raja dan putra sentana dalem. Demikian juga

menurut Jasper dan Mas Pirngadie, dodot merupakan

pakaian bagi pejabat pemerintah dan kerabat

kerajaan karena dodot merupakan pakaian raja dan

permaisuri digunakan pada waktu upacara

kebesaran. Berikut inivariasi bentuk kain dodot

dengan blumbangan dapat dilihat pada gambar

berikut ini.



117Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

Gambar 9. Kain dodot dengan blumbangan berwarna
putih dengan motif cemukiran pola parang rusak (foto:
Aan Sudarwanto, 2007)

Gambar 10. Kain dodot dengan blumbangan berwarna
putih dengan motif cemukiran dan pola semen gede warna
biru tua atau bangu tolak. (foto: Joko Suryono, 2007)

Gambar 11. Kain dodot dengan blumbangan berwarna
biru tua dengan motif cemukiran dan pola batik semen.
(foto: Aan Sudarwanto, 2007)

Gambar 12. Kain dodot yang dipakai Paku Buwana X
dalam prosesi upacara perkawinannya dengan GK
Ratu Hemas, blumbangan berwarna biru tua
dengan pola batik parang rusak latar putih. (foto: Aan
Sudarwanto, 2007)

Dodot atau kampuhan atau disebut basahan. Dodot

atau kampuhan sebagai busana khas kerajaan

kasunanan keraton Surakarta yang diatur

pemakainannya sedemikian rupa. Pemakaian dodot

seperti yang tercantum dalam Serat Katrangan Bab

Kampuhan, menunjukkan pangkat dan kedukukan

seseorang dalam lingkup keraton kasunanan

Surakarta dan dapat diidentifikasi menjadi lima

macam, yaitu:

a. Grebong kandhem yakni dodot yang dipakai untuk

raja, kuncanya diurai sehingga apabila tidak

dipegang panjang terurai ke tanah kurang lebih

lima puluh centimeter, di bagian depan tidak

memakai samparan, memakai ukup kloncer dua,

memakai celana dan tidak memakai keris.

b. Ngumbar kunca yaitu dodot yang kuncanya diurai,

kunca terjuntai sampai ke tanah kurang lebih tiga

puluh centimeter di depan, tidak memakai

samparan, memakai ukup kloncer tiga,diletakkan di

depan satu di belakang dua, memakai celana,

tanpamenggunakan keris. Ngumbarkunca dipakai

oleh raja atau kanjeng gusti pangeran adipati anom

serta patih, ketika menjadi wakil raja seperti

kanjeng gusti sehabis meninjau karisidenan, patih

memerintahkan hajat raja, garebeg.



Vol. 8 No. 1, Desember 2012118

c. Sampir kunca yaitu dipakai oleh kanjeng gusti

pangeranadipati anom,kanjengpangeranputra,sentana

serta patih. Kunca dililitkan di pinggang belakang

dari kanan ke kiri, ujung kunca terjuntai ke tanah

kurang lebih lima puluh centi meter pangkalnya

dilipat-lipat diletakkan di atas pantat kanan

panjangnya kurang lebih satu telapak tangan

terbuka, di depan memakai samparan, memakai

ukup kloncer tiga, memakai celanadan keris. Untuk

kanjeng gusti pangeran adipati anom memakai suh

lima, lainnya memakai suh empat, tetapi untuk

kanjeng gusti pangeran Santana dan patih, kloncer

ukup hanya dua.

d. Kepuh sampir yaitu dipakai oleh sentanadalem harya

nginggil, kunca disampirkan dengan panjang yang

tersisa di belakang disamakan menyerupai

ukuran dodot. Di bagian depan memakai

samparan, memakai ukup kloncer dua, celana dan

keris.

e. Kepuh ukel yaitu dipakai abdi dalem bupati ke bawah

sampai dengan jajar, kunca ditekuk ke dalam

diselipkan kemudian wujudnya seperti kantung

disebut kepuh.Di bagiandepan memakai samparan,

memakai ukup kloncer dua,memakai celana, tetapi

untuk jajar tidakmemakai ukup, dan panewumantri

ke bawah jika menghadap setiap hari tidak

memakai celana mori.

2. Iket

Iket adalah kain yang digunakan sebagai penutup

kepala, merupakan kelengkapan pakaian tradisional

masyarakat Jawa yang lebih sebagai atribut sosial.

Nama lain iket kepala adalah udheng yang kemudian

berkembang menjadi iket blangkon. Ukuran kain iket

kepala kurang lebih satu meter persegi, namun ada

juga yang bentuknya segi tiga yang disebut dengan

separo atau iket separon. Ada beberapa cara dalam

penggunaan iket kepala ini, antara lain dengan

sebutan jeplakan atau jeblogan yaitu ikat kepala yang

dikenakan dengan membiarkan bagian belakang

kepala terbuka dengan sisi kedua ujung kain ikatnya

dibiarkan melebar semacam sayap dan biasanya

dikenakan oleh orang-orang tertentu yaitu para

panji, pasukan pemanah dan para pengiring putra

mahkota pada keraton Surakarta. (J.E. Jasper dan

Mas Pirngadie, 1916: 100) Selain itu masih ada

beberapa macam cara penggunaan iket kepala

seperti perbawan, adu mancung, plesedan, meretan, kodok

bineset, meduran, tutup liwet dan tempehan.Ragam hias

yang digunakan untuk iket ada beberapa macam,

antara lain:

a. Iket Byur yaitu iket yang pinggirannya memakai

motif kemuda dengan batik pola semen, lereng atau

ceplokan.

b. Iket Tengahan yaitu iket yang memakai motif

pinggiran kamuda dengan bagian tengah

berwarna putih, dibatasi dengan garis biasanya

pola batiknya ceplok latar putih atau hitam.

c. Iket Modang yaitu iket yang pinggirnya motif

modang dan bagian belakang memakai umpak pola

batiknya lereng atau ceplok.

d. Iket Celeng yaitu iket motif pinggirnya meng-

gunakan kemuda dan di bagian belakang memakai

umpak seta bagian tengah polos. Pola batik yang

sering digunakan semen, ceplok dan lereng.

Motif cemukiran pada iket biasanya terdapat pada

iket yang disebut irawan yakni iket dari kain kembangan

yang memakai umpak dan pada bagian tengah atau

blumbangan memakai motif cemukiran dengan corak

latar putih. Menurut Hartoyo dalam wawancara

mengatakan, ada beberapa aturan khusus tentang

penggunaan iket ini, khususnya pada waktu acara

pisowanan keraton sebagai berikut.

...........yang saya ketahui iket jebehan hanya boleh
dikenakan oleh orang-orang tertentu biasanya
khusus dipakai oleh para putra dan sentana dalem
sedangkan untuk abdi dalem menggunakan iket



119Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

cekok mendhol mawi kuncung. (Hartoyo, dalam
wawancara 20 Febuari 2008)

Keterangan tersebut memperjelas tentang

penggunaan busana tertentu yang dilarang

digunakan oleh masyarakat umum selain raja dan

kerabatn, khususnya iket dengan motif cemukiran dan

modang. Iket jabehan mempunyai ciri pada bagian

ujung iket di bagian belakang setelah disimpulkan

(diikatkan), mengarah ke kiri dan ke kanan dengan

posisi berdiri bentuk elip. Kebanyakan jabehan

mempunyai lebar dan panjang yang dapat dilihat

sebagian dari bagian depan, jabeh dalam bahasa

Jawa berasal dari kata jabebeh yang berarti

merentang seperti sayap burung.

Iket kepala bagi masyarakat Jawa memang

mempunyai arti tersendiri. Seperti cerita yang

dialami oleh dokter Cipto Mangunkusumo seorang

tokoh pergerakan yang sangat dikenal pada masa

sebelum kemerdekaan Republik Indonesia. Dokter

Cipto Mangunkusumo merasa tersinggung ketika

bertandang ke rumah seorang Belanda yang

mendapati selembar iket modang dipakai untuk

telapak meja, di atasnya diletakkan jambangan

bunga dan sebuah asbak. Ketika ditanyakan kenapa

iket yang biasanya diletakkan di atas kepala orang

pribumi digunakan sebagai telapak meja. Alasan

yang diberikan orang Belanda bahwa hal itu boleh

saja karena memang pantas untuk telapak meja.

Setelah kejadian itu, dokter Cipto mengundang or-

ang Belanda tersebut untuk bertandang ke

rumahnya, di sana dokter Cipto meletakkan sebuah

jambangan bunga yang terbuat dari topi yang biasa

dikenakan oleh orang-orang Belanda. Ketika ditanya

oleh orang Belanda mengenai jambangan tersebut,

maka dijawab bahwa topi itu pantas sekali untuk

dijadikan jambangan bunga. Sejak kejadian itu

dokter Cipto tidak pernah lagi mendapati iket kepala

yang menghiasi meja kenalannya tersebut (Sri

Handayanikoesoemo,1985: 9). Cerita tersebut

memberi konotasi bahwa iket kepala apalagi dengan

motif modang sangat dihargai dan dijunjung tinggi

oleh masyarakat Jawa dantidak boleh sembarangan

digunakan, apalagi digunakan dengan tidak

semestinya. Cerita tersebut juga dapat diinter-

pretasi bahwa iket yang digunakan sebagai taplak

meja tersebut adalah iket yang mempunyai

blumbangan karena menggunakan motif modang.Iket

yang mempunyai blumbangan merupakan salah satu

jenis dari ageman luhur, maka sepantasnya jika dokter

Cipto “marah” dan memberi pelajaran pada orang

Belanda tersebut. Berikut ini gambaran tentang iket.

Gambar 13. Kain Iket pagi sore, dengan tengahan
menggunakan satu sudut dan kedua sisi kakinya
memakai motif modang dan pola semen (dua sisi yang
bersebrangan) sehingga jika dipakai solah-olah
mempunyai dua ikat kepala. (Foto: repro Santoso
Dullah, 2002: 96)

Gambar 14. Iket kepala dengan motif modang,
merupakan kain yang dibatik digunakan sebagai

penutup kepala. (foto: Aan Sudarwanto, 2007)



Vol. 8 No. 1, Desember 2012120

3. Kemben

Kemben adalah kain yang dikenakan perempuan

sebagai penutup dada, bentuknya panjang dengan

lebar kurang lebih dua kilan (dua kali telapak tangan

yang direntangkan). Terdapat dua jenis bentuk kain

kemben yaitu (1). Mempunyai pola batik penuh; (2)

pola batik tidak penuh, yaitu mempunyai tengahan

(blumbangan) yang berbentuk bujur sangkar atau

belah ketupat, dengan hiasan pada pinggirnya.

Kemben biasanya dikenakan dengan membalutkan

pada bagian badan, dimulai dari bawah ketiak

kearah kiri dan ujung akhirnya diselipkan pada

bagian pinggang atau dibawah ketiak. Kain kemben

yang menggunakan tengahan digunakan oleh

kalangan tertentu, yakni keluarga dekat raja seperti

permaisuri. Kain tengahan terkadang meng-

gunakan sutra dengan warna merah muda, hijau,

dan putih yang dikombinasikan dengan batik mo-

tif cemukiran.

Gambar 15. Kain kemben dengan tengahan sutra warna
hijau dan pola batik udan liris. (foto: Aan Sudarwanto,

2007)

Gambar 16. Kain kemben dengan tengahan putih
dengan motif cemukiran dan pola semen (Foto: Repro

Santoso Dullah, 2002: 133)

Gambar 17. Pemakaian kain kemben pada wanita,
dililitkan sebagai penutup dada (foto: Repro Santosa

Dullah, 2002: 134)

C. Asal Usul Motif Cemukiran dan Modang

Motif Cemukiran dan modang merupakan motif

yang menggambarkan lidah api, motif ini jika

ditelusur ke belakang ternyata telah ada sejak

zaman Hindu Budha. Pada masa tersebut motif

cemukiran dan modang merupakanlambang kesaktian.

Di banyak tempat lidah api sering dijumpai pada

patung-patung Dewa yang dikelilingi api. Tanda

lidah api menurut Van Der Hoop merupakan bentuk

tanda tanya terbalik. Tanda tanya terbalik ini

mempunyai makna Om merupakan suku kata dari

Om mani padme hum. Om mani padme hum merupakan

kalimat yang dipercaya sebagai mantra dan

mempunyai kekuatan, serta kesaktian. Hiasan tanda

tanya terbalik, biasanya digunakan sebagai hiasan

pinggir di berbagai benda. Hiasan pinggir dengan

bentuk tanda tanya terbalik yang menggambarkan

lidah api dapat dilihat pada patung berikut ini.



121Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

Gambar 18. Patung perunggu Bodhisattvas dan
Vajrapani koleksi Raffles yang terdapat di museum
British London, mempunyai kesamaan nama dan
bentuk dengan relief dan patung candi Mendut.
Keduanya menggunakan lingkaran lidah api pada
bagian belakang kepala. (AJ. Bernet Kempers, 1959:

64)

Bentuk lidah apibanyak dijumpai pada berbagai

artefak peninggalan sejarah masa lalu, api menjadi

lambang penerang dan kekuatan yang banyak

menyelimuti alam pikir orang Jawa, sehingga api

sering digambarkan pada figur-figur yang

mempunyai pengaruh kuat di masyarakat seperti

Dewa maupun Raja yang dianggap mempunyai

kesaktian. Seperti lidah api pada patung Kertarajasa

Raja Majapahit, lidah api trisula Dewa Wisnu, Patung

Dewa Siwa, lidah api pada cakra patung Genta Padri,

patung perunggu Uma dan Parwati.

Bentuk rupa lidah api penggambarannya tampak

ada dan terlihat nyata seperti pada gambar Siwa

sebagai Rudra yang terdapat di Bali, namun

kebanyakan telah digayakan. Bentuk yang paling

mendekati motif cemukiran (gambar 19) adalah

Pinggiran lidah api pada bagian belakang patung

perunggu Bodhisattvas, Vajrapani, Dewi Sri maupun

patung Budha dari perunggu yang ada di museum

Leiden.MotifCemukirandigunakansebagai prabayaitu

lingkaran di belakang kepala. Secara detail bentuk

lidah api yang menyerupai motif cemukiran pada

batik penulis tampilkan sebagai berikut.

Gambar 19. Bentuk lidah api pada patung perunggu
Bodhisattvas, Vajrapani maupun Dewi Sri serta patung
perunggu Awalokitesjwara. Terdapat kemiripan dengan
motif cemukiran pada batik yang menggunakan
blumbangan seperti pada kain dodot (Van Der Hoop,

1949: 299)

Alam pikir orang Jawa yang masih

menggunakan tradisi dan kepercayaan lama dipadu

dengan pengaruh pandangan baru tetap

menempatkan bentuk lidah api tetap sebagai eleman

hias. Walaupun pengaruh Islam begitu

mendominasi, namun bentuk lidah api masih

digunakan di lingkup Kasunananan Keraton

Surakarta. Selain pada batik motif lidah api yang

disebut dengan cemukiran dan modang, terdapat juga

pada benda-benda yang dianggap mempunyai

kekuatan lebih seperti pusaka maupun pada benda

yang menjadi simbol-simbol kekuasaan raja, seperti

pada rangka keris maupun ornamen penghias pada

atap bangunan tertentu. Pada rangka keris misalnya,

dituturkan oleh Subandi bahwa,

Motif modang merupakan bentuk lidah api pada
dunia perkerisan biasanya dijumpai sebagai
ornamen rangka keris ladrang maupun gayaman
milik raja-raja Mataram biasanya digunakan
Raja di keraton Surakarta pada saat acara-acara
tertentu misalnya saat menyaksikan pagelaran
seni. (Subandi, wawancara 10 April 2007)



Vol. 8 No. 1, Desember 2012122

Keterangan tersebut memberi konotasi bahwa mo-

tif lidah api pada masa kerajaan Mataram masih

digunakan, tidak hanya pada batik namun benda

penting lainnya. Alam pikir masa lalu bahwa api

merupakan sumber penerangan dan kekuatan

masih menyelimuti, sehingga lidah api digunakan

sebagai lambang dan simbol kekuatan. Terbukti

hanya kalangan tertentu saja yang boleh

menggunakan motif lidah api pada rangka kerisnya,

ini hampir sama dengan penggunaan lidah api

sebagai praba pada patung-patung tertentu yang

dianggap mempunyai pengaruh penting seperti

Dewa dan Raja pada masa Hindu Budha.

D. Makna Simbolis Motif Modang, Cemukiran

Berangkat dari alam pikir orang Jawa mengenai

simbol–simbol sakral yang selalu menjadi panutan

dalam setiap kehidupan, motif modang dan cemukiran

bisa dimaknai sebagai simbol dari lidah api. Modang

dan cemukiran merupakan motif yang mempunyai

kesamaan apabila dilihat dari bentuk visualnya.

Motif modang lebih dekat dikatakan sebagai bentuk

stilasi danmerupakan penggayaan, penyusunan,

serta pengorganisasian dari bentuk api yang

mempunyai keluwesan bentuk, dari sini bentuk

api bisa dikatakan lebih dekat dengan bentuk yang

sesungguhnya. Bentuk motif cemukiran merupakan

deformasi bentuk, yaitu ragam hias yang terbentuk

dengan cara memecah kemudian menyusun kembali

dengan bentuk yang diinginkan. Keduanya tidak

mempunyai perbedaan yang mencolok, hanya

berbeda pada penempatannya saja. Keduanya

bermakna sama yaitu merupakan simbol dari lidah

api. Lidah api merupakan simbol yang ada sebelum

masa kerajaan Mataram. Api dilambangkan sebagai

nafsu amarah yang digambarkan dengan warna

merah, perwujudan api sering juga digambarkan

sebagai praba pada patung-patung raja maupun

Dewa yang menjadi panutan masyarakat. Pada

masa Hindu Budha motif lidah api sering

divisualisasikan dengan bentuk tanda tanya

terbalik, ternyata berkaitandengan “mantra”

sakral sebagai simbol keselamatan dan tolak bala.

“Mantra” tersebut adalah Om merupakan suku

kata dari Om mani padme hum hingga sekarang masih

sering diucapkan oleh penganut agama Hindu.

Dalam pandangan kosmologi Jawa, api mem-

punyai peranan sangat penting yaitu sebagai salah

satu dari anasir kehidupan. Kosmologi Jawa

menggambarkan anasir hidup manusia berupa

angin, air, tanah dan api (Suwardi Endarswara,

2006: 55). Anasir-anasir tersebut membentuk

struktur nafsu yang merepresentasikan dorongan

dalam diri manusia untuk memenuhi kebutuhan

badaniah dan rohaniah. Api juga merupakan

gambaran sifat yang bermakna positif dan negatif.

Makna positif diartikan sebagai pemberani

sedangkan makna negatif diartikan sebagaiangkara

murka (Soerjanto, wawancara 15 Maret 2008). Sifat-

sifat ini sangat cocok dimiliki oleh seorang raja atau

penguasa yang mengendalikan kehidupan manusia,

di mana penguasa menjadi penyeimbang antara

kabaikan dan keburukan. Dalam prakteknya

diwujudkan dengan sikap tegas memberi hukuman

dan sikap pemberani memberikan perlindungan.

Cerminan sangat jelas terlihat pada sifat-sifat Dewa

yang digambarkan dengan sifat Dewa Siwa dan

Dewa Wisnu, suatu sifat yang saling bertolak

belakang.

E. Simpulan

Simpulan yang dapat diambil adalah bahwa api

sebagai simbol kekuatan telah ada sejak masa Hindu

Budha tetap digunakan dan diyakini di masa



123Aan Sudarwanto
Rupa dan Makna Simbolis Batik Motif Modang, Cemukiran

Mataram sebagai cerminan budaya Jawa yang

sinkretis. Sikap sinkretis dalam budaya Jawa

memunculkan perilaku mistik kejawen yang

digunakan sebagai panutan. Selanjutnya dalam

perwujudannya api dijabarkan ke dalam motif

modang dan cemukiran, yang aplikasinya muncul pada

batik, pendok keris maupun beberapa ornamen pada

interior keraton.

Kepustakaan

Dharsono. Budaya Nusantar, Bandung: Rekayasa
Sains, 2007.

____________, Estetika dari Barat Sampai ke Timur.,
Bandung: Rekayasa Sains, 2007.

Doellah, Santosa. Batik The Impact Time and Environ-
ment, Surakarta: Danar Hadi, 2005.

Endraswara, Suwardi. Mistik Kejawen Sinkretisme,
Simbolisme dan Sufisme dalam Budaya Spiritual
Jawa., Yogyakarta: Penerbit Narasi, 2006.

Hartono AG. “Rupa dan Makna Simbolik
Gunungan Wayang Kulit Purwa di Jawa”,
Tesis., Pascasarjana ITB Bandung, 1999.

Herusatoto, Budiono. Simbolisme dalam Budaya Jawa.,
Yogyakarta: PT. Hanindita Graha Widia,
2000.

Holt, Claire. Melacak Jejak Perkembangan Seni di Indo-
nesia. Terjemahan RM Soedarsono, Bandung:
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia,
1967.

Hoop, ANJ. Th.a Th. Van Der, Indonesische
Siermotieven., Uitgegeven Door Hiet,
Koninklijk Bataviaasch Genootschap Van
Kunsten en Wetenschappen

Jasper, J.E., Mas Pirngadie. De Inlandsche
Kunstnyverheid in Nederlansche Indie, Gra-
venhage: De Boek & Kunstdrukkerij V/N
Mounton & co, 1916.

Langer, Susane K. Problematika Seni., Terj. FX.
Widaryanto, Bandung: Sunan Ambu Press
STSI Bandung, 2006.

Lombard, Denys. Nusa Jawa silang Budaya jilid 3
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1996.

Moedjanto, G. Konsep Kekuasan Jawa Penerapannya
oleh raja-raja Mataram, Yogyakarta: Kanisius,
1987.

Mulder, Niels. Kebatinan dan Hidup Sehari-hari Orang
Jawa, Jakarta: Gramedia, 1983.

Poespoprodjo, W. Hermeneutika., Bandung: CV.
Pustaka Setia. 2004.

Sachari, Agus. Estetika Makna, Simbol dan Daya.,
Bandung: Penerbit ITB, 2002.

Serat Katrangan Bab Kampuhan, Naskah Carik no. 203
Ca. SMP-KS # 219, Sana Pustaka, Kasunanan
Surakarta.

Serat Kawruh Warning Udheng-udhengan, Naskah
Carik no.104 Ca. SMP-KS# 204, Sana Pustaka
Kasunanan Surakarta

Serat Pranatan Dalem Bab Namanipun Panganggo
Ing Nagari Ngayogyakarta Hadiningrat,
Sanapustaka Naskah No. 394, 1927.

Setiawan, Eko Adhy. Konsep Simbolisme Tata
Ruang Luar Keraton Surakarta Hadiningrat,
Tesisi, Program pasca Sarjana Universitas
Diponegoro Semarang, 2000.

Soedewi, Sri. “Motif, Proses dan Tekhnik
Pembatikan.” Makalah Seminar Batik
Nusantara dalam Festival Batik Nusantara
2007

Soeratman, Darsiti. “Kehidupan Dunia Kraton
Surakarta 1830-1939", Disertasi, Universitas
Gajah Mada Yogyakarta, 1989.

Sri Handayanikoesoemo. “Lenggahing
Penganggen”, Cendrawasih No. 19 dan 20, Th
I, 1985.

Subagya, Rahmat. Kepercayaan Kebatinan Kerohanian
Kejiwaan dan Agama, Yogyakarta: Kanisius,
1976.

Susanto, Sewan. Seni Kerajinan Batik Indonesia,
Jakarta: Balai Penelitian Batik dan Kerajinan
Lembaga Penelitian Pendidikan Industri,

Departemen Perindustrian RI, 1980.


