
133Volume 9 No. 2 Desember 2011

Alfalah : Karya Musik “Bakisa di Lapiak Nan Salai”

KARYA MUSIK
“BAKISA DI LAPIAK NAN SALAI”

Alfalah

Jurusan Karawitan
Fakultas Seni Pertunjukan ISI Padang Panjang

Abstract

The work, entitled “Bakisa in Lapiak Nan Salai” is presented in order to complete the study in Post-
Graduate Program on  Art Study and Composition at  ISI Padangpanjang. This work was performed
on January 1, 2011 in the Auditorium building Bustanoel Arifin Adam ISI Padangpanjang. The idea
of   this work is the description of the cultural life of the community charge Singgalang Tanah
Datar, West Sumatra Province are always equal and balanced between earthly life and the hereafter.
The balance can be seen in economic activity and religious traditions that are still patterned. In
general, people Singgalang work in the fields or in the fields and mangilang taboo. From these
observations, the phenomenon raised performer as basic starting point of departure or the creation
of composition “in Lapiak Nan Bakisa Salai”. were poured through both sound sources in the form
of non-traditional instruments and traditions. Source of creation of this work are artt works and
some of the paper, namely: Work of Elizar Koto “ Dialog Without Theme” in 2000 (the writer has
role as one of the musicians), “Encari Alternative 1”, 1994 and “Water”, 1996 . The work of Pande
Made Sukerta “If Music In ....”, in 2008, the work of M. Halim “Kraying Samail”, in 2007, by I
Wayan Sadra titled “Drone”, in 2008, and works Asril Mukhtar titled “Genta”, in 2010. In addition
there are several posts as a source of study, namely: description of work tasks Akhitr M. Halim
titled “Fanatic Bagurau Darek Minang people,” Mukhtar Asril entitled “Saluang and sang” , Suka
Harjana’s writings titled “The writing of Contemporary Music, past and now, and the writing of Y.
Sumandio Hadiyo Hadi  ‘The Art in Religion Ritual’. The preparation of this work done the last ten
stage works approved by the supervisor to be submitted as a final exam. The work is divided into
3 (three) parts, each of which has a different atmosphere, namely: the first part, has the atmosphere
of peace, the second part of the atmosphere has faltered, and the third had a persistent atmosphere.

Key words :  “Bakisa di Lapiak Nan Salai”, Singgalang.

Pengantar

Sumatera Barat memiliki berbagai ragam
kesenian tradisional yang berkembang dan
hidup sampai saat ini dan  masing-masing
mempunyai ciri dan mendapat dukungan yang
besar dari budaya masing-masing tersebut.
Keragaman seni tradisional membuat
identitasnya sangat sulit untuk dipisahkan dari
masyarakat pendukung dan alam lingkungan
dari mana seni itu berasal.

Di dalam budaya Minangkabau, terdapat
sebuah masyarakat, yakni masyarakat
Singgalang yang hidup dan berkembang di
daerah Singgalang, tepatnya di kaki Gunung

Singgalang. Keberadaan  Gunung Singgalang
berdekatan dengan Gunung Merapi dan
Tandikek. Daerah yang terdapat di sekitar ketiga
gunung tersebut disebut kawasan triarga.

Masyarakat Singgalang mendiami satu
kenagarian yang bernama Nagari Singgalang
yang termasuk wilayah Kecamatan Sepuluh
Koto, Kabupaten Tanah Datar. Kenagarian
Singgalang terdiri atas delapan jorong (bagian
dari wilayah negeri), yaitu : jorong: Aia Mancua,
Sikabu, Subarang, Luhuang, Solok, Koto,
Gantiang, dan Sikadunduang.

Batas wilayah administratif Kenagarian
Singgalang adalah Sebelah Timur berbatasan
dengan Nagari Panyalaian, Sebelah Selatan



134 Volume 9 No. 2 Desember 2011

Jurnal Seni Budaya

berbatasan dengan Kota Padangpanjang,
Sebelah Barat berbatasan dengan Kabupaten
Padang Pariaman, dan Sebelah Utara;
berbatasan dengan Nagari Pandai Sikek.
Daerah ini memiliki ketinggian kurang lebih 3000
kaki dari permukaan laut. (Pemda Tanah Data,
2008 : 1)

Kenagarian Singgalang dekat dengan
Kota Padangpanjang yang berjarak tidak lebih
dari 1 kilometer. Seluruh transaksi jual beli hasil
bumi dan kebutuhan hidup, terutama diarahkan
ke pasar Kota Padangpanjang, meskipun di
kenagarian juga terdapat pasar pada hari-hari
balai tertentu. Artinya di sini, masyarakat
Singgalang telah bersentuhan secara aktif
dengan dunia luar dan kehidupan yang lebih
luas.

Secara geograf is, Kenagarian
Singgalang terdiri dari perbukitan, lurahnya
cenderung terjal, tanahnya tidak rata, dan
memiliki suhu udara yang cukup dingin.
Tanahnya menunjukkan tingkat kesuburan yang
tinggi sehingga tidak heran apabila masyarakat
Singgalang menggantungkan hidupnya secara
umum pada pola bercocok tanam. Tanaman
palawija dan sayur-mayur adalah tanaman yang
umum ditanam. Selain itu terdapat pula tanaman
tebu, yang menjadi produksi khas daerah
Singgalang. Produk yang didapatkan dari
sebuah proses yang dinamakan mangilang
disebut dengan saka tabu, sebagaimana di
daerah dan nagari lain di Minangkabau. Di
daerah ini masyarakat memelihara hewan
ternak, yakni kerbau dan sapi. Kerbau atau sapi
yang digunakan sebagai penarik bajak di
sawah, juga dipergunakan sebagai pemutar
kilangan.

Proses mangilang adalah proses
meremas tebu dengan menggunakan alat yang
diputar dengan menggunakan tenaga hewan,
yaitu kerbau atau sapi. Tebu-tebu yang sudah
dibersihkan, dimasukkan ke dalam kilangan
untuk diambil airnya kemudian dimasak menjadi
gula tebu.

Secara umum, masyarakat Singgalang
menganut ajaran tarikat Syatariyah, yakni salah
satu aliran tarikat dalam agama Islam, yang
mana masyarakat Singgalang ini melakukan
ibadah puasa dan hari lebaran selalu
berpedoman bulan. Selain itu mereka juga
melaksanakan ziarah kekuburan sebelum dan

selepas hari raya Aidil Adha.  Meskipun terdapat
pula penganut agama Islam yang bukan
penganut tarikat Syatariyah, ibadah khotbah
dalam sholat Jumat di Kanagarian dilakukan
dengan menggunakan bahasa Arab. Walaupun
terdapat perbedaan pendapat antar masyarakat
mengenai keyakinan beragama dalam
masyarakat Singggalang, namun perbedaan
tersebut tidak membuat masyarakatnya
terpecah belah. Masyarakatnya tetap
mempertahankan rasa persaudaraan yang
tinggi dan saling menghargai terhadap
keyakinan masing-masing. Sebagaimana
dinyatakan oleh Keesing, bahwa: agama sangat
bervariasi dalam peranannya di alam semesta
ini dan cara-cara manusia berhubungan dengan
agama tersebut. (Roger M. Keesing, 1981 : 93)

Alam bagi masyarakat Minangkabau
adalah segalanya. Alam bukan saja sebagai
tempat lahir dan mati, bekerja dan berusaha,
hidup dan berkembang, melainkan juga
mempunyai makna filosofis yang dikenal dengan
petatah-petitih : Alam Takambang Jadi Guru
(alam terkembang jadi guru). (A.A. Nafis, 1984 :
59). Masyarakat Minangkabau adalah
masyarakat yang selalu belajar pada alam.
Melalui proses belajar pada alam maka tercipta
falsafah hidup masyarakat Minangkabau yang
dikenal dengan: Adat bersandi syarak, syarak
bersandi kitabullah (adat bersendikan aturan dan
ajaran agama, sedangkan aturan dan ajaran
agama bersendikan Al-Qur’an). Landasan
falsafah ini juga dijadikan sumber penciptaan
karya ini dan untuk produk-produk budaya di
Minangkabau, termasuk seni.

Perkembangan bentuk dan dinamika
penyebaran seni, juga berkaitan erat dengan
masyarakat pendukungnya. Dalam
perkembangannya menumbuhkan variasi-
variasi dan corak-corak baru untuk seni
pertunjukan. Permasalahan kehidupan
kesenian tradisi tak ada habis-habisnya
dibicarakan, terutama potensinya yang sangat
beragam, yang banyak ditentukan oleh berbagai
faktor budaya dan tradisi masyarakat yang
melingkupinya.

Berkaitan dengan hal tersebut, dikatakan
bahwa kebudayaan tergantung dengan perilaku
manusia dalam masyarakatnya dan harus
dipelajari agar dapat digunakan untuk
memahami manusia dengan segala macam



135Volume 9 No. 2 Desember 2011

Alfalah : Karya Musik “Bakisa di Lapiak Nan Salai”

corak kehidupannya. Perilaku manusia meliputi:
bercocok tanam, cara makan, bergaul, bekerja,
ibadah, dan cara agamanya.

Faktor alam dan kondisi lingkungan,
dapat mempengaruhi tingkah laku individu dan
masyarakat. Faktor tersebut merupakan
pembentuk budaya dan nilai tradisi yang hadir
di tengah-tengah kehidupan masyarakat.
Sebaliknya individu maupun sekolompok
masyarakat juga dapat beradaptasi terhadap
faktor alam dan lingkungan dimana ia berada.
Sebagaimana diungkapkan oleh Ferraro, bahwa:

“Most antropolist that the environment set
board limits on tahe possible form that
food gething patterns may tobe. Cultur
help people adaptation to number of
generally in hospilable environmens”.

“pada umumnya para ahli antropologi
sependapat bahwa seting lingkungan
membatasi kemungkinan bentuk pola-
pola mengumpulkan makanan yang bisa
diperoleh. Kebudayaan membentuk
manusia menyesuaikan pada sejumlah
lingkungan yang tidak ramah”. (Garry
Feraro, 2004 : 141).

Sebagaimana halnya dalam tradisi
masyarakat petani, siklus kehidupan
masyarakat Singgalang penuh dangan
pengulangan dan putaran. Contoh pengulangan
yang dimaksud adalah proses bercocok tanam
berdasarkan curah hujan. Kemudian terdapat
kilangan yang juga berupa siklus memutar yang
dilakukan oleh kerbau. Dalam mangilang,
kerbau berputar secara berulangkali pada
porosnya supaya mesin kilang tersebut
bergerak dan memeras tebu sehingga
menghasilkan air tebu. Hal senada terdapat juga
dalam tradisi ajaran Syatariah yang jika
mengucapkan kalimat La ilaa ha illalah, La ilaa
ha illalah zikir dilakukan secara berulang-ulang
seiring dengan putaran gerak kepala yang juga
siklus. Tak heran pula jika dilihat seni
pertunjukan pada Dendang Singgalang, sebuah
dendang yang sangat populer dalam
pertunjukan “Saluang Jo Dendang”,
menggunakan pengulangan dan siklus seperti
hal tersebut yang terdapat pada setiap ujung
lagu.

Masyarakat Singgalang sendiri termasuk
masyarakat yang kokoh menjaga dan

melestarikan tradisi-tradisi seperti yang telah
diuraikan di atas. Mulai dari tradisi bercocok
tanam, tradisi mangilang, tradisi keagamaan
yang kuat, termasuk tradisi keseniannya seperti
Dendang Singgalang. Siklus-siklus dan tradisi
dalam masyarakat Singgalang seperti
membuatnya bertahan dalam
kesederhanaannya di tengah arus kemajuan
dan kemodernisasi seperti sekarang ini. Mereka
tetap asyik saja menjalaninya biarpun dikatakan
ketinggalan zaman dalam kehidupan yang
global ini. (Wawancara dengan Elizar Koto,
tanggal 2 November 2009 di Padangpanjang).
Kehidupan mereka hanya berkisar di “sehelai
tikar” bernama Singgalang atau dengan
ungkapan yang tepat dalam bahasa Minang,
Bakisa  di  lapiak  nan salai.

Lebih lanjut dikatakan bahwa
masyarakat daerah Singgalang mampu
beradaptasi untuk memenuhi kebutuhan hidup
di dunia dan akhirat, baik secara pribadi maupun
secara berkelompok mampu bekerjasama
dengan anggota masyarakat namun masih
mampu bertahan dengan ketradisiannya di
tengah-tengah arus global. Hal senada
diutarakan oleh Ritzer dalam Sumandiyo Hadi,
bahwa :

“Sistem organisme perilaku memenuhi
kebutuhan yang bersifat penyesuaian
(Adaptation), sistem kepribadian
memenuhi kebutuhan pencapaian tujuan
(Goal attainment) sistem sosial adalah
sumber integrasi (Integration) sistem
kebudayaan mempertahankan pola pola
yang ada dalam sistem (Latent pattern-
maintenance) disingkat dengan AGIL”.
George Ritzer, Modern Sosiology Theory
(dalam Y. Sumandio Hadi, 2000 :  51).

Dapat dikatakan bahwa masyarakat
Singgalang berusaha menyeimbangkan
kebutuhan dunie (dunia) dan kebutuhan akhiraik
(akhirat). Masyarakat Singgalang di dalam
kesehariannya  menyukai hal-hal yang
berhubungan dengan keduniawian dan
keagamaan. Masyarakatnya yang menyukai
keduniawian terlihat pada praktik-praktik
berkesenian, seperti pertunjukan Saluang,
pertunjukan Dendang, Randai ataupun silat,
biasanya disebut padunie (orang yang
menyukai dunia), sedangkan mereka yang
menyukai kehidupan keagamaan terlihat pada



136 Volume 9 No. 2 Desember 2011

Jurnal Seni Budaya

praktik perilaku, seperti mengaji, pergi ke surau,
mendengarkan pengajian, biasa disebut urang
siak (orang yang rajin beribadah).

Selain itu, salah satu budaya lokal yang
memberi popularitas nagari Singgalang adalah
dalam konsep seni pertunjukan Saluang jo
Dendang. Setiap ada pertunjukan “Saluang
Dendang” selalu diawali dengan “Singgalang”
(Dendang Singgalang). Dendang Singgalang
merupakan lantunan lagu dengan dua jenis
melodi inti : pertama dendang “Singgalang
Pakok Panuah”, kedua dendang “Singgalang
Pokok Sabalah”. “Singgalang Pokok Panuah”
ialah melodi ritmik yang dimainkan dengan cara
menutup-buka (membolak-balikkan) jari yang
berada pada posisi lobang melodi instrumen
Saluang bagian bawah. (Wawancara dengan
M. Halim,  tanggal 1 November 2009 di
Padangpanjang).

Ditinjau dari perkembangan pertunjukan
kesenian tradisi Saluang Dendang  yang
berkembang di daerah Singgalang,
sesungguhnya amat mendapat tempat,
masyarakat cukup apresiatif, bahkan setia
menonton selama satu malam penuh dan
akhirnya berkembang dengan kebiasaan
menonton secara bergantian dari tempat satu
ke tempat lain pada jadwal yang berbeda.

Pada perkembangannya mereka lebih
cendrung ingin menikmati dendang yang
berasal dari daerahnya sendiri, yaitu Dendang
Singgalang. Apabila dicermati lebih jauh maka
bentuk melodi Dendang Singgalang terkesan
hampir sama atau antara melodi lagu yang satu
dengan melodi yang lainnya tidak jauh berbeda.
Tentu saja dapat dipastikan bahwa para
penonton sudah sangat hafal dengan dendang-
dendang yang dimainkan tersebut namun
faktanya para penonton tetap menyukainya dan
bahkan mereka berebutan untuk merekam
apabila Dendang Singgalang tersebut sedang
dipertunjukan. Kenyataan tersebut merupakan
salah satu bukti bahwa dalam menikmati
dendang masyarakat Singgalang bukan saja
menikmati nilai-nilai estetis seni dalam dendang
tersebut akan tetapi lebih pada kecintaan
terhadap potensi seni tradisi yang mereka miliki.
Perilaku ini bukan hanya semata menjadi
pemenuhan selera estetis akan tetapi sudah
menjadi solidarity making bagi mereka.

Di sisi lain apabila Dendang Singgalang
dimainkan di tempat lain, hanya dijumpai
beberapa judul saja ditampilkan dalam satu
malam, karena para penonton berkeinginan
untuk mendengarkan dendang lain selain
dendang Singgalang. Hal ini terjadi karena lagu-
lagu Dendang Singgalang sangat banyak,
sehingga tidak mungkin ditampilkan khusus
Singgalang saja untuk satu malam. Jadi
kemungkinan tidak ada kesempatan untuk
menyanyikan dendang lain selain dari Dendang
Singgalang, kecuali masyarakat Singgalang
biasanya mampu bertahan mendengarkan
Dendang Singgalang berlama-lama, bahkan
sampai waktu subuh.

Apa yang dipaparkan di atas merupakan
hasil pengamatan secara langsung ketika
bergaul dengan penduduk Singgalang selama
berdomisili di daerah tersebut dalam waktu tiga
tahun (1996-1999). Didasari oleh pengalaman
bergaul dengan masyarakat Singgalang,
akhirnya yang menjadi salah satu faktor
pendorong penciptaan karya musik pada Tugas
Akhir Penciptaan Seni Pascasarjana Institut
Seni Indonesia Padang Panjang, di samping
juga didorong oleh adanya ketertarikan
terhadap sistem kehidupan masyarakat
Singgalang yang memahami adanya suatu
siklus kehidupan antara manusia, tumbuhan,
dan binatang.

Pengalaman tersebut, telah memberikan
inspirasi  terhadap pencapaian kualitas karya
musik yang dibuat. Sesungguhnya kemampuan
dan pengalaman estetik seorang seniman itu
sangat menentukan dalam pemilihan repertoar
garap seperti cengkok dan wiletan, irama, dan
tempo keseniannya dengan karakter gending,
dan konteks pertunjukan. Hal ini senada dengan
apa yang dijelaskan oleh Brondon bahwa
praktik-prakti seni yang hadir di masyarakatnya
akan sangat terpengaruh oleh latar sosial dan
budaya tempat sang seniman itu tumbuh.
(James R. Brandon, 2003 : 10).

Karya komposisi musik sengaja
diciptakan dan digarap ke dalam bentuk musik
kontemporer. Pemilihan garapan musik baru ini
didasarkan atas hasil analisis dan berbagai
eksperimen secara kreatif, sehingga dapat
melahirkan bentuk garapan musik  baru yang
selalu merujuk kepada suasana yang ada dalam



137Volume 9 No. 2 Desember 2011

Alfalah : Karya Musik “Bakisa di Lapiak Nan Salai”

kehidupan  masyarakat Singgalang. Rumusan
karya penciptaan ini adalah bagaimana
menyikapi bunyi yang dianggap non musikal
seperti gesekan daun tebu, sapu lidi, detak-detik
bunyi roda bendi, bunyi gelas, meja, batu
domino yang dapat disatukan ke dalam materi
yang musikal seperti saluang, sarunai,
talempong, keyboard, drum, gitar, genta,
kentongan dan lainnya?. Rumusan lainnya
adalah bagaimana menciptakan bentuk karya
yang mencerminkan kehidupan masyarakat
Singgalang  yang bertahan dalam siklus sosial
dan  tradisi yang solid, namun tetap menerima
perkembangan zaman?

Tujuan dan manfaat penyusunan karya
ini adalah untuk melahirkan dan menyusun
bunyi non musik tradisi, seperti: esek daun tebu,
sapu lidi, detak-detik bunyi roda bendi, gelas,
batu domino, pipa stenlis, dan  kaleng
penggilingan kopi. Selain itu juga untuk
merealisasikan ide musikal yang terinspirasi dari
pola kehidupan masyarakat Singgalang yang
ajeg secara tradisi, baik secara ekonomi
maupun secara keagamaan menjadi sebuah
karya musik. Manfaatnya diharapkan dapat
menambah pengalaman bagi pengkarya
sendiri. Proses kreativitas ini tampak pada saat
penggunaan instrumen non tradisi dan tradisi.
Nilai-nilai yang terkandung dalam karya ini
mudah-mudahan menambah pengetahuan dan
pemahaman tentang pola kehidupan, budaya,
dan tradisi masyarakat Singgalang. Karya seni
ini diharapkan lebih jauh dapat menjadi sebuah
catatan alternatif untuk perkembangan kesenian
di daerah Singgalang dan menjadi bahan kajian
untuk dikembangkan lebih lanjut oleh
pengkarya-pengkarya berikutnya.

Sebelum karya ini disusun, pengkarya
melakukan proses dengan berbagai macam
kegiatan yang saling berkaitan. Salah satu
contohnya adalah dalam menentukan konsep
karya, pemilihan medium ungkap yang
digunakan, dan lain sebagainya. Begitu juga
halnya terhadap karya ini, tentulah sangat
dipertimbangkan  secara sadar segala
sesuatunya agar tidak terjadi kesamaan dengan
karya sebelumnya atau dengan karya orang lain.

Penciptaan karya ini  disemangati oleh
pengalaman berkarya sebelumnya dan memori
masa lalu. Pengalaman masa lalu tersebut

dijemput kembali untuk kemudian menjadi
inspirasi penciptaan. Sebelum karya ini tercipta
pengkarya telah membuat karya terdahulu, yakni
karya komposisi musik berjudul “Irik Goro”.

Penciptaan karya sebelumnya
terinspirasi dari peristiwa alam-yakni aktifitas
kerjasama petani saat memanen padi di sawah.
Karya tersebut digarap pada tahun 2009. Iriak
mengandung arti mengirik atau menginjak, yaitu
proses memisahkan buah padi dengan
tangkainya, sedangkan Goro  merupakan
akronim dari gotong-royong, yaitu bekerja
secara bersama-sama. Ide penciptaan pada
karya ini adalah sebuah peristiwa alam, yaitu
sebuah aktifitas petani dalam mengirik padi di
sawah secara bersama-sama. Vokabuler garap
pada karya ini lebih mengacu pada pola dan
tingkah laku yang ada pada saat mengirik padi
di sawah dan di kombinasikan dengan Dendang
Sampelong yang berjudul “Alauan Kabau”.
berbagai suasana pada kegiatan ini menjadi
insprirasi sebuah karya seni. Pengalaman
menggarap karya “Iriak Goro” ini sangat
membantu sekali dalam proses penciptaan
karya “Bakisah Di Lapiah Nan Salai”.

Karya berjudul  “Tapian Tampek Mandi”
yang pernah pengkarya garap pada tahun 2001
juga menjadi inspirasi pelengkap dalam
penciptaan karya ini. Komposisi musik “Tapian
Tampek Mandi” ini juga terinspirasi dari peristiwa
alam, yakni aktifitas masyarakat tepian pantai
atau tepian sungai pada saat mencuci dan
mandi. Vokabuler garap yang diapungkan pada
karya ini ialah mengolah bunyi kain dan bunyi
air dengan berbagai alternatif. Dari kedua karya
yang bertitik tolak dari peristiwa alam ini ada
bagian kecil dari karya “Iriak Goro” yang
dikembangkan lagi dengan alasan materi ini
sangat mendukung suasana yang bertemakan
kebersamaan. Sangat disadari bahwa setiap
komposer  membangun sebuah karya tentu
mengambil bahan dasar yang sudah ada dan
materi yang sama sekali diciptakan sendiri
melalui berbagai penjajakan. Begitu juga dengan
instrumen yang dipakai dalam berkarya, tentu
saja ada instrumen yang sama namun cara
penggarapannya akan berbeda dengan karya
terdahulu.



138 Volume 9 No. 2 Desember 2011

Jurnal Seni Budaya

Konsep Penciptaan

Konsep penciptaan ini didahului dengan
gagasan isi karya yang digunakan sebagai titik
tolak karya ini. Gagasan karya ini adalah
gambaran muatan kultural dari kehidupan
masyarakat Singgalang yang senantiasa sejajar
dan seimbang antara kehidupan duniawi dan
ukhrawi. Keseimbangan itu dapat dilihat pada
kegiatan ekonomi dan kegiatan agama yang
masih berpola tradisi. Secara ekonomi mereka
bekerja di ladang atau di sawah dan mangilang
tabu. Sistem pengerjaan pengilangan tebu
masih bersifat  tradisi seperti proses mengilang
tebu dengan alat yang dibuat oleh petani
sendiri. Untuk menggerakkannya, alat ini
dibantu oleh sapi, contoh lain adalah proses
membajak di sawah, yaitu sebuah alat bajak
yang ditarik oleh sapi atau kerbau. Secara visual
tampak bahwa mengilang tebu dan membajak
dilakuan dengan gerakan yang melingkar yang
dilakukan secara berulang walaupun ada
perbedaan. Secara ukhrowi pola kegiatan
keagamaan juga dilakukan dengan pola tradisi
seperti kegitan berziarah kepekuburan, melihat
bulan untuk menentukan waktu puasa dan
lebaran. Melihat bentuk kegiatan ekonomi dan
agama tersebut,  ternyata terdapat kesan
monoton, ajek, dan siklus.

 Keseimbangan lain yang selalu ada
sampai saat sekarang  ditandai dengan
ketaqwaan dan ketaatan masyarakat
Singgalang dalam menjalankan ibadah. Hal ini
terlihat ketika suara azan berkumandang,
segala aktivitas segera ditinggalkannya untuk
menjalankan ibadah shalat. Manakala ada
peristiwa kemalangan menimpa, saudara,
sahabat dan  tetangganya, akan membuat
mereka malu bila mereka tidak segera datang
untuk menjenguknya,  begitu juga sebaliknya
manakala ada peristiwa bersuka ria yang
sedang berlangsung di sekitarnya, seperti
hajatan perkawinan, helat penghulu, khitanan
dan lain sebagainya jelas mereka enggan datang
kalau tidak disiriahhi (diundang)

Paparan peristiwa di atas merupakan
gagasan isi dari karya yang disusun, dengan
cara mengekspresikannya melalui bunyi yang
diolah idiom melodi Dendang Singgalang pakok
panuah dan pakok sabalah yang digarap sesuai
dengan gagasan, tujuan dan konsep karya.

Bunyi lain yang yang bersumber dari non tradisi
seperti bunyi air, bunyi kilangan tebu, gesekan
dedaunan, roda bendi, alat penggiling kopi,
sepeda motor,  batu domino, meja, sapu lidi,
dan pipa  dianggap sebagai ornamen tambahan
untuk mempertajam estetika bunyi dalam
mewujudkan gagasan isi karya yang disusun.

Karya ini dibagi menjadi 3 (tiga) bagian
yang masing-masing mempunyai suasana yang
berbeda-beda, yaitu : bagian pertama,
mempunyai suasana kedamaian, bagian kedua
mempunyai suasana bimbang, dan bagian
ketiga mempunyai suasana gigih. Adapun
penjelasan dari ketiga bagian tersebut adalah
sebagai berikut.

Bagian Pertama, menggambarkan
kedamaian dan ketenangan yang lebih dominan
membunyikan suasana-suasana melankolis
yang tak terlepas dari kebaikan moral
masyarakatnya. Suasana tersebut secara tidak
langsung sudah terlambangkan dengan adanya
tiupan angin sepoi dipagi hari, dialek lokal yang
ke luar dari suara penduduk yang belum
terpengaruh oleh dialek daerah lain atau
sekitarnya. Dari hari kehari, bulan kebulan, dan
tahun ketahun perputaran kehidupannya tidak
banyak berubah. Sosial masyarakatnya sangat
tinggi dengan semangat saling tolong-menolong
dan bahu-membahu antara sesamanya.
Cerminan sosial masyarakatnya tersebut tidak
hanya diwujudkan antarsesama, namun juga
disertai dengan kecintaanya terhadap alam
sekitar. Alam tidak dibiarkan begitu saja tetapi
dalam satu sisi diolah dalam bentuk lahan
pertanian, dan dalam sisi lain dilestarikan,
separti adanya peraturan tidak boleh
menggarap hutan yang bukan milik masyarakat.
Dalam hal ini ada yang menyebutnya sebagai
hutan larangan atau tidak bertuan. Biasanya
hutan tidak bertuan ini ditandai dengan ujung
kampung yang paling di atas atau pinggang
gunung, sekarang batas itu resmi bersebelahan
dengan pemancar RCTI dan pemancar pesawat
televisi (TV) lokal lainnya.

Materi sajian dari gambaran di atas diolah
dalam bentuk garapan musik yang dibagi
menjadi dua bagian,  yaitu :

Pertama : Instrumen tradisi, yaitu
menggunakan beberapa buah anak sarunai
kecil, satu buah sarunai “cipak” dan dua buah
sarunai melodi serta satu buah alat tiup saluang



139Volume 9 No. 2 Desember 2011

Alfalah : Karya Musik “Bakisa di Lapiak Nan Salai”

dan enam buah katuak-katuak. Materi musikal
tersebut digarap untuk mengembangkan melodi
Dendang Singgalang Pakok Sabalah, dan di
samping itu vokal perempuan juga memberi
warna dengan menyenandungkan idiom-idiom
“imbauan” Dendang Singgalang.

Kedua; Instrumen non tradisi, yaitu
menggunakan bunyi yang diolah dari 10 buah
sapu lidi, menampakkan gambar-gambar yang
telah disutting sebelumnya dan ditampilkan
melalui proyektor yang terpantul ke dalam dua
buah kain skrin, gambar-gambar tersebut
seperti gambar roda kincir air dan lesung-lesung
kincir yang sedang menumbuk tepung beras
(dahulunya dugunakan untuk menumbuk padi).
Secara pertunjukan, proyektor ini dapat
memberi corak pertunjukan komposisi musik,
karena merupakan cara baru dalam
transformasi budaya ke dalam tranformasi
gambar yang ditonton.

Bagian kedua mempunyai suasana
bimbang yang sering dialami manusia dengan
membunyikan suasana-suasa ketegangan,
Kebimbangan tersebut dialami pula oleh
sebagian besar para petani di Singgalang yang
muncul  ketika mereka bercocok tanam, pada
saat menanam dan mengolah lahan, cuaca
bagus, harga tanaman di pasar sedang
membaik, mungkinkah pada saat mereka panen
nanti harga jual akan bagus juga, artinya
mungkinkah mereka mendapat untung besar
atau malah merugi dan sia-sia saja. Suasana
kebimbangan tersebut dilahirkan dengan
menggunakan instrumen;  sepasang pasang
roda bendi, pipa stenlis, dan alat penggiling kopi.
Alat musik non tradisi tersebut dikombinasikan
dengan satu set talempong kreasi, satu bansi,
enam gandang tambua, satu tamburin, satu set
bonang laras pelog, satu set kendang Sunda,
satu gitar elektrik, satu gitar bas, satu keyboard,
satu set drum, satu darabuka.

Bagian ketiga menggambarkan
kegigihan masyarakat Singgalang, bagaimana
kegigihan mereka dalam bercocok tanam.
Simbul dari kegigihan tersebut dilahirkan dengan
membunyikan suasana-suasana semangat.
Kegigihan tersebut tidak memudarkan keuletan
mereka untuk bekerja, meskipun pada
umumnya lokasi yang ditanami adalah bukit
yang terjal dengan kemiringan 15 – 40  derajat,
lahan itu dicapai dengan berjalan kaki. Tentu saja

dalam bercocok tanam  tak ada pilihan lain
selain  harus memikul benih dan pupuk yang
beratnya bisa mencapai 50 kg itu ke areal  ladang
atau sawah yang mereka miliki. Setelah masa
panen tiba, hasil ladang harus dipikul kembali
menuruni areal yang terjal. Tak jarang para petani
terpeleset dan terjatuh. Namun dengan
kegigihan yang membara mereka bangkit dan
memikul hasil panen mereka kembali.

Simbol dari ungkapan ekpresi kegigihan
di atas diungkapkan melalui sumber bunyi yang
tidak memakai instrumen musikal seperti; batu
domino sebanyak sepuluh set, meja tiga buah,
gelas sepuluh buah,  atap seng dua helai, dan
sendok sebanyak sepuluh buah.

Kajian Sumber Penciptaan

Berangkat dari pengalaman yang
diperoleh melalui interaksi dengan masyarakat
Singgalang, banyak dijumpai kehidupan tradisi
dan nilai budaya yang masih bertahan hingga
saat sekarang ini. Namun secara kontekstual
tradisi dan nilai budaya yang masih bertahan
lama telah mengalami perubahan, sebab bila
berbicara mengenai alam fisik, sejarah manusia
atau intelek manusia, kita menemukan tak ada
yang tetap seperti adanya, di mana, dan
keadaan semula, melainkan segala sesuatu
selalu bergerak, berubah keadaannya.
Dijelaskan oleh Malinowsky bahwa segala
aktifitas kebudayaan itu sebenarnya bermaksud
memuaskan suatu rangkaian dari sejumlah
kebutuhan naluri manusia yang berhubungan
dengan seluruh kehidupannya.  Beragam
bentuk tradisi dan nilai budaya hadir sebagai
pembentuk identitas lokal dalam kondisi
masyarakat yang multikulturalisme.

Salah satu tradisi dan nilai budaya yang
masih bertahan adalah mangilang tabu. Proses
mangilang tabu menggunakan alat manual, yang
berbentuk lingkaran dan memiliki poros,
sehingga dapat bergerak dengan arah berputar.
Untuk melakukan pengilangan tebu, alat ini
dibantu oleh seekor kerbau atau sapi yang
dikontrol oleh manusia.

Proses mangilang tabu, tidak hanya
merupakan unit produksi dan tumpuan ekonomi
bagi masyarakat Singgalang. Akan tetapi, juga
merupakan suatu bentuk dari manifestasi
kebudayaan dan nilai tradisi yang terus bertahan



140 Volume 9 No. 2 Desember 2011

Jurnal Seni Budaya

hingga saat sekarang di tengah derasnya arus
globalisasi dan kemajuan industrialisasi. Dalam
proses mangilang tabu di dalamnya tersirat
makna dan nilai filosofi. Nilai-nilai tersebut
berkaitan dengan kehidupan manusia, alam,
dan hewan yang saling bergantungan sehingga
membentuk siklus kehidupan yang dapat
diumpamakan bakisa di lapiak nan salai.

Bakisa di Lapiak nan Salai, merupakan
simbol dari siklus kehidupan masyarakat
Singgalang kususnya petani tebu. Kegiatan
proses mangilang tabu merupakan aktifitas
petani tebu di Singggalang. Sumber energi
untuk menggerakkan kilangan menggunakan
tenaga kerbau yang sudah terlatih. Kerbau
berjalan berputar-putar mengitari kilangan untuk
menggiling tebu. Perputaran kerbau ini
didampingi oleh pemilik kerbau yang sekaligus
ikut bekerja untuk manumbuk-numbuk dan
memasukkan batang tebu ke sumbu kilangan
yang siap untuk diperas guna mendapatkan air
tebu.

Aktivitas antara kerbau dan pemiliknya
dalam proses mengilang tebu terjadilah
hubungan kerja timbal-balik antarmanusia dan
ternak, hubungan itu tidak sebatas saat bekerja
saja tetapi setelah bekerja yang punya ternak
memelihara dan merawatnya dengan cara
memberi makan, mengubangkan, dan
memandikannya. Cara tersebut lazim dilakukan
masyarakat setempat, dan  dianggap sukses
dalam trik-trik bertani tebu. Kesuksesan itu tentu
berjalan di bawah naungan sang khalik.

Biasanya para petani sebelum atau
sesudah bekerja mereka singgah dulu di sebuah
warung kecil yang ada disekitanya.  Berbagai
prilaku dan kegiatan yang muncul di dalam
warung tersebut seperti permainan domino,
ngobrol, proses pembuatan air minum dan lain
sebagainya menjadi inspirasi pula dalam
mewujudkan karya ini.

Kegiatan lain yang diangkat sebagai
vokabuler dalam karya ini ialah kegiatan
keseharian rumah tangga seperti menyapu
rumah membersihkan pekarangan rumah.

Sumber utama dalam penggarapan
karya ini adalah lebih menonjolkan idiom dari
melodi Dendang Singgalang pakok panuah yang
diperkaya dengan idiom melodi Dendang
Singgalang pakok sabalah. Selain dari vokabuler
yang sudah ada, keutuhan dari garapan ini tidak

terlepas juga dari penambahan materi baru yang
sudak di jajaki sebelumnya dengan penuh
pertimbangan baik dari segi verasian bunyi,
nada,  maupun ragam dari teknik garapan itu
sendiri supaya lebih menarik.

Karya ini bukan semata asumsi pribadi
dari pengkarya, karena sebelumnya telah ditinjau
beberapa karya komposisi musik dari hasil karya
dari beberapa seniman, baik seniman dalam
lingkungan sivitas akademik ISI Padangpanjang
maupun yang berasal dari  luar, antara lain;

Karya Elizar Koto yang berjudul “Dialog
Tanpa Tema” tahun 2000 (penyusun berperan
sebagai salah seorang dari pemusiknya),
“Encari Alternatif 1”, tahun 1994 dan “Air”, tahun
1996. Kedua karya tersebut di atas sangat
berhubungan dengan karya yang akan dibuat,
dimana Elizar Koto telah menghadirkan bunyi-
bunyian yang tidak lazim sebagaimana yang
dijelaskan di atas, seperti bunyi kaleng, air,
dawai dan lain sebagainya. Kaleng yang
digunakan oleh  Elizar tersebut telah mengilhami
pengkarya pula terhadap lahirnya ide mengolah
belek (kaleng penggiling kopi), roda bendi dan
lain sebagainya.

Karya Pande Made Sukerta yang
berjudul  “Seandainya Musik Dalam....”, tahun
2008 juga menjadi sumber inspirasi pokok
dalam penciptaan karya komposisi ini. Karya
Pande Made Sukerta tersebut banyak
menghadirkan keunikan melalui bunyi yang
tidak lazim, seperti menghadirkan bunyi mesin
melon pengaduk pasir dengan semen, bunyi
suara gaduh dalam gudang, tali-temali di sawah,
kereta api, orang menjual putu, dan lain
sebagainya. Keunikan dalam pengolah alat-alat
yang tidak lazim dipergunakan sebagai alat
musik seperti yang dilakukan Pande tersebut
menjadi pemacu kreatifitas, sumber inspirasi,
dan pendewasaan pengkarya dalam berkarya.

 Karya M. Halim berjudul “Kraying
Samail”, tahun 2007. Ada beberapa hal yang
menarik dalam karya ini, yakni adanya
pengolahan bunyi alat yang terbuat dari  seng
plat, pipa stenlis. Beranjak dari reverensi itu
pengkarya terangsang menciptakan bunyi dari
tiga helai seng dan tiga batang pipa stenlis.

Karya I Wayan Sadra berjudul “Drone”,
tahun 2008. Bunyi dalam “Drone” lahir dari pipa
paralon dan gergaji besar. Efek bunyi yang
dihasilkan oleh alat tersebut sangat spesifik dan



141Volume 9 No. 2 Desember 2011

Alfalah : Karya Musik “Bakisa di Lapiak Nan Salai”

unik sehingga sangat menarik jika dikembangkan
lebih jauh. Adapun karya yang mempengaruhi
pengkarya adalah karya Asril Mukhtar berjudul
“Genta”, tahun 2010. Asril dalam karyanya
melahirkan bunyi yang dimainkan secara unik,
yaitu dengan pola dialog berjawaban antara pola
ritme ganto besar dengan ganto kecil.

Beberapa tulisan dari karya tersebut telah
dibaca termasuk tulisan (laporan) karya lain dari
seniman di atas. Di samping refrensi di atas
beberapa buah buku dan tulisan koran yang
ditulis oleh beberapa kritikus seni, budayawan,
juga menjadi sumber penciptaan karya ini.
Tulisan-tulisan dimaksud antara lain;  Tugas
Akhir Pascasarjana M. Halim berjudul “Bagurau
Fanatik Masyarakat Darek Minang”, dalam
tulisan ini M. Halim menjelaskan tentang proses
penciptaan yang dilakukannya terhadap
komposisi musik berjudul “Bagurau Fanatik
Masyarakat Darek Minang”. Tulisan tentang
saluang yang ditulis oleh Asril Mukhtar yang
berjudul “Saluang dan Dendangnya”. Tulisan ini
lebih menekan pada ciri khas dendang sesuai
dengan keadaan daerahnya. Tulisan Suka
Harjana berjudul Coret-Coret Musik
Kontemporer dulu dan Kini, buku ini memuat
tentang perkembangan musik dunia termasuk
mencermati cara-cara kompeser Indonesia
menciptakan musik. Tulisan Y. Sumandio
Hadiyo Hadi berjudul Seni dalam Ritual Agama,
buku tersebut berhubungan dengan ketaatan
masyarakat Singgalang dalam menjalani
agama, meskipun seni menjadi bagian
terpenting dalam hidupnya.

Landasan Penciptaan

Pada umumnya kesenian tumbuh dan
berkembang seiring dengan konteks
perkembangan masyarakat. Kehadiran
kesenian sebagai bentuk perwujudan nilai
budaya dan tradisi dari masyarakat
pendukungnya, sehingga kesenian dapat
membentuk suatu entitas dari karakter
masyarakat pendukungnya. Sebagaimana
diungkapkan oleh Jacob Sumarjo, bahwa:

“Kehadiran sebuah karya seni
refresentasi terhadap dunia di luar diri
seniman, karena seniman bersentuhan
langsung dengan kenyataan yang objektif
atau kenyataan dalam dirinya. Sehingga

menimbulkan respon atau tanggapan,
maka lahir karya seni”. (Jacob Sumarjo,
2000: 76).

Salah satu kecenderungan dinamika
masyarakat yang tampak dengan jelas adalah
perubahan-perubahan yang disebabkan oleh
upaya-upaya manusia dalam memajukan ilmu
pengetahuan, teknologi, dan seni yang
berlangsung kian cepat. Dinamika perubahan
sebagai sesuatu kenyataan yang tak terelakkan,
telah menyebabkan goncangan dan
kebimbangan dalam masyarakat antara
mempertahankan identitas tradisi dan
menerima tradisi yang baru, yaitu suatu konsep
medernisasi dengan masyarakatnya yang
multikultural dan liberal.

Dalam konteks modern dan globalisasi,
budaya dan tradisi lokal dapat dijadikan sebagai
sumber ide dalam penciptaan seni musik yang
mampu memperkaya keragaman budaya
bangsa, dan mampu pula berdiri sebagai
identitas budaya daerah yang multietnis.

Dari uraian yang dipaparkan di atas,
maka dicoba untuk merumuskan suatu bentuk
karya seni musik, berdasarkan atas
pengamatan terhadap kehidupan sosial, budaya
dan tradisi masyarakat Singgalang ke dalam
bentuk musik, sesuai dengan sudut pandang,
pengalaman estet ik, dan pengetahuan
pengkarya.

Pendekatan yang digunakan dalam
karya ini adalah musik kontemporer artinya
bersifat kekinian. Seni  kontemporer adalah seni
yang tidak terikat oleh aturan-aturan yang
konvensional dan berkembang sesuai zaman
sekarang. Seni kontemporer bisa juga disebut
sebagai karya yang secara tematik
merefleksikan situasi waktu yang sedang dilalui.
Secara umum musik kontemporer dapat
diartikan sebagai suatu musik yang sesuai
dengan kondisi zaman atau sering disebut
musik kekinian. Secara teknik, musik
kontemporer tidak terikat oleh teknik yang
bersifat konvensional, begitu juga halnya dengan
alat yang digunakan, tidak terikat oleh alat-alat
musik yang biasa digunakan. Akan tetapi lebih
memanfaatkan alat yang biasa digunakan oleh
masyarakat Singgalang dalam kesehariannya,
seperti sapu, ember, dirigen dan tidak tertutup
kemungkinan dalam penggarapan karya ini



142 Volume 9 No. 2 Desember 2011

Jurnal Seni Budaya

memanfaatkan bunyi dari kilangan tebu itu
sendiri.

Setiap zaman mempunyai
kecenderungan memilih dan melahirkan
instrumen baru yang dianggap sesuai dan bisa
mewakili kebutuhan naluri ekspresi diri untuk
zamannya. (Suka Harjana,  2003 : 22).

Sesungguhnya karya musik ini lebih
mengutamakan eksplorasi bunyi, karena pada
hakikatnya bunyi sebenarnya tidak terhingga
dalam derajat,  bobot, warna maupun
kekuatannya. Hanya saja untuk mewujudkan
sebuah musik dari bunyi-bunyi tersebut
diperlukan pengalaman musikal dan
pert imbangan estetis subyektif  serta
pertimbangan diferensi intensitas bunyi masing-
masing intrumen.

Selain itu, untuk mendapatkan kualitas
musik yang baik, pengkarya juga
mempertimbangkan berdasarkan pengetahuan-
pengetahuan komposisi yang berlaku umum,
yaitu dengan memperhitungkan garapan
dinamik, tempo, intensitas suara, warna suara,
efek bunyi, dan sebagainya. Hal ini dilakukan
untuk kebutuhan komposisi musik yang
pengkarya buat.

Garapan

Ide panggarapan karya musik ini pada
dasarnya ingin membuat sebuah musik yang
berangkat dari repertoar musik “Dendang
Saluang Singgalang” kemudian dielaborasi
dengan kemungkinan perkawinan- percobaan
berbagai alat musik atau instrumen dari budaya
musik yang berbeda terutama bunyi yang
diproduksi dari rekayasa bunyi dari berbagai alat
musik konvensional maupun non-konvensional.
Salah satu strateginya adalah setiap instrumen
diletakkan dalam posisi netral, dibebaskan dari
beban kulturnya atau cara membunyikan dan
memainkan secara lazim dan tidak lazim.
Instrumen hanya dipandang sebagai “alat”, dan
sesungguhnya dapat dimainkan secara lebih
bebas menurut kebutuhan dan persesuaian
adaptasi dengan setting budaya yang dimainkan.

Dalam penerapan gagasan-gagasan
materi musik pada karya “Bakisa di lapiak nan
salai.”, proses menjadi suatu ketentuan waktu
yang tidak dapat dihitung dan tak terbatas.
Waktu yang panjang dalam proses penciptaan

bertujuan agar karya terhindar dari kesan
“tempelan” dari begitu banyak unsur dan
perbedaan aspek musikal yang digarap. Belajar
dari proses (learning by procces)
menumbuhkan kesadaran bertanggung jawab
atas totalitas pergulatan komponis atau musisi
dengan materi bunyi sebagai idiom dan alat
ungkap yang paling utama.

Satu hal yang menjadi perinsip, bahwa
belajar dari masyarakat tidak berarti karya harus
sesuai dengan selera publik atau ekstrimnya
meladeni kepentingan pasar dan industri yang
selama ini menganggap aspirasi musik
masyarakat sangat terbatas. Pengkarya
melahirkan karya sebagai bentuk pembelajaran
pada masyarakat, sebaliknya masyarakat
memperoleh pengalaman musikal yang baru,
dan dapat meningkatkan pengertian dan
pemahaman tentang keindahan suatu jenis
musik (estetika). Sesungguhnya yang terjadi
dalam dialektika adalah perpaduan kearifan;
kebebasan individual dengan kearifan orang
banyak.

Berangkat dari pemikiran itu, untuk
menggarap komposisi musik “Bakisa Dilapiak
nan Salai” dimulai dari persoalan musik yang
bersifat sederhana; misalnya masalah interval
nada, skala nada, melodi, ritme, tekstur, tempo,
dan dinamik. Salah satu cara
pengembangannya memakai konsep minimal
seperti memainkan alat secara solo. Konsep
seperti ini berangkat dari keterbatasan aspek
musikal yang terdapat pada musik tradisi
“Dendang Saluang Singgalang”, setidaknya
pada permukaan musiknya. Pola yang repetitif
dan variatif yang konstan itu menimbulkan
kesan “statis” karena adanya pengulangan
bentuk sepanjang penyajiannya.

Berdasarkan gagasan itu, maka karya
musik ini digarap lewat kombinasi berbagai
produksi suara yang dihasilkan lewat rekayasa
bunyi dari alat musik yang bersifat
eksperimental, alat musik eksperimental seperti
pipa stenlis,  roda bendi, batu domino, meja, alat
musik tiup dan berbagai alat musik perkusi.

Pemilihan instrumen ini dapat
memungkinkan menggarap aspek melodi, akan
tetapi di sini kecendrungan penggarapan melodi
berusaha menghindari melodi-melodi yang
bersifat chordal (krip/harmoni). Pada bagian-
bagian tertentu dilakukan pembanyakan baris



143Volume 9 No. 2 Desember 2011

Alfalah : Karya Musik “Bakisa di Lapiak Nan Salai”

melodi,  unsur tersebut berupa bentuk
monophony. Pada teknik ini musik terdiri dari
sebuah baris melodi tunggal tanpa iringan
polyphony. Akan tetapi pada sisi lain, teknik
polyphony juga dapat diperlukan kehadirannya.

Pola inf init juga dihadirkan guna
memusatkan konsentrasi pendengar pada
sebuah melodi baris tunggal yang dimainkan
oleh satu orang pemain atau lebih. Sementara
untuk mempertegas dan membangun rasa ritme
agar lebih terasa hidup, dilahirkan lewat
permainan berbagai alat musik perkusi dan
produksi bunyi dari materi vokal.

Salah satu teknik garap yang cukup
berarti juga dalam karya ini adalah bagaimana
membuat pola yang sederhana tetapi
mendukung terhadap kesan yang ingin
disampaikan. Seperti memainkan roda bendi
tanpa harus memakai pola ritme yang jelas,
begitu juga kehadiran permainan sapu lidi
dengan menghadirkan bentuk permaianan yang
alami seperti apa adanya pada kehidupan sehari
hari.

Bentuk Karya

Karya musik ini merupakan karya baru,
artinya dalam proses penciptaan beberapa hal
yang menyangkut dengan pelahiran bentuk
penggarapan belum pernah ada sebelumnya,
baik yang diciptakan oleh orang lain maupun
yang diciptakan oleh pengkarya sendiri. Namun
demikian perlu disampaikan bahwa apa yang
dikatakan baru tersebut tidak semua sekali baru,
artinya sebuah karya musik diciptakan secara
wujud materi bisa saja bersumber pada
persoalan yang sama, akan tetapi dalam bentuk
perwujudan ide penciptaan akan melahirkan
bentuk yang berbeda. Hal ini tentu mengacu
pada sebuah kesadaran bahwa aspek
interpretasi masing-masing pencipta akan
menentukan bentuk perwujudannya.

Karya ini digarap dengan pendekatan re-
interpretasi tradisi, artinya musik ini secara
bentuk dan struktur tidak lagi berada pada
konsep tradisi. Beberapa kekuatan musikal
yang terdapat pada musik tradisi tersebut
diangkat menjadi sumber ide dan
pengembangan gagasan kedalam  bentuk dan
struktur bangunan  musik kontemporer.

Media

Karya musik ini merupakan komposisi
musik yang bersifat eksperimental. Oleh karena
itu, perinsip kebebasan sangat mendasari karya
musik ini, segala sesuatunya yang lahir tidak
lain semata-mata untuk memenuhi kebutuhan
musik ini.

Ide pengkarya untuk menciptakan musik
dengan segala kebebasannya bukan karena
kebetulan pengkarya diharuskan untuk membuat
sebuah karya yang bersifat eksperimental.
Sudah sejak lama pengkarya merasakan
keterbatasan medium musik konvensional yang
pengkarya gauli sebelumnya. Dari masalah ini
akhirnya mengolah bunyi dengan cara eksplorasi
bunyi, ternyata memberikan alternatif kepada
pengkarya untuk bisa merealisir apa yang telah
lama pengkarya dambakan. Untuk
mendapatkan itu pengkarya menggunakan jenis
instrumen yang sudah lazim maupun instrumen
yang tidak lazim di antaranya roda bendi, pipa
stenlis, meja, batu dimino, penggilingan kopi,
sapu lidi, katuak-katuak, talempong, gendang,
bonang, gitar, keyboard dan drum. Selain
instrumen tersebut juga ditambah dengan
materi vokal agar karya lebih variatif.

Deskripsi Sajian Karya

Karya ini terdiri dari tiga bagian, yaitu :
Bagian satu diawali dengan suasana panggung
kosong dan lampu difokuskan pada setting roda
bendi yang berputas pelan dan kemudian
muncul seorang dari luar gedung menuju
panggung dengan meniup anak serunai. Tiupan
instrumen anak sarunai yang ditutup dengan
telapak tangan oleh satu orang pemain yang
berada di belakang  pentas sebelah bawah.

Sewaktu peniup anak serunai muncul di
dalam gedung kemudian di tengah-tengah
panggung arena mulai terdengan suara vokal
pendendang yang melantunkan Dendang
Singgalang jaya. Pada saat suara dendang
masih terdengar sementara itu peniup serunai
berputar-putar di panggung arena dan
kemudian menuju ke arah roda bendi yang
masih terus berputar. Selanjutnya terdengar
bunyi katuak-katuak yang dimainkan oleh
sebagian pemain musik di sela-sela penonton.
Pola ritme yang dimainkan ini  diilhami oleh pola



144 Volume 9 No. 2 Desember 2011

Jurnal Seni Budaya

pukulan yang biasa muncul disaat orang bekerja
di perkampungan, seperti bertukang, ke sawah,
memperbaiki peralatan rumah, dan lain-lain.

Setelah bunyi katuak-katuak selesai
dilanjutkan dengan tiupan anak sarunai oleh
keseluruhan pemain laki-laki dengan berpencar
di sela-sela penonton. Dalam posisi meniup
anak sarunai pemain secara bergantian mulai
memasuki pentas sambil meloncat dan duduk
menuju pentas bagian depan sebelah bawah.

Semua aksi yang berhubungan dengan
permainan anak sarunai terus dilanjutkan baik
secara rampak maupun jalinan. Penghujung dari
permainan anak sarunai dilanjutkan dengan
tepuk tangan. Setelah itu mereka menghilang,
namun ada satu orang yang langsung meniup
sarunai cipak setelah munculnya rekaman video
yang dipancarkan ke dinding dengan bantuan
infokus. Rekaman yang diputar merupan
gerakan beberapa buah alu yang sedang
menumbuk tepung beras dengan bantuan
tenaga air yang memutarkan roda kincir air.
Bereberapa saat kemudian muncul lagi rekam
video yang menayangkan gambar tentang
perputaran kincir air yang diambil dari berbagai
sudut. Ketika itu,  seorang pemain meniup
saluang untuk memperkuat jalannya sajian yang
ada pada layar. Selanjutnya muncul seorang
pendendang wanita dengan mendendangkan
imbauan Singgalang, dendang wanita tersebut
dimainkan sambil menyapu-nyapu sampah
berupa daun tebu kering.

Lanjutan dari bagian ini juga masuk para
pemain wanita yang memainkan sapu lidi.
Setelah antraksi sapu lidi ini selesai diikuti
dengan kehadiran bunyi roda bendi yang
diperkuat oleh kehadiran vokal pemain laki-laki
yang masuk dari wing bagian kiri belakang.

Bagian kedua memasuk garapan kedua
mencerminkan suasana bimbang. Kekuatan
pada bagian dapat dirasakan dengan kehadiran
vokal yang muncul diantara permainan pipa
stelis yang dipukul. Teknik permainan yang
menarik lagi adalah mengeluarkan suara lewat
lobang stenlis, seolah olah suara tersebut
adalah suara kerbau atau lembu. Pada suasana
yang sama diawali dengan bunyi bansi terdapat
sebuah garapan vokal yang kemudian diperkuat
dengan berbagai intsrumen seperti talempong,
gendang, rebana, bonang, gitar, keyboard, dan
drum.  Lagu Singgalang Jaya yang diolah pada

bagian ini dibawakan dengan metrik tiga
sehingga warna garap yang dirasakan tampak
lebih jelas dan kreatif. Kehadiran permainan
vokal secara rampak baik laki-laki maupun
perempuan  cukup memberi kesan yang
diharapkan. Apalagi munculnya vokal solo yang
tinggi dan lebih memberikan kebebasan, namun
tetap kosentrasi dan menyesuaikan terhadap
perjalanan musik tersebut.

Bagian ketiga mencerminkan suasana
semangat dan kegigihan para masyarakat
dalalam bekerja. Perjalanan garapan komposisi
ini dituangkan dalam bentuk bantuan vokal yang
mamakai logat Vietnam. Vokal masuk secara
perlahan dan diikuti oleh garapan yang lebih
difokuskan pada permainan batu domino yang
di mainkan di atas meja. Suasana semangat
yang diinginkan disini cukup memberi perhatian
tersendiri baik dari segi pola permainan maupan
dari segi artistiknya.

Pada waktu yang sama semua pemain
musik perempuan yang duduk dibagian depan
memerankan cara membuat teh telur sebagai
ciri khas masakan dari Minangkabau.  Terakhir
sebagai penutup pada karya “Bakisa Di Lapiak
Nan Salai” ini semua alat musik dimainkan
dengan teknik unisono dan rampak.

Pada bagian akhir di bagian tiga ini
kemudian infokus diarahkan ke segala arah
dengan tujuan untuk menciptakan efek semarak
sebagai lambang semangat dan kegembiran
masyarakatnya.

Metode/Proses Penciptaan

Metode yang digunakan dalam
penyusunan karya ini adalah melakukan
beberapa tahapan. Sebelum masuk ke dalam
penuangan materi secara teknis, maka hal-hal
selain teknis perlu dilakukan, yaitu :

Tahap pertama, melakukan
perenuangan untuk pencarian ide dasar dan
konsep penciptaan karya. Penerungan ini hadir
setelah pengkarya memahami situari riil dari
masyarakat Singgalang. Pengkarya mencoba
memahami pola kehidupan masyarakat
Singgalang yang selalu berulang atau ajek,
seperti aktifitas ekonomi dalam bentuk kegiatan
mengilang tebu untuk memenuhi kebutuhan
ekonomi. Aktifitas pengilang ini dapat di pahami
bahwa perputaran roda kilang yang selalu ajeg



145Volume 9 No. 2 Desember 2011

Alfalah : Karya Musik “Bakisa di Lapiak Nan Salai”

menjadi terminan aktifitas masyarakat yang ajeg
pula. Kenyataan yang ajek tersebut kemudian
menjadi inspirasi pengkarya untuk menciptakan
pola-pola komposi yang terinspirasi dari pola
ajek tersebut.

Tahap kedua,  melakukan observasi
lapangan. Obsevasi yang dilakukan adalah
dalam bentuk observasi partisipan. Pengkarya
mencoba terlibat langsung dengan aktifitas
sosial budaya masyarakat Singgalang. Hal ini
sangat memungkin untuk dilakukan karena
sebelum rencana penciptaan karya ini penulis
telah pernah hidup di daerah Singgalang. Pada
tahapan ini pengkarya kemudian mulai
memetakan dan mencermati aktif itas
masyarakat tersebut agar kemudian dapat
menemukan nilai-nilai aktifitas yang paling
esensial dari sekian ragam perilaku masyarakat
Singgalang.

Pengkarya pergi ke daerah Kenagarian
Singgalang, dengan tujuan ingin mengetahui
lebih jauh tentang seluk-beluk perilaku sosial
budaya masyarakat Singgalang. Langkah ini
menurut pengkarya amat penting dilalui, agar
di dalam pengekspresian karya dapat
mencerminkan nilai estetika bunyi yang
mengandung muatan kultural masyarakat
tersebut. Lebih lanjut untuk melengkapi hasil
observasi ini, pengkarya juga melakukan
wawancara dengan beberapa narasumber, yaitu
:  Angku Pangulu Basa (60 th), Elizar (48 th),
Hajizar  (55 th), Ita (40 th), M. Halim  (40 th),
dan Malin Cayo (40 th).

Tahap ketiga, melihat langsung cara kerja
masyarakat Singgalang tentang soal pertanian,
tertama yang berhubungan dengan pengilangan
tebu dan membajak di sawah. Disela-sela waktu
istirahat penyusun menggunakan kesempatan
tersebut untuk meminta kesediaan petani
tersebut agar bersedia diwawancarai.
Selanjutnya penyusun mengamati langsung
prosesi kegitan rutual agama seperti ziarah ke
kuburan dan beberapa kegitan ritual lainnya
seperti berdo’a, salawat nabi,m dan zikir. Selain
itu ada pula kegitan ritual lain, yaitu Shalat Jum’at
dan shalat Tarwih sesuai dengan faham atau
anutan Syatariah.

Tahap keempat, menyaksikan langsung
peristiwa kesenian, yaitu menyaksikan acara
bagurau (pertunjukan kesenian Saluang
Dendang) di tempat-tempat hajatan Sunat

Rasua, pesta perkawinan, dan  upacara Turun
Mandi.

Tahap kelima, menyusun rancangan
penciptaan karya. Hal-hal yang telah dilakukan
sebelumnya, yakni pengumpulan data,
pemetaan perilaku sosial budaya, dan hal lain
yang berkaitan dengan bahan sumber
penciptaan kemudian di jadikan sebagai bahan
inspirasi dari penyusunan materi musikal untuk
kemudian menetapkan konsep penciptaan
karya.

Perumusan hasil lapangan ini kemudian
dikonsultasikan dengan pembimbing untuk
mendapatkan kepastian, masukan, dan
persetujuan. Hal ini sangat penting dilakukan
agar penginterpestasian yang telah pengkarya
lakukan sudah sesuai dengan kaidah-kaidah
keilmuan dalam penciptaan karya. Setelah
mendapatkan persetujuan dari pembimbing
baru kemudian dilanjutkan pada fase
pematangan konsep.

Setelah fase tersebut dimatangkan lalu
kemudian baru ditetapkan materi musikal serta
alat musik yang berhubungan dengan kebutuhan
garapan. Kemudian dilanjutkan dengan
pemilihan pendukung karya yang akan berperan
sebagai tim produksi, baik produksi artistik dan
manejemen produksi pergelaran.

Tahap keenam, membuat kerangka
garapan agar dapat memudahkan penuangan
materi kepada pemusik. Selanjutnya dilakukan
penjelajahan materi musikal, dan mencoba
memainkan sendiri dengan merekam bagian-
bagian tertentu yang dianggap penting sebagai
bahan dasar garapan. Setelah penjelajahan
dilakukan maka penyusun menghubungi
pemusik dan mengumpulkan untuk
menyepakati kesiapan  tempat dan jawal latihan.

Tahap ketujuh,  mengumpulkan para
porsenil yang akan terlebat kalam prores
penciptaan karya ini. Pada pertemuan awal
pengkarya mempersentasikan gagasan dan
bentuk karya yang akan dibangun. Dalam
pertemuan ini dilakukan dalam bentuk dialog
interaktif, selain memaparkan konsep garapan
pengkarya juga menerima masukan terhadap
kemungkinan persoalan yang akan timbul
dalam proses penciptan karya ini.

Setelah fase tersebut di atas dilalui
barulah kemudian dilakukan proses latihan.
Proses mulai dari musik bagian awal, tengah,



146 Volume 9 No. 2 Desember 2011

Jurnal Seni Budaya

dan akhir karya komposisi musik. Setelah
ditemukan format garapan yang sesuai dengan
keingin pengkarya kemudian dilakukan lagi
proses bimbingan. Bahan dasar dari komposisi
karya musik yang telah utuh ini kemudian
dipresentasikan lagi dihadapan pimbimbing
untuk mendapatkan masukan dan kritikan. Hasil
masukan dan kritikan pembimbing tersebut
kemudian ditindaklanjuti menjadi ciptaan karya
yang utuh.

Tahap kedelapan, melakukan evaluasi
dan diskusi baik dengan pemusik maupun
dengan pembimbing, sehingga pembentukan
karya dapat terwujud sesuai dengan konsep
yang telah dibuat.

Tahap kesembilan, pemantapan materi.
Pada bagian ini semua materi yang telah dilatih
disaring secara matang, baik itu diciutkan pada
bagian yang kepanjangan dan pelebaran bagian
yang kependekan. Setelah itu kemudian
kembali dipresentasikan dan dilakukan proses
bimbingan dengan pembimbing.

Setelah mendapatkan persetujuan
pembimbing, kemudian dilakukan pertunjukan
komposisi musik secara utuh dengan bantuan
tataan artistik lainya, seperti; sound system,
leihting, set dekorasi, kostum, make up, dan
lain-lain. Pertujukan ini dilakukan sebagaimana
layaknya pertunjukan yang sebenarnya dan
telah didokumentasikan untuk melihat
kelemahan dan kekuarangan lainnya. Hasil dari
pertunjukan tersebut kemudian dievaluasi
kembali oleh pembimbing utama dan
pembimbing pendamping. Masukan yang telah
diberikan tersebut kemudian disempurnakan
kembali untuk dilajutkan kepada gladi kotor dan
gladi bersih.

Tahap kesepuluh, pementasan, ketika
karya dianggap sudah sempurna dan telah
disyahkan pembimbing, maka karya tersebut
akan dipergelarkan ditempat pertunjukan yang

bisa digarap sesuai dengan konsep karya, salah
satu pilihan adalah Audi torium Boestanuoel Arifin
Adam ISI Padangpanjang. Alasan yang sangat
mendasar dalam pemilihan tempat ini adalah
pengkarya memakai  dua pentas yang
dikolaborasikan yaitu pentas prosenium dan
pentas arena.

Kepustakaan

Feraro, Garry. 2004. Cultural Anthoropolgy, an
Aplied Persivtivefif, th edition. Torout:
Thomson Learning Inc.

Harjana, Suka. 2003. Corat-Coret Musik
Kontemporer Dulu dan Kini. Jakarta:
MSPI.

Keesing, Roger. M. trj., R.G. Soekardijo. 1981.
Antropologi Budaya Suatu Perspektif
Kontemporer. Jakarta: Erlangga.

Nafis, A.A. 1984. Alam takambang Jadi Guru:
Adat dan Kebudayaan Minangkabau,
Cetakan I. Jakarta: Temprint.

Ritzer, George. 2000. “Modern Sosiology
Theory” dalam Y. sumandio hadi, Seni
Dalam Ritual Agama. Yogyakarta:
Yayasan Untuk Indonesia.

SP. Gustami. 1990. “Dampak Modernisasi
terhadap Seni Kriya Di Indonesia,
dalam Soedarso, SP, Ed., Beberapa
Catatan Tentang Perkembangan
Kesenian Kita. Yogyakarta: BP ISI.

Sumarjo, Jacob. 2000. Filsafat seni. Bandung:
Institut Teknologi Bandung.

Y. Hadi, Sumandiyo. 2007. Butir-Butir Mutiara
Estetika Timur Ide Dasar Penciptaan
Seni Kriya Indonesia. Yogyakarta:
PRASISTA.

__________. 2006. Seni Dalam Ritual Agama.
Yogyakarta: Pustaka.



147Volume 9 No. 2 Desember 2011

Alfalah : Karya Musik “Bakisa di Lapiak Nan Salai”

Foto Pergelaran Karya
”BAKISA DI LAPIAK NAN SALAI”


