Unfiled Notes Page 1



AZAS LUDIC DALAM KERAMAIAN BUNYI RITUS NGAROT

Aton Rustandi Mulyana

Jurusan Etnomusikologi
Fakultas Seni Pertunjukan ISI Surakarta

Abstract

This paper questions the relationship between sound crowd and the principle of ludic that is present
in a rite Ngarot, one of a series of rites farmers in Lelea Indramayu, West Java. Based on Homo
Ludens by Johan Huizinga'thoughts and supported by its liminality by Victor Turner. many ludic
nature shown through its playing principles, that is free, temporary, closed, tense, but at the same
order. The nature of liminality is revealed through the presence of a celebrated rite ngarot sometime
before the growing season in the early half of the rainy season, as well as celebrations carried on
the threshold between the two events daily, or between an unusual event with a regular event.

Key words : sound, ritual, ngarot, ludic, liminality.

Pengantar

Tulisan ini merupakan telaah reflektif
berupa pemahaman hubungan antara sebuah
keramaian bunyi ritus yang dirayakan petani
Lelea, Indramayu, Jawa Barat dengan hakekat
sesuatu yang bersifat ambang (/iminal) dan
dibentuk melalui asas kebermainan (/udic).
Persoalan didasarkan pada pencarian alasan
kultural, menemukan penjelasan yang
menghubungkan antara ekspresi keramaian
ritual yang dirayakan dengan kehadiran unsur-
unsur ritus yang agak paradoksal, berupa
kebebasan tetapi sementara, tertutup, dan
mengandung ketegangan, namun sekaligus
tertib. Dalam pertanyaan sederhana, kenapa
ritus tersebut harus dirayakan dengan cara-cara
keramaian seperti itu. Apakah keramaian
tersebut menjadi bagian dari substansi liminal
dan /udic, sebagai sebuah perantaraan dan
permainan kesadaran kultural di balik kesadaran
religiusitas petani tersebut.

Ritus tersebut disebut ngarot, sebuah
upacara komunal petani Sunda dan Jawa,
dirayakan secara kalenderis untuk menandai
peralihan musim. Berhubungan dengan musim
hujan; sebuah era waktu paling berarti bagi petani
dalam kaitannya dengan pasokan air untuk
mengolah sawah. Pesta ini sekaligus menjadi
tanda perantara antara kegiatan setelah panen

164

dengan kegiatan menjelang tanam padi.
Dilakukan selama satu hari, dari pagi hingga
menjelang pagi, pada satu hari Rabu di antara
bulan September — Desember.

Dalam praktiknya, ritus ini dirayakan
meriah. Melibatkan seluruh komunitas.
Menghadirkan kompleksitas bunyi-bunyi, baik
yang bersumber dari panggung pertunjukan
utama maupun yang bersumber di sekitar lokasi
perayaan. Di panggung pertunjukan utama
dihadirkan benturan campuran bunyi-bunyi dari
gamelan topéng, ronggeng ketuk, dan jidor atau
organ tunggal. Di luar panggung pertunjukan
utama pun tidak kalah riuh. Aneka macam genre
musik arak-arakan (seperti reog Sunda dan
genjring) dan musik populer (seperti dangdut,
pop, house music, lagu anak-anak, tarling)
dihadirkan serentak, di dalam acara ider-ideran
(arak-arakan) atau oleh hampir setiap kios
sebagai daya tarik untuk calon-calon konsumen
di sepanjang jalan desa.

Sebagian bunyi diproduksi langsung oleh
para musisi yang ikut dalam pertunjukan arak-
arakan maupun pertunjukan ala panggung.
Namun, sebagian bunyi lain justru direpodruksi
dari bunyi-bunyi musik rekaman. Semua bunyi
tersebut dihadirkan dengan bantuan amplifikasi
elektronik. Volume dibuat lebih nyaring. Karakter
bunyi-bunyi pun banyak dimanipulasi dari bunyi
asalnya. Dibuat menjadi bunyi yang lebih rendah

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 2



Aton Rustandi Mulyana : Azas Ludic dalam Keramaian Bunyi Ritus Ngarot

atau kebalikannya bunyi yang lebih tinggi.
Soundscape bunyi keseluruhan saat itu jadi
sarat oleh tumpukan bunyi-bunyi dari berbagai
macam sumber dan karakter bunyi yang sudah
direkayasa secara elektronis.

Seolah-seolah saat itu hendak
ditegaskan bahwa ritus ngarot tidak dapat
dipisahkan dari bunyi. Berbagai ragam bunyi
difasilitasi. Lebih dari itu, kehadiran bunyi-bunyi
harus dapat didengar oleh semua, tak peduli
jelas atau tidak, bising atau tidak. Di antara dan
di balik keramaian bunyinya terkandung gejala-
gejala paradoksal yang dibentuk melalui
campuran, jalinan, atau benturan antar bunyi.
Antara serius dan bermain bunyi, atau
sebaliknya bermain dan serius, seperti menjadi
satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dari
keduanya.

Pada tataran tersebut, keramaian bunyi
ritus ini seperti sedang menampakkan dimensi
supralogis dan eksistensial. Sebuah perkara
budaya yang tidak sedehana. Walaupun perkara
bunyi ramai, riuh, gaduh, bising seolah bukan
sebuah keadaan asal dihadirkan itu kerap
memekakkan pendengaran, namun jauh di balik
itu, perkara tersebut seperti sedang berkaitan
dengan sesuatu yang lebih luas dari sekedar
nalar kehidupan manusia biasa. Seperti sedang
menghubungkan lebih dalam atau mempererat
jalinan antara keberadaan diri manusia dengan
kosmosnya, sebagai praktik peneguhan
kesadaran atau pandangan hidup petani
setempat.

Gejala demikian menunjukkan bahwa
ritus ngarot bukan perkara sepi, senyap, dan
hening, tetapi menampakkan strukturnya
sebagai permainan budaya yang berbeda dari
kehidupan petani dalam bentuk pencampuran
dan penijalinan bunyi-bunyi yang riuh dan padat.
Proses permainannya bukan tanpa batas,
melainkan bersifat sementara dan tertutup
(hanya berlangsung satu hari selama perayaan).
Sebelum dan sesudahnya kembali kepada
kegiatan hidup sehari-hari. Kehadiran bunyi
dibuat lebih bebas, jauh dari keseragaman.
Permainan bunyi-bunyi yang dihadirkan justru
disengaja, dibuat bebas, dan dijauhkan dari
keseragaman. Di balik kebebasan tersebut
kadang muncul ketegangan-ketegangan.
Hubungan dan campuran antar bunyi dapat
menghasilkan benturan-benturan bunyi yang

Volume 9 No. 2 Desember 2011

terkesan janggal dan aneh. Walaupun terkesan
bebas, namun kebebasan dan ketegangan itu
berada dalam bingkai normatif yang tertib.
Kebebasan dan ketegangan pada awal hingga
ujungnya tidak lepas dari aturan dan
penyesuaian yang dipahami.

Pendekatan

Johan Huizinga, dalam buku klasiknya
Homo Ludens, menyatakan bahwa permainan
sebagai suatu kualitas perbuatan tertentu yang
dapat dibedakan dari kehidupan yang ‘biasa’
(1990:5), merupakan “suatu dasar dan faktor
kebudayaan” (1990:7). Permainan, seperti
disebut Mangunwijaya, adalah ekspresi
(1990:xxiii), dan erat berhubungan dengan
spontanitas, otentisitas, dan aktualisasi diri,
serta menyangkut dunia dan iklim kemerdekaan
manusia, pendewasaan, dan penemuan
sesuatu yang dihayati sebagai sejati (1990:xxi).
Oleh sebab itu, permainan merupakan “sesuatu
yang serius dan eksistensial” (1990:xxiii),"
“sesuatu yang rohani”, “mengkonfirmasikan
sipat supralogis dari situasi kita dalam kosmos”
(Huizinga, 1990: 5). Kenyataan demikian,
seperti ungkapannya Leo Frobenius dalam
Huizinga, “manusia memainkan keteraturan
dalam alam”, sebagaimana yang disadarinya
(1990:22).

Huizinga menunjukkan lima ciri yang
membedakan permainan dari kualitas perbuatan
yang biasa. Kelima ciri ini, antara lain adalah:
kebebasan, kesementaraan, tertutup, ketertiban,
dan ketegangan (1990:11-15).

Kebebasan dimaksud adalah perbuatan
ke luar dari sesuatu yang biasa atau
sesungguhnya dan dengan tujuannya sendiri.
Hans G. Gadamer memiliki istilah sendiri untuk
menyebut otonomi permainan sebagai “the to-
and-fro movement” yang tidak terikat kepada
banyak tujuan kecuali permainan itu sendiri dan
sebagai representesasi diri secara utuh
(1975:93 dan 95). J.Lowell Lewis dengan cerdik
mengurai bahwa kebebasan dalam permainan
dapat dibedakan melalui dua hal, yaitu:
kebebasan harus digolongkan ke dalam sesuatu
yang bersifat sukarela, sebagai bagian dari
kehendak seseorang; dan kebebasan itu dialami
seseorang berdasarkan aktivitasnya sendiri
(1992:3).

Unfiled Notes Page 3



GEJAR st e Bt

Dengan memanfaatkan pikiran Orlando
Patterson (1982), dua kebebasan tersebut dapat
diwakili dengan frasa freedom to (bebas untuk)
dan freedom from (bebas dari). Freedom to
menjelaskan bahwa permainan akan kehilangan
maknanya apabila kebebasan ditanggalkan dan
digantikan dengan paksaan, sebab dengan
keterpaksaan seseorang tidak dapat memilih
dan merasakan keutuhan permainan. Freedom
from menjelaskan bahwa kebebasan dalam
permainan hadir dari sebuah pelenyapan
tekanan sosial, sebuah penundaan dari norma-
norma perilaku ‘normal’ (Lewis, 1992: 3-4).
Kebebasan ini ditunjukkan dengan perbuatan
komunitas ke luar dari hal-hal yang biasa (rutin)
dan dengan tujuan sendiri perbuatan itu
dilakukan demi pemuasan dari perbuatan itu
sendiri.

Huizinga sendiri menegaskan bahwa
kebebasan dalam permainan tidak dapat
dipisahkan dengan cirinya yang kedua, yaitu
kesementaraan. Permainan menghentikan
untuk sementara waktu proses kehidupan yang
biasa dan menyisipkan diri di antaranya sebagai
suatu perbuatan sementara (1990:12).

Ciri tertutup lebih banyak berhubungan
dengan batas tempat dan waktu. Permainan
memisahkan diri dari kehidupan biasa dalam hal
tempat dan waktu, dimainkan dalam batas-
batas waktu dan tempat tertentu. Permainan
dimulai dan berakhir pada suatu saat tertentu
dan dilaksanakan dalam batas-batas ruang main
yang sudah ditentukan sebelumnya (1990:13-
14).

Ciri ketiga adalah ketertiban. Ini adalah
sebuah keadaan positif. Menurut Huizinga,
permainan menciptakan ketertiban dan
permainan itu sendiri adalah ketertiban.
Ketertiban ini mutlak. Tanpa ada ketertiban,
permainan menjadi rusak, kehilangan sifatnya,
dan tidak berharga. Ketertiban merupakan
proses sistemis, berpola untuk mencipta dan
menjaga tatanannya sendiri (1990:14-15).

Ciri kelima dari permainan adalah
ketegangan. Huizinga mengakui bahwa ciri ini
istimewa, sangat khusus dan penting dalam
permainan. Keistimewaannya ditentukan dalam
kapasitasnya yang menggabungkan antara
ketidakpastian dan juga peluang. Di dalamnya
terkandung etik tertentu yang menguji
kemampuan pelakunya. Kemampuan pelaku

166

diuji dalam hal-hal yang berhubung-an dengan
kekuatan jasmani, kegigihannya,
kecerdasannya, keberaniannya, daya tahannya,
dan kekuatan rohaninya. Adapun ketegangan
antara ketidakpastian atau peluang merupakan
akibat dari sifat keriuhan ritus itu sendiri yang
secara khusus memuat kebebasan, spontan,
dan aktualisasi diri dalam aneka interaksinya.
Ketegangan dapat terjadi disebabkan interaksi,
toleransi, negosiasi, dan integrasi sedang
diproses, atau oleh sebab antarpelaku dengan
kebebasannya sendiri melakukan pertukaran
atau penyesuaian (1990:15).

Keramaian Bunyi Ngarot sebagai Sebuah
Realitas Limen

Dengan mengacu pada gambaran di
awal, perayaan ritus ngarot yang ramai dapat
dipandang sebagai estetika agrikulturnya
komunitas petani Lelea dalam merayakan
ngarot. Melalui ungkapan yang ramé (ramai),
ngarot sebagai bagian dari dunia agrikultur petani
Lelea dipertegas posisi dan perannya di antara
unsur-unsur kegiatan sehari-hari dan aktivitas
pertanian yang siklis. Penegasan posisi dan
peran ngarot ini dapat dikenali melalui
operasionalisasi ramé yang lebih menyerupai
sebuah gejala limen (ambang), sebuah keadaan
tentang perantaraan (Turner, 1967:94).
Keramaian bunyi ini diperlukan di saat ngarot
sedang menjalankan fungsi-nya sebagai satu
ritus di antara ritus-ritus tani lainnya di setiap
perputaran musim. Ritusnya sendiri berada di
antara kegiatan setelah panen dan kegiatan
memulai kembali musim tanam, juga perayaan
mengalihkan, menghilangkan, atau
menggantikan energi-energi negatif menjadi
energi-energi yang lebih positif.

Keramaian bunyi ngarot dijadikan
sebagai pengambang dan perantara secara
menjajar maupun menegak. Secara menjajar,
keramaian tersebut sengaja dihadirkan demi
mengalihkan dan mencairkan kembali, atau
meretas kekakuan, hubungan sosial yang
egaliter di antara dominasi dan domestifikasi
kegiatan sehari-hari dan pertanian yang rutin,
melelahkan, menekan, juga berlapis. Keramaian
sengaja dijadikan ajang untuk mengisi daya
hidup tubuh partisipan (pribadi atau kolektif)
dengan kesenangan dan kebahagiaan, setelah

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 4



Aton Rustandi Mulyana : Azas Ludic dalam Keramaian Bunyi Ritus Ngarot

selama berbulan-bulan sebagian besar waktu
dan energi kehidupan komunitas disibukkan oleh
serangkaian kegiatan dari membuka lahan,
mengatur irigasi, memelihara tanaman, dan
memanen (Bolman, 2006:22). Tujuannya tidak
lain adalah membuat komunitas senang
walaupun berada dalam kegamangan di antara
melupakan dan mengingatkan. Melupakan dari
segala hal yang telah menjadi derita. Juga,
mengingatkan dari segala hal yang akan dan
harus dihadapi komunitas di kemudian hari.
Kebebanan-kebebanan, kecemasan-
kecemasan, ketegangan-ketegangan, dan
kelelahan-kelelahan yang telah dialami
komunitas perlu dialihkan, dihilangkan, atau
diganti dengan hal-hal yang bersifat
membebaskan, menggembirakan,
menyenangkan, melegakan, atau memuaskan.

Secara menegak dengan dasar
pandangan hidup dunia petani mereka,
keramaian tersebut merupakan usaha nyata
komunitas untuk merekat kembali jalinan
kesatuan dan harmonisasi antara diri mereka
dengan kosmosnya. Dalam keyakinan
setempat, ramé sendiri adalah keadaan
dicantara persembahan, doa, dan pesta. Ini
adalah bagian dari cara arkais menjalin dan
meneguhkan kembali ikatan harmoni antara
dunia kehidupan natural dengan kehidupan
supra natural, antara dunia kehidupan manusia
dengan dunia kehidupan dari roh-roh atau
arwah-arwah leluhur petani Lelea.

Ada keterhubungan posisi ramé di antara
buana nyungcung (dunia atas atau dunia roh,
termasuk tempat bersemayamnya Pohaci dan
arwah leluhur) dengan buana panca tengah
(tempat manusia hidup). Kedua dunia tersebut,
meskipun dibedakan, tidak dipandang sebagai
dua dunia yang terpisah tetapi sebagai hubungan
antar dunia yang perlu selalu dijalin, dipelihara,
dan atau malah disatukan. Pemikiran ini terwujud
dalam ritus mapag Sri yang mengawali ngarot,
di mana ramé diposisikan dan dioperasikan di
dalamnya. Dalam mapag Sri, kehadiran roh Sri
di buana panca tengah perlu ditetepkeun
(ditempatkan dengan layak), diraramékeun
(dirayakan dengan aneka macam keramaian),
dan dirérémokeun (dijodohkan dalam satu ikatan
perkawinan). Adapun di dalam ngarotdan ramé-
nya, hubungan yang telah terjalin di antara kedua
buana nyungcung dan buana panca tengah itu

Volume 9 No. 2 Desember 2011

tetap dipelihara. Hubungan harmonis antara
manusia dengan manusia, dan manusia dengan
alam dan roh tetap dijalin dan makin dieratkan
dengan menghadirkan kembali ramé yang
berbeda. Intinya adalah penataan kembali
tentang tatanan atau keteraturan (order),
ditujukan untuk memantapkan sebuah
kesadaran tentang keteraturan (Pemberton,
1987:24), dan melalui ramé justru sebuah
chaos, seperti disebut Eliade (1959:29-32),
sengaja diupayakan untuk kemudian dipulihkan
kembali menjadi kosmos.

Jalinan dan peneguhannya tidak
dilakukan dengan kesunyian atau kesepian
melainkan dengan memadukan beraneka
ragam persembahan bunyi musik, gerak tari,
obyek-obyek visual, dan tindakan-tindakan ritual.
Doanya tidak lagi terbatas pada deretan mantra-
mantra verbal yang hanya dilakukan pawang
tetapi juga dilakukan melalui tindakan-tindakan
dan ekspresi-ekspresi bersama oleh komunitas.
Kesunyian atau kesepian dipandang memiliki
kesamaan dengan kehampaan atau
ketakberdayaan yang harus dilengkapi.

Dalam gambaran petani setempat,
khususnya pada komunitas petani Sunda yang
memiliki ikatan keturunan dengan Ki Kapol dari
Banten, kesunyian, kesepian, kehampaan, dan
ketakberdayaan ini diibaratkan dengan pare
(padi) yang kosong (tidak berisi) dan celong
(tidak sehat). Sebaliknya, ramé menjadi bagian
dari cara untuk mengisi yang kosong dan
mendayakan yang celong. Dengan ramé, hal
yang tadinya kosong dan celong menjadi berisi
dan berdaya. Caranya, dengan menggunakan
konsep liminality-nya Turner (1982:27), di
dilakukan dengan dua hal yaitu: (1) melibatkan
bagian episode-episode kompleks (seperti: pra
ngarot, ider-ideran, serah terima simbolis alat-
alat tani, pertunjukan bersama) dalam ruang dan
waktu istimewa, dan (2) melibatkan peristiwa-
peristiwa Judic.

Ludisitas dalam Keramaian Bunyi Ngarot

Sungguh menarik, sifat perantaraan
dalam keramaian bunyi ngarot justru dipertegas
dengan menonjolkan dimensi ludik-nya. Segala
hal yang menjadikan atau membedakan antara
ngarot dengan peristiwa sebelum dan atau
sesudahnya, di dalam ngarot diungkapkan

167

Unfiled Notes Page 5



GEJAR st e Bt

dalam formula permainan. Dalam ritus ngarot
terkandung ekspresi kesadaran setempat
tentang sebuah hakekat permainan yang
manusiawi. Melalui keramaiannya, ngarot
semakin sarat dengan permainan peran antar
manusia, penuh spontanitas, autentisitas dan
mewadahi aktualisasi diri setiap manusia yang
terlibat di dalamnya. Ekspresinya ditunjukkan
dalam bentuk kegembiraan, kesenangan,
kelegaan, penikmatan yang intensif, bebas dari
kekangan atau kedukaan, dan berproses
emansipatoris (Mangunwijaya dalam Huizinga,
1990: xxi-xxii).

Di dalam ritus tersebut, seperti disebut
Huizinga, “terdapat kualitas perbuatan tertentu
yang dapat dibedakan dari kehidupan ‘biasa™
(1990:5). Artinya, segala kualitas perilaku yang
ditampakkan partisipan di dalam ritus tersebut
merupakan perbuatan-perbuatan yang berbeda
apabila dibandingkan dengan kualitas perilaku
mereka sebelunya seperti yang ditampakkan di
dalam kehidupan sehari-harinya. Ekspresinya
saat itu jauh dari rasa sedih, susah, terpaksa,
terkekang, duka, dan sifat hirarkis. Seolah saat
itu sedang ditegaskan, itu adalah waktu kudus
yang perlu dirayakan dalam keriuhan yang
menghibur, menggembirakan, sekaligus
membahagiakan, meskipun singkat dan
ujungnya harus kembali ke waktu biasa yang
dapat memuat beban dan derita.

Kualitas kebermainan dalam keramaian
bunyi ngarot, apabila ditelaah menampilkan ciri-
ciri ludisitas: bebas, sementara, tertutup, tegang,
tetapi tertib. Kebebasan ditunjukkan dengan
perbuatan pelaku ke luar dari hal-hal yang biasa
atau rutin dan dengan tujuan sendiri perbuatan
itu dilakukan demi pemuasan yang terdapat
dalam perbuatan pelaku itu sendiri. Perbuatan
cawéné (gadis peserta ngarot) dan bujang
(jejaka peserta ngarot) merias diri secara
istimewa dan tampil di luar kebiasaan sehari-
hari. Aksi-aksi perilaku petani menari bersama
ronggéng dengan gaya tariannya sendiri bahkan
ada yang berani melakukan adegan-adegan
memeluk, mencium, atau meraba bagian tubuh
ronggéng. Seperti tidak mau kalah dengan aksi
kaum adam, kelompok petani hawa pun dapat
berbuat agresif. Berani mendekat dan menarik
dalang topéng di saat sang dalang sedang
menari, hingga sampai merangkul, memangku,
atau menciumnya. Perilaku itu semua

168

merupakan contoh-contoh kebebasan yang
ditunjukkan dalam ramé ngarot dan tidak
mungkin dilakukan komunitas dalam kehidupan
sehari-harinya.

Kesementaraan dicirikan bahwa
perbuatan itu dilakukan tidak selamanya tetapi
hanya sementara waktu di antara waktu rutin.
Khususnya, kegiatan setelah memanen dan
kegiatan memulai tanam kembali. Dengan
perkataan lain, permainan ramé-nya ini hanya
terjadi dan dilakukan di saat ngarot dirayakan.
Kesementaraan dapat pula ditujukan secara
terbatas pada setiap bagian dan sub bagian
acara ngarot. Dalam pengertian ini, raménya
ider-ideran hanya terjadi sementara selama ider-
ideran berlangsung, raménya ketiga pertunjukan
hanya terjadi sementara selama ketiga
pertunjukan tersebut tampil bersama, atau
raménya interaksi pertunjukan topéng antara
dalang topéng dan penonton hanya terjadi ketika
pertunjukan sudah beralih dari talu dan tarian
topéng Paniji.

Tertutup dimaksudkan bahwa kegiatan
permainan ramé ini terbatas dalam batas-batas
waktu dan tempat tertentu. Waktu permainan
dari ramé selalu ditentukan hanya pada satu hari
Rabu tertentu, dimulai dari pagi hari dan diakhiri
menjelang esok harinya. Batas-batas ruangnya
pun sudah ditentukan lebih dulu. Rumah kuwu
adalah batas ruang untuk panitia, undangan, dan
warga menyiapkan dan merayakan acara pra
ngarot. Jalan lintas di depan balai desa
merupakan ruang khusus untuk acara ider-
ideran bujang-cawene, elite desa, seniman, dan
warga yang mengarak, sekaligus ruang display
dari kios-kios yang menjual atau menawarkan
aneka macam barang dan jasa untuk konsumen
termasuk memamerkan aneka macam bunyi-
bunyi. Balai desa adalah batas ruang upacara
utama ketika ngarot dirayakan. Demikian pula
arena pertunjukan menjadi penanda ruang untuk
setiap pertunjukan yang dipertunjukkan,
meskipun seringkali tidak tegas batas
penandanya selain hanya ditunjukkan oleh
kerumunan yang mengitari sebuah objek
pertunjukan.

Adapun ketegangan dapat diartikan
dengan ketidakpastian atau peluang yang hadir
akibat dari sifat ramé itu sendiri yang secara
khusus memuat kebebasan, spontan, dan
aktualisasi diri dalam aneka interaksinya.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 6



Aton Rustandi Mulyana : Azas Ludic dalam Keramaian Bunyi Ritus Ngarot

Ketegangan dapat terjadi karena interaksi,
toleransi, negosiasi, dan integrasi dari partisipan
sedang diproses. Kadang ketegangan terjadi
karena antar pelaku dengan kebebasannya
sendiri melakukan pertukaran atau penyesuaian.
Namun, itu semua seringkali tidak berlangsung
lama, karena antar pelaku atau sistem yang
dibentuknya memiliki kemampuan untuk
mengatur dirinya sendiri, atau memulihkan
sendiri, ke dalam keadaan permainan yang
normal, ditolelir, atau tertib.

Ketertiban dimaksudkan sebagai sebuah
proses sistemis, yaitu proses berpola untuk
menciptakan dan menjaga keteraturannya
sendiri. Pada tataran ini, permainan yang
ditunjukkan dalam ramé memiliki cara tersendiri
untuk menciptakan sebuah keteraturan.
Ketertiban dapat diciptakan dan dipelihara
melalui dua hal, yaitu (1) tindakan-tindakan
sosial seperti interaksi, toleransi, negosiasi, dan
integrasi yang terungkap dari hubungan antar
pelakunya, dan secara khusus oleh (2)
ketepatan dalam pemenuhan tugas masing-
masing.

Di dalam pandangan budaya petani Lelea
yang masih dipengaruhi unsur kebudayaan
Jawa, pemenuhan tugas masing-masing ini
terkonsep dalam pemikiran mengenai ramé ing
gawe dan dari hubungannya dengan sepi ing
pamrih. Dalam konteks ini ketertiban dapat
dicapai apabila masing-masing melepaskan
pamrihnya (Mulder, 1973: 30), dan manusia
sendiri mempunyai sikap yang tepat karena
keselarasan terjaga dan segala-galanya
mengikuti iramanya yang sesuai (Suseno, 1991:
146). Arti ramé ing gawe bukan diartikan sebagai
kewajiban keras melainkan lebih pada
pelaksanaan setia untuk menempati tempat
sendiri dalam masyarakat dan dalam kosmos
secara aktif, sehingga keselarasan dalam
kosmos tidak terganggu (Suseno, 1991:145-
146).

Dalam pertunjukan bersama yang
dilakukan oleh ketiga kelompok seni, praktek
demikian dilakukan oleh masing-masing pemain
dan penonton sesuai dengan kewajiban dan
peran yang harus mereka lakukan sendiri.
Meskipun masing-masing per-tunjukan
dimainkan dan ditonton bersama, tetapi setiap
pemain dan kelompok ansambelnya dan juga
penonton enggan melakukan tindakan-tindakan

Volume 9 No. 2 Desember 2011

yang dapat merusak tatanan ramé ngarot. Justru
sebaliknya, tatanan pencampuran itu dijaga dan
diawasi oleh masing-masing pemain dan
penonton bersamaan dengan tindakan-
tindakannya. Cara ini kembali mengingatkan kita
kepada ciri-ciri flow-nya Csikszentmihalyi
tentang penggabungan tindakan dan kepedulian
dan penghilangan ego.

Dalam kapasitas fungsional tertentu,
ramé ngarot dapat diibaratkan juga seperti
sebuah diagoge (rekreasi mental), berupa
kegiatan dan kenikmatan intelektual dan estetis
(Huizinga, 1990:223 dan 225). Ini merupakan
sebuah kegiatan yang dengan sengaja dilakukan
untuk membebaskan sementara pelaku-
pelakunya dan juga untuk memulihkan kembali
tata tertib dari kehidupan pelaku-pelaku tersebut.

Perumpamaannya dapat disandingkan
dengan sebuah gambaran dari Nomoi-nya Plato
tentang hubungan ritus, musik, tarian, dan
permainan sebagai sebuah pesta syukuran bagi
manusia untuk (1) membebaskan dirinya
sementara waktu dan (2) partisipasi manusia
bersama para dewa dalam pesta ditujukan
untuk memulihkan kembali tata tertib
kehidupannya (Huizinga, 1990:222). Dalam
kaitan demikian, ramé ngarot sengaja dihadirkan
untuk memfasilitasi sementara ruang-ruang
kebebasan yang dibutuhkan komunitas dari
keterikatan, tekanan, dan penderitaan yang
dialaminya, dan juga memfasilitasi komunitas
untuk memulihkan kembali tatanan-tatanan
hidupnya secara tertib dengan sesama manusia
maupun dengan alam dan roh-roh yang masih
mereka percaya.

Kesimpulan

Berdasarkan paparan di atas dapat
disimpulkan bahwa keramaian bunyi yang
ditampakkan dalam ritus ngarot merupakan
bentuk kesadaran budaya tentang kompleks-
bunyi. Kesadaran budaya demikian dibentuk
melalui pencampuran antar berbagai macam
sumber bunyi dengan kualitas bunyi yang
berbeda-beda. Namun, itu semua disengaja,
dibuat untuk dirayakan bersama. Efek bunyi riuh
dan bising yang ditimbulkan olehnya bukan
merupakan persoalan utama. Alasan utama
justru lebih berhubungan dengan akar
kesadaran kultural dan tujuan-tujuan yang ada

169

Unfiled Notes Page 7



GEJAR st e Bt

di baliknya. Akar kesadaran dibentuk dan
dialihtularkan terus dan berulang antar generasi
petani. Bentuknya ritus namun lebih berupa
permainan kesadaran manusiawi yang
dikokohkan oleh asas /udic-nya melalui
permaian keramainan bunyi. Keramaian yang
dibentuk merupakan bagian penting di antara
doa, upacara dan pesta, demi memfasilitasi
ruang, waktu dan peristiwa pentingnya liminality
dalam alur siklus budaya pertanian setempat.
Liminality ini jelas terungkap melalui kehadiran
ritus ngarot yang dirayakan menjelang musim
tanam pada paruh awal musim hujan, juga pada
ambang ketika perayaan dilakukan di antara dua
peristiwa keseharian, atau di antara peristiwa
tak biasa dengan peristiwa biasa.

Kepustakaan

Bolman, B.C. 2006. “The Interaction between
Local Authorities and the Kasepuhan:
in Relation to the Utilisation and
Management of Traditional Wet Rice
Cultivation”, Laporan Internal.
Wageningen: Wageningen University.

Mircea. 1959. the Sacred and the
Profane: the Nature of Religion. New
York: Hartcout, Brace &World, Inc.

Gadamer, Hans G. 1975. Truth and Method,
terj.G. Burden dan J. Cumming. New
York: Seabury Press.

Eliade,

170

Huizinga, Johan. 1990. Homo Ludens, Fungsi
dan Hakekat Permainan Budaya , terj.
Hasan Basari. Jakarta: LP3ES.

Lewis, J. Lowell. 1992. Ring of Liberation,
Deceptive Discourse in Brazilian
Capoeira. Chicago, London: The
University of Chicago Press.

Mangunwijaya Y.B. 1990. “Pengantar”, dalam
Johan Huizinga, Homo Ludens, Fungsi
dan Hakekat Permainan Budaya , terj.
Hasan Basari. Jakarta: LP3ES.

Mulder, Niels. 1973. Kepribadian Jawa dan
Pembangunan Nasional. Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Paterson, Orlando. 1982. Slavery and Social
Death: A Comparative Study.
Cambridge: Harvard University Press.

Pemberton, John. 1987. “Musical Politics in
Central Java (or how not to Listen to
Javanese Gamelan)”, Indonesia 44.

Suseno, Franz Magnis. 1991. Etika Jawa:
Sebuah Analisa Falsafi tentang
Kebijaksanaan Hidup Jawa . Jakarta:
Grameédia.

Turner, Victor. 1967. The Forests of Symbols:
Aspects of the Ndembu Ritual. Ithaca,
NY: Cornell University Press.

. 1982. From Ritual to Theatre, The
Human Seriousness of Play. New York:
PAJ Publications.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 8



