Unfiled Notes Page 1



AKULTURASI BUDAYA DALAM KESENIAN SETREK
DI DUSUN KEDUNGAN lll, SAMBENG, BOROBUDUR, MAGELANG

Langen Bronto Sutrisno

Jurusan Pendidikan Seni Rupa
FBS Universitas Pendidikan Ganesha Bali

Abstract

Setrek at Kedungan lll is a type of traditional art terbangan or slawatan that serves as a medium
for preaching Islam. As a kind of traditional art slawatan, seems to blend aesthetic elements having
Islamic art with aesthetic elements of traditional folk art is a form of acculturation that reflect local
creativity. The influence of Islamic art is not meant to change the overall form of the choreography,
but the elements of Islam is more of a formality breath Islamic values in the face of traditional arts
for the purpose of preaching the religion of Islam. Therefore, it remains in the form of presentation
format with a touch of tradition Islamic breath. For example, the presentation of dance movement
found hardly breathing motion Islam except Takbiratul Ihram Allohu Akbar, which is the figure Kyai
Ba'in representation a scholar with typical Islamic fashion, Islamic airway motorcade given poetry
book Al Barjanzi comes flying instruments and music representing jidor Islam. Breath of Islam is
actually more of a legal spirit of Islam in the arts setrek the hope of all the players and spectators
can practice Islam in their daily lives. Therefore, the media propaganda can be seen in any
expression of Islamic values in relation to the God The Almighty and His Prophet Muhammad
SAW. Thus every movement and musical accompaniment or poem in the arts setrek have imbued
the values of Islam. Icons is thus important to understand that they can safely live in this world
and in the hereafter. The presence of Islam in the breath of artistic development setrek looks
enrich appearance, so the presence of this art in people’s lives Kedungan Ill boost the quality of
the religion of Islam, although they were aware the remnants of ancient beliefs still characterize
setrek arts, such as ndas-ndasan attraction in the form of imitating animal attraction . Variations
attraction ndas-ndasan procession around the village with aim to expel the influence of evil spirits.

Key words : setrek, acculturation, traditional.

Pengantar

Agama Islam yang menjadi agama
mayoritas saat ini, banyak memberikan
pengaruh terhadap budaya dan seni pada
khususnya. Perkembangan Islam dijelaskan
Holt, dengan berawal di Sumatera pada
menjelang akhir abad ke-13, pemeluk agama
Islam berkembang di Indonesia, yang dengan
menanjak mempengaruhi wilayah-wilayah
pantai Jawa serta pulau-pulau lainnya pada
abad ke-15 dan ke-16. Sembilan puluh persen
penduduk Indonesia adalah Muslim. Pada awal
abad ke-16 di Jawa Tengah sebuah dinasti
Muslim menghidupkan kembali Mataram
sebagai kesultanan. Pada abad ke-18, ketika

182

kekuasaan Belanda menyusup, Mataram telah
menjadi kecil dibagi menjadi kerajaan Surakarta
dan Yogyakarta, yang secara umum
melestarikan kekuasaan secara umum (2000:
XXII-XXIV). Lebih lanjut Holt menjelaskan bahwa
persebaran kepercayaan dan budaya India, abad
| atau Il M sampai abad XVI dan penyebaran
Islam, sejak kurang lebih tahun 1250 hingga
sekarang (2000: XXII-XXIV). Pengaruh Islam di
Jawa begitu kuat, seni pertunjukan yang
dianggap syirik dilarang dalam Islam. Upaya
yang dilakukan supaya tidak menyimpang dari
nilai-nilai Islam, maka seni pertunjukan diberi nilai
Islami. Bahkan ada bentuk-bentuk seni
pertunjukan yang memang bertujuan sebagai
siar Islam.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 2



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

Seni pertunjukan yang bernafaskan Islam
salah satunya adalah kesenian rakyat tradisional
setrek. Kesenian setrek berkembang di dusun
Kedungan lll, Sambeng, Borobudur, Magelang,
merupakan seni terbangan atau slawatan.
Kesenian dengan penggolongan kesenian
rakyat, menurut Soedarsono (2002: 3)
dikemukakan bahwa adapun di kalangan rakyat
jelata, berkembang seni pertunjukan rakyat (folk
performing arts). Sedangkan pada bagian jenis
terbangan menurut Kuntowijoyo (1986-1987: 12)
kesenian dimasukkan ke dalam jenis terbangan
atau slawatan kerena setidaknya di dalamnya
terdapat instrumen jidor dan terbang sebagai
unsur yang menunjukkan instrumen yang biasa
dipakai dalam seni pertunjukan bernafas Islam,
yaitu dalam slawatan. Kesenian setrek
menggunakan instrumen jidor dan terbang yang
dipadukan dengan instrumen kendang, dodok,
kecer, dan seruling. Di luar aspek seninya, jenis
kesenian slawatan berfungsi sebagai media
dakwah penyebaran agama Islam. Bentuk
penyajian berupa perpaduan gerak tari, akrobatik
dan musik terbangan yang syairnya
memadukan syair bahasa Arab, Jawa dan
Indonesia. Perpaduan unsur-unsur estetis seni
pertunjukan yang bernafaskan Islam dengan
seni pertunjukan tradisi merupakan bentuk
kreativitas kolektif dari proses dialektika budaya
dalam spirit komunal untuk membangun
identitas seni budaya lokal. Spirit komunal dalam
kesenian setrek sebenarnya tidak dapat
dipisahkan dengan kehadiran Kyai Ba'in atau
Pangeran Jakaloka seorang pedakwah agama
Islam yang diyakini sebagai cikal bakal
masyarakat setempat. Demikian ini diperkuat
dengan sebuah makam yang diyakini oleh
masyarakat setempat sebagai tempat
peristirahatan terakhir Kyai Ba'in.
Menghubungkan tokoh Kyai sekaligus Pangeran
merupakan bentuk pembenaran secara sosial
dan politik untuk menjaga legalitas leluhur dan
peninggalan keseniannya.

Apakah Kyai Ba'in ketika membangun
pedusunan Kedungan atau Klepu disertai
dengan membawa kesenian slawatan,
tampaknya juga sulit untuk diketahui secara
pasti. Namun setidaknya ada peninggalan
makam tokoh agama Islam lokal dan kesenian
setrek di dusun Kedungan menunjukkan bahwa
pengaruh nafas Islam dalam kesenian rakyat

Volume 9 No. 2 Desember 2011

tradisional telah berjalan dalam waktu yang
cukup lama. Kehadiran kesenian setrek dalam
kehidupan masyarakat sesungguhnya menjadi
bagian dari kehidupan sistem sosial-budaya
masyarakat pendukungnya, terutama berkait
dengan berbagai kegiatan dakwah Islam dan
upacara adat. Demikian ini tercermin dalam pra
pertunjukan kesenian setrek, bahwa sebelum
pertunjukan dimulai biasa dilakukan proses
ziarah ke makam Kyai Ba'in dengan maksud
mengirim doa. Dikemukan Kayam (1981: 63)
seni tradisional adalah bentuk seni dalam
kenikmatan lanskap (/lanscap) yang agraris dan
feodal, yakni mengabdi kepada harmoni serta
keseimbangan abadi dari sang kosmos.
Masyarakat setempat mempercayai bahwa
ziarah ke makam Kyai Ba'in akan membawa
berkah. Perilaku spiritual ini sebenarnya
merupakan ekspresi masyarakat dalam
menjaga keseimbangan kehidupan masyarakat
dari gangguan pengaruh buruk, dan
mengharapkan ketentraman dan kesejahteraan
bagi seluruh warganya. Sebenarnya perilaku
tersebut adalah bentuk akulturasi dalam
kehidupan sistem sosial-budaya. Ritual-ritual
yang menyertai pertunjukan tetap dilaksanakan,
namun demikian tetap memasukkan nilai-nilai
Islam. Upacara ritual adat dengan menyertakan
kesenian tradisi yang dimilikinya menunjukkan
bahwa peran seni tradisi dalam menjaga
keutuhan simbolis semesta.

Seberapa besar pengaruh Islam dalam
kesenian setrek sebenarnya dapat diamati dan
diketahui dari bentuk penyajiannya. Gerak tari
sebagian besar gerak pencak yang biasa dipakai
oleh ulama di pondok pesantren untuk melatih
fisik santri-santrinya agar tetap sehat jasmani.
Di samping itu juga bentuk syair yang
mengadaptasi kesenian Islam dengan
mengambil dari kitab Al Barjanzi, yang
mengisahkan perjuangan Nabi Muhammad
SAW ketika melawan kaum Qurais. Syair-syair
ini disadur untuk lagu-lagu kesenian slawatan
setrek, demikian juga dengan jenis instrumen
seperti jidor dan terbang yang diyakini mewakili
kesenian Islam. Menurut Kuntowijoyo (1988:
238) kemungkinan besar pemilihan jenis
instrumen seperti jidor dan terbang karena
ringan mudah dibawa, sehingga mempermudah
dalam berdakwah untuk penyebaran agama
Islam yang berpindah dari satu tempat ke tempat

183

Unfiled Notes Page 3



GEJAR st e Bt

lain. Terlepas dari kepentingan penyebaran
dakwah, barang kali pertimbangan estetika
Islam mengacu pada kualitas estetis dan
karakteristik unsur-unsur pembentuknya.

Cerita kisah perjalanan hidup cikal bakal
dusun Klepu atau Kedungan Il yaitu Kyai Ba'in
atau Pangeran Jakaloka ketika mengembara
dan menetap dengan memberi ilmu tantang
agama Islam yang bermanfaat bagi kehidupan
masyarakat Kedungan lll, merupakan tema yang
dipilih. Pementasan kesenian setrek diawali
dengan pembukaan, dilanjutkan gerak pencak
silat dalam posisi penari berbanjar, pada bagian
tengah pertunjukan terdapat srokal, dan diakhiri
berbagai atraksi akrobatik. Tampilnya tokoh
Islam lokal Kyai Ba'in tentu saja mempengaruhi
pembentukan simbol-simbol estetis yang
bernafaskan Islam, terlebih adanya syair yang
berbahasa Arab, Indonesia, dan Jawa
sesungguhnya dalam kesenian setrek terjadi
akulturasi. Syair dalam puji-pujian yang berupa
sholawat Nabi Muhammad SAW adalah suatu
justifikasi tentang nilai ke-Islaman dalam
kesenian tradisional. Adapun suasana Jawa atau
Indonesia sebenarnya dilatar belakangi oleh
kehidupan lokal. Meskipun penganut Islam
sebagai mayoritas, namun kepercayaan
kejawen atau sinkretisme masih tercermin
dalam pembentukan simbol-simbol estetisnya.
Percaya pada roh leluhur, percaya pada roh
binatang, serta percaya pada hal yang bersifat
magi. Masyarakat Kedungan masih termasuk
Islam abangan dan Islam santri, yang secara
penggolongannya sulit untuk dibedakan. Islam
yang demikian menurut Geertz (1989: 7) disebut
dengan setengah masyarakat Islam dan
setengah kejawen termasuk abangan. Simbol-
simbol estetis yang nampak merupakan
pertemuan antara varian abangan dan santri,
sekalipun kesenian setrek masuk kategori jenis
slawatan. Bentuk kepercayaan itu tercermin
dalam upaya memanggil roh setempat
menggunakan syair slawatan dengan
mengadakan arak-arakan ndas-ndasan. Bentuk
arak-arakan ndas-ndasan semacam ini,
terpengaruh oleh adanya seni pertunjukan sekitar
di luar seni pertunjukan setrek, yaitu seni
pertunjukan ndayakan yang berkembang subur
di wilayah Borobudur.

Nafas Islam dalam syair yang merupakan
salah satu aspek pembentuk kesenian setrek,

184

dapat diamati contohnya sebagai berikut:

Ya matho kadrot salaungala wairi basar 2x
Tuhan limun Tuhan 2x

Ya Tuhan limun Tuhan masa Amir wairil
basar

Terjemahan:

Wahai pembuat takdir selamatkanlah ia dan
seluruh manusia 2x

Tuhan selamatkan Tuhan 2x

Ya Tuhan selamatkan Tuhan seluruh
masyarakat dan seluruh manusia

Syair berbahasa Arab namun terlihat
sederhana dengan pelafalan yang masih sangat
kental dengan dialeg Jawa. Syair berbahasa
Arab dimaksudkan untuk menunjukkan adanya
nafas Islam. Selain berbahasaArab, setrek juga
menggunakan syair-syair berbahasa Jawa dan
Indonesia, untuk mempermudah komunikasi dan
nilai-nilai syiar dapat tersampaikan bagi para
pemain dan penontonnya.

Pengaruh Islam dalam elemen tata
busana, terlihat penggunaan busana oleh tokoh
Kyai Ba'in. Tokoh ini menggunakan busana di
antaranya: surban, surjan, kain, stagen, kamus
timang, dan keris. Surban adalah bentuk
pengaruh Islam, yang dulunya banyak dikenakan
oleh kaum Kyai sehingga identik dengan busana
Islam. Sedang busana surjan, kain, stagen,
kamus timang dan keris, adalah busana
tradisional yang lebih dulu ada.

Untuk dapat mengamati pengaruh Islam
dalam kesenian setrek perlu diamati dari
keseluruhan bentuk pertunjukannya,
menyangkut gerak tari, iringan, tata busana serta
aspek-aspek lain pembentuknya. Inspirasi ini
merupakan bagian dari penelitian deskriptif
kualitatif. Untuk mengkajinya lebih mendalam,
penelitian menggunakan pendekatan
Antropologi. Pengamatan pada fenomena yang
berkembang dalam kesenian setrek, maka
pertanyaan mengarah pada bagaimana
pengaruh Islam dalam kesenian setrek di dusun
Kedungan Ill, Sambeng, Borobudur, Magelang.

Kesenian Setrek di dusun Kedungan lIl,
Sambeng, Borobudur, Magelang

Kesenian setrek di dusun Kedungan lll,
Sambeng, Borobudur, Magelang dalam

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 4



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

perjalanannya mengalami dua periode, yaitu
sebelum tahun 1961 dan sesudah tahun 1961.
Sebelum tahun 1961 menurut tradisi lisan telah
ada dan tidak diketahui secara pasti kapan
kesenian setrek muncul di lingkungan Kedungan
lll. Periode sesudah tahun 1961, kesenian
setrek telah diolah atau dikreasi kembali oleh
beberapa tokoh warga setempat dengan
mengacu bentuk setrek yang telah lebih dulu
ada. Jauh sebelum tahun 1961 tradisi lisan
berkembang dengan mengaitkan kisah Kyai
Ba'in sebagai cikal bakal masyarakat setempat.
Tradisi lisan juga menyebutkan bahwa Kyai Ba'in
atau Pangeran Jakaloka adalah seorang
bangsawan dari Kraton Kasunanan Surakarta
yang mengembara dan bertapa di Goa
Gondopura Wangi yaitu di sekitar pegunungan
Menoreh. Akhimya Kyai Ba’in menetap diwilayah
tersebut sebagai cikal bakal masyarakat
setempat. Adapun bentuk petilasan Kyai Ba'in
terdapat adanya Goa Gondopura Wangi di dusun
Gempal, desa Kenalan, Borobudur, Magelang
dan makam Kyai Bain di dusun Kedungan Il
Sambeng, Borobudur, Magelang. Kyai Ba'in
datang ke dusun Kedungan lll, mengajarkan ilmu
Islam karena dimungkinkan masyarakat dusun
Kedungan masih tipis beribadah dalam
memeluk agama. Kyai Ba'in membangun desa
dan mengajarkan agama Islam, pencak silat, tari
dan slawatan. Kesemuanya dipadukan
meskipun dalam bentuk yang sangat sederhana,
berupa gerak yang tidak terikat aturan, dan
iringan slawatan, serta busana yang masih
sangat sederhana.

Sesudah tahun 1961 tokoh masyarakat
setempat Almarhum Kasan Suhadi dan Ahmad
Rejo mengkreasi setrek menjadi bentuk seni
yang telah baku. Gerak berupa gerak pencak,
penari kurang lebih 25-30 orang (terdiri dari
mayoritas penari putra dan beberapa penari
putri), serta pemusik 8 orang. Bentuk kreativitas
berorientasi pada gerak pencak, gerak ini
diyakini secara turun temurun merupakan
warisan yang bersumber dari ajaran Kyai Ba'in.
Cerita yang menghiasi kesenian setrek juga
terinspirasi dari kisah perjalanan cikal bakal dan
perannya yang dianggap penting bagi
masyarakat. Penggunaan istilah setrek itu
sendiri  oleh masyarakat dimaknai
menghubungkan atau me-ngetrek-kan, yang
artinya menggabungkan budaya Islam dengan

Volume 9 No. 2 Desember 2011

budaya tradisional.

Sebelum membahas kesenian setrek
lebih lanjut, terlebih dahulu dipandang perlu
mengetahui kondisi sosial budaya masyarakat
Kedungan, tempat kesenian itu tumbuh dan
berkembang. Gambaran wilayah Kedungan
memiliki kondisi terjal mendaki, jauh dari
keramaian kota serta diselimuti hawa dingin.
Sebagian besar masyarakatnya adalah petani
yang tekun bekerja dan beribadah, serta memiliki
semangat sosial yang tinggi. Kondisi tenang
serta waktu luang yang dimanfaatkan oleh
masyarakat untuk berkarya seni, menjadikan
sangat wajar jika kesenian setrek berkembang
dengan baik. Pelaksanaan berkreasi biasa
dilaksanakan pada malam hari, supaya tidak
mengganggu masyarakat dalam bekerja
bercocok tanam di siang hari. Pendukung
kesenian setrek mayoritas berasal dari
masyarakat petani, keadaan demikian
menjadikan bentuk kesenian yang muncul
tampak sederhana.

Selain kesenian setrek, Borobudur juga
memiliki beragam kesenian rakyat, antara lain:
Jathilan, Ndolalak, Ndayakan, Kobrasiswa,
Soreng, Lengger, dan lain sebagainya. Di antara
kesenian yang ada di wilayah Borobudur,
sebagian dari kesenian yang ada adalah
bernafaskan Islam, demikian ini menunjukkan
bahwa budaya Islam cukup luas berkembang
di wilayah ini. Bukan tidak mungkin Islam juga
mempengaruhi kesenian lain yang berada di
wilayah Borobudur. Kesenian setrek berada
pada wilayah kecamatan Borobudur, berada
dekat dengan peninggalan Budha yaitu candi
Borobudur, namun demikian agama yang
berkembang justru mayoritas Islam dan
minoritas Katholik. Masyarakat Kedungan
mayoritas beragama Islam, namun demikian
mereka juga masih mempercayai sinkretisme.
Kepercayaan tersebut antara lain percaya pada
kekuatan arwah leluhur dan menghormati arwah
leluhurnya. Adat masyarakat dengan
mengadakan ziarah ke makam Kyai Ba'in
sebagai cikal bakal sebagai bentuk
pengoperasionalan perintah Allah. Ziarah kubur
memiliki maksud mendoakan orang yang telah
meninggal dan mengirimkan pahala berupa
bacaan dari ayat-ayat Al Quran dan kalimat-
kalimat thayyibah, seperti tahlil, tahmid, tasbih,
dan shalawat. Berziarah kepada makam ulama

Unfiled Notes Page 5



GEJAR st e Bt

merupakan bentuk tindakan yang dianggap
penting untuk dilakukan. Ziarah kubur menurut
syariat Islam adalah termasuk amal shalih, amal
perbuatan yang baik. Tindakan ini penting untuk
dilakukan sebagai salah satu ibadah bentuk
spiritual. Ciri-ciri tradisional muncul bahwa
kepemimpinan Kyai Ba'in dipercaya akan
membawa berkah, sehingga ziarah ke makam
tokoh tersebut dipercaya membawa berkah bagi
keberlangsungan masyarakat setempat.
Menurut pendapat Mas’ud untuk menjaga ciri-
ciri tradisional seperti hubungan intim guru-murid
yang didasarkan atas suatu sistem kepercayaan
daripada hubungan patron-klien yang
berkembang luas di masyarakat. Para santri
menerima kepemimpinan kyai karena percaya
pada konsep dalam masyarakat berkah atau
barakah yang didasarkan atas dokrin atau
istimewa dari seorang alim atau wali (Anasom,
ed, 2004: xvii). Dengan demikian masyarakat
menerima kepemimpinan Kyai Ba'in karena
percaya pada konsep berkah yang didasarkan
atas dokrin status istimewa. Bentuk kunjungan
pada makam Kyai Ba'in, dengan maksud
memohon berkah. Demikian juga pengeramatan
pada kuburan atau makam itu sendiri.
Kebudayaan yang masih berbau sinkretis dan
syirik. Menurut Amin (2000: 87) secara etimologi,
sinkretisme adalah berasal dari perkataan syin
dan kretiozein atau kerannynai, yang berarti
mencampur elemen-elemen yang saling
bertentangan. Adapun pengertiannya adalah
suatu gerakan di bidang filsafat dan teologi untuk
menghadirkan sikap kompromi pada hal-hal
yang agak berbeda dan bertentangan. Selain itu
dikemukakn Prasetyo dikutip Farida (Amin,
2000: 185) bahwa Islam Jawa sering dipandang
sebagai Islam sinkretis atau Islam nominal, yang
konsekuensinya Islam Jawa bukanlah Islam
bukan dalam arti sebenarnya, atau “kurang
Islam”, bahkan “tidak Islam”. Dengan demikian
kepercayaan pada roh leluhur serta
pengeramatan makam, bukan dipandang
sebagai simbol estetis Islam, karena simbol
yang ada adalah simbol yang dianggap
menyekutukan Allah, berlawanan dengan tauhid
atau ke-Esaan Allah.

Ziarah dengan pembacaan doa-doa,
kadang kala disertai dengan pembakaran
kemenyan dengan tujuan doa-doanya dapat
dikabulkan serta sebagai sarana menyembah

186

padaAllah. Pada dasarnya ziarah adalah bentuk
tuntunan Islam, namun di samping itu
sinkretisme sebagai budaya Jawa juga tidak
begitu saja ditinggalkan. Menurut Sofwan
(Anasom, ed, 2004: 5) sebenarnya keadaan
demikian pada mulanya merupakan bentuk
pengislaman terjadi secara damai karena
metode yang dipakai dalam berdakwah
menggunakan unsur-unsur budaya lama
(Hinduisme dan Buddhisme), tetapi secara tidak
langsung memasukkan nilai-nilai Islam ke dalam
unsur-unsur lama itu. Oleh karenanya
pembakaran kemenyan dipakai juga oleh para
kyai dengan pemahaman sebatas sebagai
pengharum ruangan ketika seorang muslim
berdoa sehingga doa akan khusyuk.
Pemehaman ini berbeda dengan kayakinan
masyarakat Kedungan yang menganggap
bahwa bau kemenyan adalah bau yang disukai
oleh roh, sehingga dipercaya dapat segera hadir
dan akan memberikan berkah bagi yang hidup.

Semenjak berdiri tahun 1961 dan masa-
masa perkembanganya, seni ini mulai
mendapatkan tempat di hati masyarakat.
Peristiwa yang tidak kalah penting, bergejolak
di masyarakat pada masa perkembangan
kesenian setrek dengan adanya akibat
meletusnya G-30-S PKI. Ketakutan meletusnya
G-30-S PKI tahun 1965, menjadikan masyarakat
berlari mengejar identitas agama, tujuannya
supaya terhindar dari keterlibatan G-30-S PKI.
Pemerintah Indonesia memberlakukan adanya
pemberantasan G-30-S PKI sampai ke akar-
akarnya. Meski Islam menjadi pencarian
identitas, namun demikian unsur-unsur budaya
lama (Hinduisme dan Buddhisme) tidak serta
merta hilang, dan memasukkan nilai-nilai Islam
dalam penampilannya. Masyarakat
menganggap budaya lama adalah budaya
leluhur yang layak dipertahankan.
Perkembangan kesenian setrek, semakin
berani menunjukkan identitas ke-Islamannya.
Apalagi pasca meletusnya G-30-PKI, sekitar
1965-1966 ketika di Indonesia terjadi huru-hara
G-30-S PKI. Akibat yang mendasar dari sekedar
peristiwa politik dan militer, terjadi transformasi
sosial dan budaya yang menyentuh akar
terbawah, sehingga muncul kecenderungan
spiritual. Bentuk kesenian setrek merupakan
upaya masyarakat sebagai pencarian
pengakuan diri sebagai umat Islam.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 6



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

Berkesenian dengan nafas Islam sebenarnya
adalah upaya pendukung kesenian sebagai
bentuk legitimasi bahwa masyarakat
pendukungnya dominan beragama Islam.
Saifuddin (2006: 356) secara umum
mengemukakan bahwa para ilmuwan
memandang legitimasi sebagai bentuk-bentuk
kekuasaan atau dominasi.

Kesenian setrek yang bernafas Islam
dalam kondisi dan situasi huru-hara, tampaknya
mempermudah seni ini untuk dapat diterima di
masyarakat. Kesenian setrek sebagai media
penyebaran Islam, tampaknya tidaklah terlepas
dari upayanya untuk lebih memperkenalkan
secara mendalam nilai-nilai Islam. Pemahaman
tentang nilai-nilai yang boleh dilakukan dan yang
tidak boleh dilakukan. Perbuatan mengagung-
agungkan selain Allah, dan bersekutu dengan
setan adalah perbuatan yang dianggap syirik.
Kesenian setrek tetap dipertahankan, sebagai
penghormatan dan pengakuan terhadap Islam,
dengan membawa misi syiar Islam, meskipun
terkadang dalam penampilannya terdapat
berbagai nilai kepercayaan lama.

Untuk dapat mengamati seberapa besar
pengaruh Islam dalam kesenian setrek, dikaji
melalui pengamatan dari keseluruhan bentuk
penampilannya. Menurut Soedarsono, bentuk
penyajian dalam hubungannya dengan tari,
mempunyai pengertian cara menyajikan atau
cara menghidangkan suatu tarian secara
menyeluruh oleh unsur-unsur atau elemen
pokok dari pendukung dalam tari (1978: 23).
Elemen-elemen tersebut adalah prosesi
pembuka, gerak, tata rias dan busana, tempat
pertunjukan, properti tari, dan iringan. Elemen-
elemen tersebut akan membentuk adanya
perwujudan bentuk penyajian dari suatu tari.
Menjelang pementasan kesenian setrek,
dilakukan persiapan terlebih dahulu. Bentuk
persiapan adalah ziarah ke makam cikal bakal
Kyai Ba'in. Ziarah dianggap berarti karena
dipercaya membawa berkah bagi masyarakat
pendukungnya. Ziarah bagi pertunjukan juga
dipercaya akan memdapatkan kelancaran dan
kemeriahan atas izin dari leluhurnya. Jika
persiapan dirasa telah dipenuhi, maka prosesi
pementasan akan segera dilaksanakan.

Bentuk sajian seni pertunjukan setrek
diawali prosesi pembuka yang dipimpin oleh
salah satu pendukung seni, dengan pembacaan

Volume 9 No. 2 Desember 2011

surat Al Faatihah. Dengan harapan diberi
kelancaran, kemudahan, diberikan jalan yang
terbaik, sehingga bermanfaat bagi pementasan
dan kelangsungan hidup masyarakat setempat.
Elemen-elemen seni pertunjukan yang meliputi
gerak, desain lantai, tata rias busana, iringan,
durasi, arena pementasan, serta perlengkapan,
dikemukan berikut secara berturut-turut. Gerak
diawali arak-arakan ndas-ndasan, berupa gerak
berjalan sesuaiirama musik pengiring dan syair
solawat. Motif dalam gerak berjalan arak-arakan,
menyajikan motif langkah kanan dan langkah kiri
dilakukan dengan kedua tangan di atas, atau
kadang kala berlenggang. Apabila binatang yang
diperankan berkaki empat, maka kedua tangan
difungsikan sebagai kaki. Motif langkah kanan
langkah kiri dilakukan tidak terhingga atau
sepanjang melakukan perjalanan arak-arakan.
Frase pada bagian arak-aran adalah dari
dimulainya arak-arakan hingga berakhirnya
arak-arakan. Penampilan yang mengimitasi
binatang di antaranya kambing, sapi, kerbau,
badak, zebra, dan harimau. Selain penari arak-
arakan ndas-ndasan, juga disajikan permainan
akrobatik berupa permainan api.

Pada arena pentas, secara umum
disajikan gerak pencak dan beberapa gerak
akrobatik dengan berbagai variasi. Sajian berupa
pertunjukan rakyat dengan komposisi tari yang
sederhana, sesuai pengetahuan tari yang
dimiliki. Menurut Soedarsono pengetahuan
komposisi tari atau koreografi adalah
pengetahuan teknik menggarap gerak tubuh
manusia di ruang pentas menjadi satu bentuk
pertunjukan tari (1976: 3). Dikemukakan
Soedarsono lebih lanjut bahwa karena tari-tari
rakyat disusun untuk kepentingan rakyat
setempat, peraturan koreografi yang nampaknya
sulit itu tidak dirasakan keperluannya. Dengan
lain perkataan komposisi tari-tarian rakyat cukup
sederhana saja, sebab nanpaknya yang penting
bukanlah presentasi yang artistik tinggi dan yang
harus dinikmati dengan perhatian yang serius
pula. Rakyat daerah dalam melanjutkan tradisi
tari-tarian rakyat lebih didasarkan oleh adanya
dorongan kebutuhan rokhani yang menyangkut
kepercayaan-kepercayaan adat dan lain
sebagainya (1976: 3).

Kesenian setrek melanjutkan tradisi tari-
tarian rakyat lebih didasarkan oleh adanya
dorongan kebutuhan rokhani yang menyangkut

187

Unfiled Notes Page 7



GELAR Jurnal Seni Budaya

keyakinannya pada agama Islam. Gerak diawali  takbiratul ihram, dan duduk bersila. Adapun motif
tampilnya tokoh Kyai Ba'in, gerak sesaat dan unit syair gerak takbiratul ihram Kyai Ba'in
memasuki arena pementasan adalah dengan sebagai berikut:

berjalan ke arena pementasan, hormat,

Motif dan Frase (Gerak Takbiratul ihram) dalam Unit Syair

" Keterangan
e - (Frsedan ot dalam i Birama)
| ) 3
|, Langkah kanan
) Langhahli
3 Lungkahkansn  |[ Aleh - humma] so - i [ngala - Mu[hemmad - yalrob - bi]so - i [ngala - wa|sa - lm|
Clali YW WY WY WY W T D
5. Langhah kanan
|6 Logahki 1 2 3 45 6 7 89 1011 12 1B 14
) gl | ~ / \ v
$ Lol
7 Logablum "
10, Langkah ki
1. Langkah kanan
12 Langkah kin
13 Homat lim-h:m[so-ilngda.uu]m-yalm-ﬂso- ilngala-wasa-lin]
14, Homat langkzh | e -4
2. Homat |15, Hormat langkeh? 15 i .
16, Homat & lempat . S
17 Homat tunn \’
2
[ M - omaf o - i [rga - Mo bonwat - o0 - bif 0 - [oga - a2 - i
< 18 Takhi g ~"
. Talbwr | o [;’du: \ 18 Y 19 /
3
188 Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 8



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

Usai gerak hormat dan takbiratul ihram
oleh Kyai Ba'in, pertunjukan dilanjutkan dengan
gerak pencak oleh penari berbanjar dan Kyai
Ba'in sebagai pemimpin gerak. Dalam gerak
pencak, setiap satu judul syair memiliki gerak
yang berbeda. Sajian penampilan setrek
dipadukan dengan gerak tari kreasi oleh
beberapa penari anak-anak, serta variasi
permainan atraksi. Adapun atraksi meliputi:
memukul kepala dengan bambu,
menghancurkan kelapa di atas perut,
mengangkat kursi dengan gigi, berguling di atas
duri salak, makan lampu, memecah lampu
tanpa disentuh dan tanpa bantuan peralatan
apapun, menginjak pecahan lampu,
melepaskan tali ikatan tanpa bantuan, dan
memainkan kendhang, seruling dengan tangan
terikat.

Sekalipun kesenian setrek difungsikan
sebagai media dakwah Islam, namun
pertunjukan setrek juga menampilkan trance.
Menurut Holt tari-tari trance (tak sadar diri)
memerankan peranan penting dalam komunitas
dengan kekuatan-kekuatan yang lebih tinggi. Tari-
tari ini memiliki banyak fungsi. Seringkali tari-tari
itu ditampilkan untuk melawan bencana-
bencana seperti epidemi, dan sering kali untuk
maksud-maksud misterius dari tari serta
kebiasaannya yang aneh menyediakan daya
tarik khas bagi umum. Penari trance menikmati
prestise yang sungguh-sungguh, karena ketika
kerasukan, mereka telah menjadi sarana dari
kekuatan supernatural (2000: 125).
Sesungguhnya dalam kesenian setrek, dalam
keadaan trance, seni ini dianggap sebagai
perwujudan dan bentuk media dalam upaya
menjalankan kepercayaannya. Peristiwa yang
berlawanan sebagai seni siar, masyarakat
pendukung seni juga tidak secara serta merta
menghilangkan budaya leluhurnya begitu saja.
Trance dengan melibatkan dunia magi, maka
yang terjadi ketegangan, takut, dan khawatir.
Barangkali masyarakat ingin menyeimbangkan
kebahagiaan yang dinikmati dalam hidup,
dengan dunia yang kasat mata. Supaya tidak
terjadi ketimpangan di atara keduanya,
ketegangan, ketakutan, dan kekhawatiran yang
bergejolak dalam jiwa dapat dinetralisir. Roh
yang tak nampak diharapkan datang, ikut
bersenang-senang dengan menari-nari melalui
media tubuh manusia yang masih hidup dalam

Volume 9 No. 2 Desember 2011

ketidaksadaran. Trance merupakan peristiwa tak
sadarkan diri, maka gerak yang sering kali
muncul gerak yang tak terstruktur dan tidak
beraturan. Gerak yang sering kali muncul
merupakan tarian makluk yang tak nampak
merasuki penari.

Penyembuhan trance dalam kesenian
setrek menggunakan mantra oleh pawang atau
pemimpin spiritual. Menurut Holt pimpinan ini
biasanya seorang tua dan guru mistik.
Menenangkannya dan dengan serta merta
membawanya keluar dari trance dengan
kemenyan dan mengkomat-kamitkan mantera-
mantera (2000: 128). Tindakan-tindakan baik
pelaku trance maupun pawang merupakan
bentuk sisa-sisa dari kepercayaan animisme-
dinamisme. Simuh mengemukakan bahwa religi
animisme-dinamisme tentu membutuhkan
golongan pawang yang berfungsi sebagai
pendeta yang bisa berhubungan langsung
dengan roh-roh dan menguasai kekuatan gaib,
sebagai perantara, dukun, orang tua, atau
pendeta. Religi animisme-dinamisme
memuncak dengan pengembangan ilmu
perdukunan, ilmu klenik, ilmu gaib dengan
rumusan lafal-lafal yang dipercaya berdaya
magis (Anasom, ed, 2004: 21). Demikian ini
dalam Islam dianggap syirik, dan dilarang dalam
Islam. Upaya yang dilakukan supaya tidak
menyimpang dari nilai-nilai Islam, maka
kesenian setrek diberi sentuhan nilai Islam.

Untuk memahami komposisi kesenian
setrek, perlu diamati aspek pembentuk seni.
Menurut Soedarsono bahwa aspek-aspek dan
elemen-elemen koreografi yang berguna sekali
bagi pembinaan tari-tarian rakyat. Dari sekian
banyak elemen koreografi yang betul-betul
berguna bagi pembinaan tari-tarian rakyat
adalah desain lantai, desain atas, dinamika, dan
disain kelompok, sebab sebagian besar dari tari-
tarian rakyat berbentuk tari kelompok (group
choreography) (1976: 4). Desain lantai kesenian
setrek menggunakan desain lantai sederhana.
Menurut Soedarsono, desain lantai adalah garis-
garis dilantai tari yang dilalui oleh seorang penari
atau garis-garis di lantai tari yang dibuat oleh
formasi penari-penari kelompok. Pada dasarnya
hanya ada dua pola garis dasar pada lantai, yaitu
garis lurus dan garis lengkung (1976: 4). Secara
garis besar desain lantai dalam kesenian setrek
menggunakan desain garis lurus untuk gerak

189

Unfiled Notes Page 9



GEJAR st e Bt

pencak, dan desain melingkar pada gerak Kyai
Ba'in dan penari binatang. Soedarsono
mengemukakan bahwa desain lantai yang
menggunakan garis-garis lurus memberikan
kesan kesederhanaan tetapi kuat (1976: 5).
Penampilan gerak-gerak pencak menggunakan
desain lurus tampak sederhana dalam
penampilannya tetapi kuat. Soedarsono juga
mengemukakan bahwa desain lantai yang
menggunakan garis lengkung memberikan
kesan lembut dan menarik. Dalam koreografi
tari-tarian rakyat desain lengkung ini dipakai
untuk memberi bumbu agar keseluruhan
koreografi nikmat dan nyaman untuk ditonton
(1976: 5). Tampaknya penampilan Kyai Ba'in
dan penari binatang dengan desain melingkar
memberikan kesan lembut dan menarik.

Disain yang perlu diamati dalam
pertunjukan tari rakyat adalah desain atas.
Menurut Soedarsono, desain atas (air design)
adalah garis-garis yang ditimbulkan oleh gerak
dan pose anggota badan penari dan properti tari
yang nampak pada ruang yang berbeda di atas
lantai tari. Desain atas ini bisa dibuat dengan
kaki, tubuh (torso), dengan lengan dan tangan
beserta jari-jarinya, dengan kepala dan juga
dengan properti tari atau perpaduan dari
semuanya (1976: 5). Desain atas yang terbentuk
dalam kesenian setrek, khususnya gerak-gerak
pencak baik yang dibawakan oleh Kyai Ba'in
ataupun penari pencak, banyak dibuat oleh
perpaduan kaki, tubuh (torso), lengan dan
tangan, serta kepala.

Kemenarikan dalam kesenian setrek,
berada pada dinamika tari, baik dinamika dalam
garapan tari maupun dinamika dalam diri penari.
Dinamika menurut Soedarsono adalah kekuatan
dari sebuah garapan atau koreografi tari yang
bisa menimbulkan daya pukau bagi yang
menyaksikan (1976: 8). Tidak semua penari
memiliki dinamika diri, karena dinamika diri
merupakan karunia dari Tuhan. Namun
demikian dikemukakan Soedarsono bahwa
banyak teknik-teknik tari yang dapat menolong
sebuah garapan menjadi menarik yaitu dengan
dinamika buatan (1976: 9). Penelitian ini hanya
akan mengemukakan dinamika buatan yang
terdapat dalam kesenian setrek. Sebagai
pedoman awal untuk dapat mengemukakan
dinamika dalam kesenian setrek, perlu dipahami
masing-masing unsur yang terdapat dalam

190

dinamika. Soedarsono mengemukakan bahwa
untuk dinamika buatan ini sering dipinjam istilah-
istilah musik untuk mempermudah pengertian
di antaranya, accelerando adalah tehnik
dinamika yang dicapai dengan mempercepat
tempo gerak dan juga tempo iringan musiknya.
Ritardanto adalah tehnik dinamika yang dicapai
dengan memperlambat tempo gerak tari atau
iringan musiknya. Crescendo adalah teknik
dinamika yang dapat dicapai dengan
memperkeras atau memperkuat gerak atau
iringan musiknya. Decrescendo adalah tehnik
dinamika yang dicapai dengan memperlambat
gerak atau iringan musiknya. Piano ialah tehnik
dinamika yang dapat dicapai dengan menggarap
gerak-gerak mengalir atau iringan musiknya
yang mengalir. Forte adalah tehnik dinamika
yang dicapai dengan garapan gerak yang
menggunakan tekanan-tekanan yang bisa lebih
diperkuat dengan tekanan-tekanan pada iringan
musiknya. Staccato adalah tehnik dinamika yang
dapat dicapai dengan menggarap gerak menjadi
patah-patah. Legato adalah tehnik dinamika
yang dapat dicapai dengan garapan gerak yang
mengalun (1976: 9). Hampir semua unsur
dinamika dipergunakan dalam kesenian setrek,
demikian ini terjadi karena kesenian setrek
terdapat berbagai macam variasi gerak. Di
antaranya unsur accelerando, ritardanto,
crescendo, decrescendo forte, dan staccato
terdapat pada gerak-gerak pencak dan penari
ndas-ndasan, sedangkan unsur piano dan
legato terdapat pada gerak tarian kreasi.
Kesenian setrek secara keseluruhan
disajikan dengan menampilkan disain kelompok.
Unsur desain kelompok menurut Soedarsono
dibagi dalam tiga kelompok yaitu serempak
(unison), berimbang (balanced) dan selang-
seling (alternate). Yang dimaksud dengan desain
kelompok serempak ialah desain yang dibuat
dengan desain lantai yang satu, bergerak
melangkah ke arah yang sama, serta
menggunakan desain atas yang sama pula.
Desain ini akan memberikan kesan teratur.
Desain kelompok berimbang ialah disain yang
membagi penari kelompok menjadi dua
kelompok yang sama, masing-masing kelompok
ditempatkan pada dua desain lantai yang sama,
dan gerak ke arah yang sama pula. Desain ini
selain memberi kesan teratur juga kesan isolasi
pada masing-masing kelompok. Desain

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 10



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

kelompok selang-seling adalah desain yang
menggunakan pola selang-seling pada desain
lantai dan desain atas (1976: 9). Ketiga unsur
desain kelompok yaitu desain unison, balaced,
dan alternate terdapat banyak ditemukan pada
kesenian setrek di bagian penampilan gerak
pencak. Kesenian setrek tampak memiliki kesan
teratur, kompak, isolasi dan berselang-seling.
Untuk dapat memahami kesenian setrek
secara menyeluruh, akan dikemukakan elemen-
elemen pembentuk tari tara rias dan busana.
Kesenian setrek menggunakan tata rias dan
busana sederhana. Secara umum tata rias
penari putra dengan mempertebal alis dan
kumis, menggunakan pemerah bibir dan pipi,
serta rias cantik untuk penari putri. Cara
penggunaan make up juga sesuai pengetahuan
pelakunya. Alat-alat make up juga masih sangat
sederhana, terdapat satu paket make up yang
dipergunakan secara bersama-sama. Pada
penari binatang tidak menggunakan tata rias,
karena telah menggunakan tiruan kepala
binatang yang menutupi wajahnya. Karakterisasi
seni pertunjukan ini dapat diamati pada
penggunaan tata busananya. Tata busana penari
binatang berupa tiruan kepala binatang, baju
sekaligus celana panjang dengan motif
menyerupai kulit binatang, dan krincing pada
kaki. Tata busana tokoh Kyai Ba'in menggunakan
busana surban, lis pada kepala, surjan, kain,
kaos kaki, dan sepatu sendal. Tata busana
penari putra pada gerak pencak menggunakan
iket kepala, manukan, kaca mata, baju lengan
panjang, rompi, kace segi tiga, kaos tangan,
stagen, kain, celana, kaos kaki dan sandal
bertali. Tata busana putra pada tari kreasi anak
menggunakan iketkepala, kaca mata, kace segi
tiga, baju putih lengan panjang, celana hitam
lengan panjang, dan sepatu. Tata busana penari
putri menggunakan lis kepala, kebaya, kamus
dan kain. Tata busana penari akrobatik
menggunakan iket kepala, baju pencak, celana
pencak, dan sabuk. Tata busana pemusik
menggunakan topi, baju lengan panjang putih,
celana panjang hitam, rompi, dan sepatu.
Pengiring kesenian setrek berupa
instrumen yang berasal dari alat musik dan syair
yang dinyanyikan. Alat musik dalam kesenian
setrek terdiri dari 1 jidor, 1 dodok, 1 kendhang
(berbentuk klenthing), 3 terbang, 3 bendhe, 1

Volume 9 No. 2 Desember 2011

penthong, 1 kecer, 2 seruling, dan 1 peluit. Teknik
memainkan alat musik diperlukan stamina yang
baik, karena dalam memainkannya
membutuhkan tenega serta kepekaan irama
dalam permainannya. Memainkan alat musik,
khususnya terbang dilakukan bergantian,
supaya dalam memainkannya pemusik tidak
merasa kelelahan. Irama musik dapat dibedakan
apabila gerak berubah, sajian iramanyapun
selalu berulang. Dikemukakan Haviland
pengulangan dalam sajian musik tidak
memberikan tekanan pada observasi, tetapi
memberinya suatu bentuk simbolis suatu
kenyataan atau kekekalan (1988: 238). Hampir
di seluruh sajian penampilan musik kesenian
setrek terdapat pengulangan, demikian ini
merupakan suatu bentuk simbolis suatu
kenyataan atau kekekalan.

Kesenian setrek juga diiringi syair yang
dinyanyikan secara bersama oleh para
penyanyinya. Syair menggunakan bahasa Arab,
Jawa, dan Indonesia, meskipun terkadang
penggunaan bahasa Arab yang kurang
sempurna dalam pelafalannya, karena pengaruh
dialeg Jawa. Penggunaan bahasa Jawa ataupun
Indonesia, bertujuan supaya mempermundah
dalam berkomunikasi menyampaikan pesan siar
Islam.

Durasi, arena pentas, dan properti
kesenian setrek, diurai secara berturut-turut
sebagai berikut. Durasi penyajian kesenian
setrek + 5 sampai 6 jam, durasi yang panjang
tersebut dikarenakan kesenian setrek memiliki
beberapa bagian yang setiap bagiannya memiliki
jeda serta penampilan gerak tari yang diulang-
ulang. Pementasan seni pertunjukan setrek
dilaksanakan di arena pentas yang telah diberi
pembatas bambu. Bagian yang membutuhkan
properti, di antaranya pada gerak tari kreasi oleh
anak-anak dan pada bagian atraksi. Pada tari
kreasi oleh anak-anak menggunakan properti
payung, boneka, dan kendi. Properti dalam
permainan atraksi di antaranya tongkat (bambu),
meja, lampu, duri salak, kursi, tali, kain, dan
rantai beserta kunci gemboknya.

Fungsi seni pertunjukan setrek dalam
masyarakat memiliki berbagai macam
keperluan, Koentjaraningrat mengemukakan
pengertian fungsi dalam kebudayaan adalah
segala aktivitas kebudayaan itu sebenarnya

191

Unfiled Notes Page 11



GEJAR st e Bt

bermaksud memuaskan suatu rangkaian dari
sejumlah kebutuhan naluri makhluk yang
berhubungan dengan kebutuhannya (1981: 171).
Fungsi kesenian setrek di antaranya: sebagai
pelengkap upacara keagamaan, sebagai
pelengkap upacara adat, dan sebagai hiburan.
Seni pertunjukan setrek dalam pelengkap
upacara keagamaan, di antaranya sebagai
pelengkap peringatan Maulud Nabi, pelengkap
peringatan Idul Fitri, dan pelengkap peringatan
Idul Adha. Seni pertunjukan setrek sebagai
pelengkap upacara adat, di antaranya berkait
dengan daur hidup manusia, berupa: kelahiran,
khitanan, dan perkawinan. Kesenian setrek juga
sebagai pelengkap upacara adat seperti nazar
dan bersih desa. Pada umumnya pelaksanaan
upacara adat dengan dilengkapi tarian terdapat
pada masyarakat yang menganut sistem
kepercayaan. Soedarsono mengemukakan tari
yang berfungsi sebagai sarana upacara adat
terdapat di daerah yang masih kuat unsur-unsur
kepercayaan kunonya (1977: 184). Tidak jarang
kesenian setrek sebagai hiburan semata.
Kuntowijoyo mengemukakan seni dan hiburan
merupakan kebutuhan pokok hidup manusia
baik sebagai individu, kelompok masyarakat,
karena cara, jiwa dan keyakinannya berbeda-
beda, maka sudah barang tentu corak, macam
dan ragamnya bentuk seni serta hiburannyapun
bermacam-macam pula, sesuai dengan
lingkungannya (1986-1987: 23). Bentuk hiburan
di lingkungan masyarakat Kedungan dengan
menonton seni pertunjukan setrek. Arti dari suatu
hiburan itu sendiri dalam kamus Antropologi
(Suyono dan Siregar, 1985: 145) merupakan
aktivitas untuk menyegarkan kembali jasmani
dan pikiran setelah bekerja keras berupa
permainan olah raga, menonton pertunjukan,
melaksanakan kesenangan pribadi, mengobrol
dengan teman dan lain sebagainya.
Pengamatan secara rinci menunjukkan,
setrek difungsikan sebagai pelengkap upacara
agama, pelengkap upacara adat, dan sebagai
hiburan, namun secara umum dalam setiap
penampilannya bertujuan menyampaikan pesan
dakwah Islam. Dakwah menurut Gazalba
berasal dari bahasa Arab, diamati dari segi logat
berarti menyeru dan mengajak (Madya dan
Gazalba, 1988: 158). Dakwah Islam dalam
kesenian setrek dengan adanya ikon bacaan A/

192

Faatihah dan syair Al Barjanzi. Inti dari kalimah
menunjukkan kebenaran Islam, serta perintah
menjalankan ajaran Islam, menjauhi segala
larangannya.

Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek

Islam merupakan agama yang tumbuh
dan berkembang dengan pesat di Indonesia.
Berbagai bidang telah banyak terpengaruh oleh
Islam. Madya (1988: 19) mengemukakan bahwa
Qur’an menyebut Islam ‘dien’, ungkapan bahasa
Semit dan Arab. Dien dalam bahasa Semit
berarti undang-undang atau hukum. Dalam
bahasa Arab kata ini mengandung arti
menguasai, menundukkan, patuh, hutang,
balasan, kebiasaan. Menurut Razak Islam
berasal dari kata salama, yang artinya
menyerah, tunduk dan patuh, untuk
mendapatkan salam, artinya keselamatan atau
kedamaian. Menyerah, tunduk dan patuh kepada
Tuhan yang menciptakan semua yang ada
dalam kehidupan ini, bukan menyerah, tunduk
dan patuh kepada hawa nafsu serta
kepentingan-kepentingan materi. Hanya dengan
menyerah, patuh dan tunduk kepada Allah-lah
yang akan membawa keselamatan, kedamaian
(Noor, 2003: 16). Pemahaman yang berpijak
pada pengertian-pengertian tersebut, manusia
sebagai umat Allah hendaknya tunduk dan patuh
pada perintahNya, dan menjauhi laranganNya,
tidak menuruti pada hawa nafsu dan
kepentingan materi duniawi. Islam banyak
mempengaruhi bidang lain. Penyebaran Islam
di Jawa dilakukan secara lunak dan halus,
sehingga nilai-nilai Islam dapat diterima dengan
baik oleh masyarakat. Soedarsono (2002: 38-
39) mengemukakan bahwa pengaruh Islam
mulai tampak jelas di Indonesia sejak abad ke-
13 dan berkembang dengan pesat sekali
sampai abad ke-18 dengan penyebaran yang
sangat demokratis. Islam menurut hubungannya
di antara lingkungannya, menurut Madya (1988:
22), Dien (Islam) mengatur dua pola hubungan.
Tiap perkara yang menyangkut kedua hubungan
itu masuk dalam ruang lingkup Dien Islam.
Sistem hubungan pertama membentuk agama,
sedang sistem hubungan kedua membentuk
budaya Islam, yaitu keduanya dapat diamati
sebagai berikut:

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 12



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

DIEN ISLAM
Mengatur hubungan manusia Mengatur hubungan manusia dan
dengan Tuhan, yang membentuk manusia, yang membentuk masyarakat
agama sebagai penjelma kebudayaan

Sesuai dengan skema di atas, terdapat
hubungan antara manusia dan manusia sebagai
pembentuk kebudayaan. Kebudayaan
setidaknya memiliki asas agama, supaya terjadi
suatu keseimbangan dalam pembentukan
kebudayaan. Agama dijadikan sebagai asas
kebudayaan hendaknya membentuk ketauhidan
bagi pemain dan penonton, agar meningkatkan
keimanan dan ketakwaan. Aspek kebudayaan
menurut Madya (1988: 26-27) adalah untuk
salam kebendaan di dunia, yang pantulan
nilainya ujud di akhirat. Agama berpusat pada
iman kepada tauhid (ke-Esaan Tuhan), dan
kebudayaan berasaskan agama (dokrin agama
menentukan asas kebudayaan). Adapun skema
Dien Islam dijelaskan sebagai berikut:

Keterangan

A :Tauhid; Asas Agama

B :Agama;Asas Kebudayaan
C :Kebudayaan

Dien Islam : Perpaduan antara Tauhid + Agama
+ Kebudayaan

Norma kebudayaan diputuskan oleh
ijtihad (ijtihad adalah berfikir yang membentuk

Volume 9 No. 2 Desember 2011

kebuadayaan Islam dengan merujuk secara
langsung maupun tidak langsung).

Berdasarkan skema di atas, dien Islam
adalah perpaduan antara tauhid, agama, dan
kebudayaan. Pengaruh Islam dalam seni,
sebagai bagian dari kebudayaan, kiranya sangat
menentukan ekspresi estetis ke-Islamannya.
Menurut Al-Farugi estetika Islam itu sendiri
adalah pandangan tentang keindahan yang
muncul dari pandangan dari dunia tawhid yang
merupakan inti ajaran Islam, yaitu keindahan
yang dapat membawa kesadaran penanggap
kepada ide transendental. Pernyataan tentang
ke-Esaan dan transendensi-Nya menurut Al-
Faruqgi dikenal dengan Tawhid (secara literer
berarti “meng-Esa-kan”) (1999: vii). Pandangan
demikian akan dikaji dalam kesenian tradisional
kerakyatan sehingga dapat mengaitkan
pengaruh Islam ke dalam seni tersebut. Menurut
Anshari estetika Islam tentang seni adalah
estetika yang mengacu pada nilai-nilai dasar dan
kaidah-kaidah asasi Islam tentang
permasalahan seni (Yustiono, dkk: 1993, 31).
Dengan demikian ekspresi estetis ke-Islaman
dalam kesenian setrek akan tercermin dalam
simbol-simbol yang bernafas ke-lslaman,
dengan pemaknaan yang mengacu pada
kaidah-kaidah Islam. Menurut Herusatoto simbol
berasal dari kata Yunani symbolos, yang berarti
tanda atau ciri yang memberikan sesuatu hal
kepada seseorang. Simbol-simbol estetis Islam
kesenian setrek yang terdapat dalam elemen-
elemen pembentuknya (1983: 10). Kesenian
setrek memiliki nilai-nilai kebaikan sesuai
dengan tuntunan Islam agar beriman dan
bertakwa kepada Allah, menjalankan segala
perintahNya dan menjauhi segala laranganNya.

193

Unfiled Notes Page 13



GEJAR st e Bt

Simbol estetis Islam dalam prosesi
pembuka, melafalkan surat Al Faatihah. Harapan
yang dipanjatkan menjelang pementasan
supaya diberikan keselamatan dari mulai hingga
berakhir pementasan. A/ Qur’an dan
teriemahannya (Q.S. Al Fatihaah; Mugaddimah)
bahwa Al Fatihah dinamakan “Ummul Qur'an”
(induk Al Qur’an) atau “Ummul Kitab” (induk Al
Kitab), karena merupakan induk bagi semua isi
Al Qur’an, serta menjadi inti sari dari kandungan
Al Qur’an. Al Faatihah yang dibacakan
menjelang pementasan kesenian setrek, supaya
nilai-nilai A/ Qur'an yang telah terangkum di
dalamnya, dapat diamalkan oleh para
pendukung seni dan penontonnya.

Pengaruh Islam dalam kesenian setrek
dapat diamati dari elemen-elemen
pembentuknya, di awali dengan pengamatan
pengaruh Islam terhadap gerak. Kesenian setrek
diawali gerak takbiratul ihram yang dilakukan
oleh tokoh Kyai Ba'in. Takbiratul ihram dengan
bacaan “Allaahu Akbar’, artinya Allah Maha
Besar. Gerak takbiratul ihram dalam kesenian
setrek, memiliki gerak seperti akan melakukan
sholat dengan gerakan mengangkat kedua
tangan, menghadap ke arah kiblat, dilakukan
dengan khidmat dan khusyu'. Gerak takbiratul
ihram menunjukkan adanya simbol estetis
Islam. Kesenian setrek menggunakan gerakan
takbiratul ihram sebagai tanda dimulainya shalat,
dengan bacaan “Allahu Akbar” yang artinya
“Allah Maha Besar”, yang diucapkan dalam hati,
dilakukan secara khusyu'. Simbol takbiratul
ihram dalam kesenian setrek memiliki makna
bahwa umat muslim wajib menyembah kepada
Allah serta mengakui kebesaran-Nya. Gerak
takbiryang ditunjukkan dalam kesenian setrek
dilakukan dengan khusyu’, dengan harapan
permintaan yang dipanjatkan terkabulkan.

Simbol estetis Islam juga terdapat pada
gerak pencak. Dirunut dari kehidupan pencak
itu sendiri, menurut Maryono jika diamati dari dua
loci (tempat) utama pelajaran ilmu silat, yaitu
keraton dan mandala. Pada awalnya di keraton,
ilmu pencak silat bela diri hanya diperuntukkan
bagi anggota keluarga raja dalam rangka
mempersiapkan mereka menjalankan tugasnya
sebagai pembela kerajaan (2000: 50-51).
Namun keadaan demikian tidaklah selamanya
stabil, atau pastinya pembaharuan dan
perubahan akan terjadi. Menurut Maryono,

194

pendidikan tidak lagi bersifat kejuruan, bukan
saja bersifat ketentraman saja, melainkan
bertujuan pembentukan kualitas kepribadian
manusia. Dalam peralihan aspek spiritual yang
dari mulanya dikandung secara implisit akhirnya
didominasi aspek bela diri. Di keraton Jawa
misalnya, kaitan pencak silat dengan wawasan
kosmologi manunggaling kawula Gusti
(kesatuan manusia dengan Tuhan). Walau
dipergunakan untuk yang bersifat praktis,
sebagai pendukung kemahiran praktis, sebagai
pendukung kemahiran fisik dalam peperangan,
ilmu batin mulai diutamakan sebagai sarana
untuk mencapai kesatuan manusia dengan
Tuhan (2000: 51). Ini menunjukkan adanya suatu
bentuk pengakuan gerak pencak dalam
kesenian setrek bersumber dari budaya keraton,
atau bentuk pengakuan tokoh Pangeran
Jakaloka sebagai wujud pembenaran dari kaum
bangsawan. Perkembangan pencak, merembet
pada kalangan abdi keraton. Menurut Maryono,
walaupun masyarakat umum masih belum
terjangkau, pencak silat bersama unsur
spiritualnya mulai diajarkan di keraton kepada
abdi dalem (pelayan) dan kawula (orang yang
diperintah) menurut kedudukan masing-masing
dalam hirarki. Ketegasan aspek spiritual pencak
silat, serta meluasnya di luar kalangan
bangsawan, juga terpengaruh oleh penyebaran
Islam di kepulauan Nusantara yang dibawa
masuk oleh para pedagang muslim dari Gujarat,
Arab, dan mungkin dari Cina. Demikian pula,
pencak silat mempunyai peran dalan proses
Islamisasi di pulau Jawa. Sembilan Wali di Jawa
adalah yang merintis pondok pesantren di Jawa
dengan melanjutkan tradisi mandala dari agama-
agama terdahulu. Selain sebagai pembelaan di
kalangan pesantren, pencak merupakan bagian
itegral dari ajaran agama. Dalam suatu proses
yang menuntut santri menjadi manusia yang
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa. limu
pencak digabungkan dengan tenaga batin yang
bersumber dan digali dari kalimah-kalimah suci
Al-Qur’an, khususnya pencak silat digunakan
untuk “amar ma’ruf nahi mungkar” yang berarti
mengajak orang ke jalan kebaikan dan
mencegah kesesatan (2000: 52-54). Tidak
mengherankan ketika kesenian setrek juga
menghadirkan atraksi dalam penampilannya.
Bentuk pembuktian bahwa ilmu batin yang
dimiliki dengan menyajikan atraksi yang

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 14



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

berbahaya namun tetap mampu mengatasinya,
tidak lain karena kekuasaan Allah. Dalam setiap
atraksi-atraksinya penari terlebih dahulu
memanjatkan doa, supaya dalam melakukan
gerak berbahaya mendapat perlindungan dari
Allah, karena segala sesuatu bersumber atas
kuasa-Nya. Atraksi adalah bagian dari kegiatan
mengolah tenaga batin, atraksi adalah suatu
bentuk melatih diri berolah kanuragan. Olah batin
dalam kehidupan sehari-hari, diharapkan
dipergunakan dalam hal kebaikan. Nilai-nilai
yang diharapkan mampu dipahami oleh
pendukung dan penontonnya, pencak silat dan
ilmu batin dapat dipergunakan dalam kebaikan
dan mencegah kesesatan.

Penampilan gerak pencak, pada bagian
tengah penampilannya terdapat srokal,
dimaksudkan sebagai penghormatan kepada
Nabi Muhammad SAW. Srokal berisi doa dan
syair yang dinyanyikan secara bergantian oleh
pengiring dan penari. Gerak penari berdiri
berbanjar saling berhadapan, kepala menunduk
dilakukan secara khidmad. Menurut Kuntowijoyo
(1986-1987: 13) bagian srokal merupakan
adegan yang mengisahkan datangnya Nabi ke
Madinah, dan seolah-olah yang sedang menari
berdiri menyongsong kedatangan Sang Nabi.
Harapan ditujukan bagi pendukung tari dan
penontonnya, supaya manusia bertakwa
kepada Allah, mempercayai Nabi Muhammad
sebagai utusan Allah.

Simbol-simbol estetis Islam kesenian
setrek yang terdapat pada elemen penokohan
adalah tokoh Kyai Ba'in. Ada beberapa istilah
Kyai menurut Dhofier dikutip Faqih dalam
“Khasanah Budaya Jawa”, salah satunya
mengemukakan bahwa Kyai adalah sebutan
untuk orang yang memiliki kedalaman ilmu
agama Islam dan memiliki kharisma tertentu,
baik yang memimpin pondok pesantren maupun
yang hanya sebagai tokoh agama (Anasom, ed,
2004: 129-130). Kyai Ba'in sesuai tradisi lisan
yang berkembang memiliki kedalaman ilmu
agama Islam, bahkan kharismanya dijadikan
suri tauladan bagi pengikutnya dan generasinya.
Terlihat dengan ajaran Islam yang diajarkannya
berkembang dengan baik di lingkungan
masyarakat pengikutnya. Sisa-sisa kharisma
seorang Kyai ditampilkannya tokoh Kyai Ba'in
dalam kesenian setrek yang masih berkembang
dengan baik hingga kini.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Pengaruh Islam dalam elemen musik
pengiringnya, bahwa kesenian setrek termasuk
dalam jenis seni terbangan atau slawatan.
Adanya jidor dan terbang menunjukkan
instrumen yang biasa dipakai dalam seni
pertunjukan Islam. Menurut Kuntowijoyo
kesenian yang dimaksukkan ke dalam seni
terbangan atau slawatan, karena unsur terbang
sebagai instrumen musik dikenal sejak
masuknya Islam di Indonesia, dan menjadi khas
bagi seni musik Islam. Kesenian Islam selalu
ditandai alat-alat musik yang ringan, merupakan
instrumen yang mudah dibawa dan ringan,
dalam upaya siar agama Islam (1986-1987: 11).
Simbol Islam berupa instrumen jidor, merupakan
alat untuk menyerukan perintah sholat yang
biasa diletakkan dan dibunyikan di Masjid.
Instrumen terbang biasa dipergunakan kaum
muslim dalam mengiringi syair sholawat
berjanzi. Varian golongan terbang ini merupakan
tanda khas dari bentuk-bentuk seni ke-Islaman.
Istrumen yang dipakai pada masing-masing
tradisi musikal merupakan tanda dari
golonganNya. Masyarakat Kedungan
memanfaatkan musikal terbang merupakan
tanda yang lebih mengarah pada golongan
masyarakat Islam.

Kesenian setrek selain diiringi instrumen
juga disertai syair, dengan tujuan
mempermudah komunikasi pemain dengan
penontonnya. Syair dinyanyikan oleh 3 orang
penyanyi. Syair mengandung petuah dalam
hidup yang mengandung nilai-nilai Islami. Setrek
juga menggunakan syair-syair berbahasa Jawa,
Indonesia, dan Arab. Syair slawatan dalam
kesenian setrek digubah dari kitab Al Barjanzi.
Syair ini dikenal dikenal di masyarakat hingga
kini. Menurut Kuntowijoyo (1986-1987: 11) unsur
slawatan dikenal karena seni pertunjukan rakyat
itu memakai kitab Al Barzanji sebagai sumber.
Sekalipun barzanji itu lebih dari sekedar bacaan
slawat atau puji-pujian saja kepada Nabi, yaitu
juga berisi kisah-kisah sekitar Nabi, tetapi unsur
yang terpenting ialah syair-syair yang memuji
kepribadian dan akhlakul karimah atau budi
utama Nabi.

Syair kesenian setrek bersumber dari Al
Qur’an. Menurut Suryanegara Al Qur'an di
dalamanya merupakan pengoperasionalan
perintah wahyu dalam bahasa seni, dalam
bentuk simbolisasi (Yustiono, ed, dkk: 1993: 393).

Unfiled Notes Page 15



GEJAR st e Bt

Dengan demikian syair kesenian setrek
merupakan pengoperasionalan perintah wahyu
dalam bahasa seni, dalam bentuk simbolisasi.
Selain itu menurut Al-Faruqi selain ditentukan
oleh ajaran Al Qur’an, seni Islam juga bersifat
“Qur’ani” dalam arti bahwa Kitab Suci orang
muslim ini menjadi model utama dan tertinggi
bagi kreativitas dan produksi estetis. Al Quran
dinyatakan sebagai “karya seni pertama dalam
Islam” (1999: 13). Dalam kesenian setrek
menggunakan 3 bahasa yaitu Jawa, Indonesia,
dan Arab. Bahasa Jawa dan Indonesia di
dalamnya tetap mengandung nilai-nilai Islam,
dengan maksud memudahkan penyampaian
pesan syair, karena tidak semua masyarakat
penonton memahami makna syair dalam
bahasaArab.

Beberapa contoh syair kesenian setrek
dalam bahasa Jawa, Indonesia, dan Arab serta
terjemahannya sebagai berikut:

Agama kito sudahlah terang
Nderek dawuhe dari Pangeran
Dawuhe Nabiamal yang baik
Karo agami podho nindakke

Sungguh kami sekalian
Karena main malam

Minta ampun kepadaAllah
Sebab kami main berdiri
TapiAllah suka

Kami saudara

Kan menjadi rohmatul Islam
Kan berdiri jika bertemu

Sholla tulla salla mullah ‘ala thoha Rosulillah.
Sholla tulla salla mullah ‘ala yasin habibillah.

Terjemahan

Agama kita sudahlah terang

Ikut perintah dari Pangeran

Perintah Nabi amal yang baik
Dengan agama semua menjalankan

Keselamatan dari Allah moga slalu dilimpahkan
pada Rosul.

196

Keselamatan dari Allah semoga dilimpahkan

atas kekasih Allah (Rosul).

Beberapa syair di atas, menunjukkan
simbol-simbol estetis Islam, di dalamnya
mengandung nilai-nilai ajaran Islam. Nilai-nilai
kebaikan diharapkan dilaksanakan oleh
pendukung seni dan penontonnya. Kuntowijoyo
mengemukakan bahwa dalam penyajian lagu
dalam pentas selalu diiringi dengan anjuran-
anjuran, ajaran-ajaran atau dakwah dengan
harapan supaya orang berbuat baik selamat
hidupnya (1986-1987: 31). Syair-syair kesenian
setrek dikreasi dipadu padankan dengan
tembang-tembang tradisional, demikian ini
sebagai bentuk penyesuaian minat penontonnya
dan diharapkan penonton tidak mengalami
kebosanan. Makna syair yang variatif diharapkan
tetap mengandung siar Islam, semua penonton
yang datang tertarik, mencintai Agama, Tuhan,
dan Nabi. Menurut Kuntowijoyo kesenian
nampak dinamis, dengan syair-syair dan
penampilannya banyak digubah, sesuai dengan
kepentingan dan jamannya, unsur aslinya tetap
utuh sebab mereka takut merubah dari unsur
aslinya (1986-1987: 31). Demikian sesuai
dengan kesenian setrek digubah dari kitab A/
Barjanzi, sesuai dengan kepentingan dan
jamannya saat ini, dengan tidak menghilangkan
nilai dan makna yang ingin disampaikan.

Simbol-simbol estetis Islam yang
terdapat dalam busana, yaitu penggunaan
stambul atau surban, menunjukkan busana yang
biasa dikenakan oleh kaum ulama. Surban
adalah penutup kepala dalam upaya
mendekatkan diri kepada Allah. Menutup aurat
bagi kaum muslim pria, dan dirasa lebih sopan
dalam menghadap Tuhannya. Menurut
Suryanegara (Yustiono, ed, dkk, 1993: 390-391)
dalam tuntunan Islam yaitu Al-Qur’'an
menyampaikan ajaran berbusana dengan ciri
libasu at-tagwa. Adapun ciri-ciri libasu at-taqwa
memiliki 3 kriteria:

1) Sebagai busana tagwa dalam pandangan
Allah, “Wa libasu at-taqwa zalika khair—dan
busana yang demikian itulah yang terbaik”.
(Q.S.7:26)

2) Sebagai sarana mendekatkan diri kepada
Allah ketika masuk ke masijid, “Ya bani
Adam, khazu zinatakum ‘inda kulli masjid —
Ya bani Adam kenakanlah busanamu yang
indah, di saat memasuki masjid”. (Q.S. 7:31)

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 16



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

3) Memiliki ukuran yang mampu menutupi
keburukan atau kekurangan fisik serta tidak
mengekspor perhiasan fisik, “Libasan yuwari
sauatikum wa risyan” — busana yang
menutupi aurat dan perhiasan” (Q.S. 7:26)

Memahami ketiga kriteria: baik, indah,
dan menutupi aurat, Suryanegara juga
mengemukakan bahwa dari data sejarah, terlihat
bahwa ukuran kelengkapan busana dalam
mendekatkan diri terhadap Allah, mengandung
tiga unsur utama: Pertama, bersih yang
memancarkan keindahan. Kedua, berukuran
panjang dan tidak jarang. Ketiga, unsur tidak
hanya berlaku bagi wanita, tetapi juga untuk pria
(Yustiono, ed, dkk, 1993: 392). Tata busana yang
terpengaruh Islam adalah tata busana Kyai Ba'in
, secara lengkap menggunakan surban/stambul,
surjan, kain, stagen, kamus timang, keris, lis
pada kepala, dan sampur. Secara keseluruhan
busana yang dikenakan Kyai Ba'in baik, indah,
dan menutupi aurat. Menutup Aurat pada pria
adalah dengan menutup sebagian rambutnya,
maka penggunakan surban difungsikan untuk
menutup aurat. Di samping sebagai penutup
aurat, penggunaan surban mewakili busana
Islam, karena biasa dipergunakan oleh kaum
ulama. Dikemukan Suryanegara pada masa
sesudah Rasulullah Muhammad SAW,
pengaruh libasu at-taqwa terlihat pada busana
para ulama atau pemimpin agamanya yang
terpengaruh oleh perkembangan Islam
(Yustiono, ed, dkk, 1993: 392). Surban dalam
kesenian setrek dapat dipahami sebagai
pengaruh libasu at-tagwa, di samping itu surban
juga merupakan salah satu syarat dalam
mendekatkan diri kepada Allah, sebagai tudung
kepala.

Masyarakat Kedungan adalah
masyarakat Jawa, pengaruh Islam yang begitu
halus dalam budaya Jawa tercermin dengan
tetap mempertahankan busana Jawa yang telah
lebih dulu ada, di samping itu busana Jawa tidak
bertentangan dengan nilai-nilai Islam.
Penggunaan busana surjan, kain, stagen,
kamus timang, lis pada kepala, sampur, dan
keris, merupakan busana tradisional Jawa,
namun tetap dapat dimasukkan ke dalam kriteria
busana libasu at-tagwa yaitu baik, indah, dan
menutup aurat. Busana tradisional menurut
Suryanegara bahwa keragaman busana

Volume 9 No. 2 Desember 2011

tradisional yang mempunyai daya pengaruh
dalam dan berakar, merupakan bukti ketepatan
pemilihan kreativitas perancang busana bangsa
Indonesia, berakar pada penerjemahan ajaran
Islam yang disesuaikan dengan kondisi kodrati
bangsa Indonesia (Yustiono, ed, dkk, 1993: 392).
Demikian pula dalam pemilihan busana dalam
kesenian setrek, penggunaan busana tradisional
di samping tetap mempertahankan budaya
bangsa yang memiliki nilai luhur, juga sebagai
bentuk kreativitas yang begitu tinggi. Paduan
yang kreatif dengan tidak meninggalkan budaya
kodrati, budaya yang telah lebih dulu ada,
sekaligus menyajikan busana yang tidak
bertentangan dengan kaidah Islam.

Kesimpulan

Kesenian setrek adalah jenis kesenian
tradisional terbangan atau slawatan, yang
berfungsi sebagai media dakwah agama Islam
di Dusun Kedungan lll dan sekitarnya. Sebagai
jenis kesenian tradisional slawatan, tampaknya
perpaduan unsur-unsur estetis seni Islam
dipadu dengan unsur-unsur estetis kesenian
rakyat tradisional, merupakan akulturasi budaya
yang mencerminkan bentuk kreativitas lokal.
Pengaruh seni Islam tidak dimaksudkan untuk
merubah wujud keseluruhan koreografinya,
tetapi unsur-unsur nafas Islam lebih merupakan
formalitas nilai Islam dalam wajah kesenian
tradisional untuk tujuan dakwah agama Islam.
Oleh karena itu bentuk penyajian tetap dalam
format tradisi dengan sedikit sentuhan nilai
Islam. Misalnya penyaijian gerak tari hampir tidak
dijumpai nafas Islam, kecuali gerak takbiratul
ihram Allahu Akbar, refresentasi seorang ulama
dengan tata busana khas Islam, iringan diberi
nafas Islam berupa syair kitab Al Barjanzi,
dilengkapi instrumen terbang dan jidor yang
mewakili musik Islam.

Nafas Islam sebenarnya lebih
merupakan legalitas spirit Islam dalam kesenian
setrek dengan harapan semua pemain dan
penonton dapat mengamalkan agama Islam
dalam kehidupan sehari-hari. Fungsinya
sebagai media dakwah, maka spirit agama Islam
dapat dilihat dalam setiap ungkapan nilai-nilai
ajaran yang berkaitan dengan Tuhan Allah dan
Rosul-Nya Nabi Muhammad SAW. Cerminan
jiwa nilai Islam terdapat dalam ekspresi setiap

197

Unfiled Notes Page 17



GEJAR st e Bt

gerak, musik iringan atau vokalnya. lkon-ikon ini
penting untuk dipahami oleh pemain dan
penonton sebab adanya nilai-nilai ajaran Islam.

Kehadiran agama Islam dalam nafas
perkembangan kesenian setrek tampak
memperkaya penampilannya, sehingga
kehadiran kesenian ini dalam masyarakat
Kedungan lll semakin menumbuhkan kualitas
dalam beragama Islam, meskipun disadari sisa-
sisa kepercayaan kuno masih mewarnai
kesenian setrek, seperti atraksi arak-arakan
ndas-ndasan yang mengimitasi binatang
dilakukan dengan berkeliling kampung, dengan
maksud mengusir roh jahat. Demikian ini
tampak memperkaya dan menambah semarak
rangkaian pertunjukan setrek untuk menghibur
warga masyarakat Kedungan lll.

Pengaruh ajaran Islam berupa petunjuk
akan adanya ke-Esaan Tuhan Allah yang harus
disembah. Mengamalkan segala perintahNya
dan menjauhi segala laranganNya dalam
kehidupan sehari-hari, serta diadaptasi dalam
bentuk berkesenian yaitu dalam kesenian setrek.
Demikian ini merupakan bentuk pengamalan
spiritual Islam dalam tata nilai kesenian tradisi.
Sebaliknya, kesenian setrek yang tradisional
dikemas dalam nafas Islam sebagai
pencerminan masyarakat Kedungan Ill yang
beragama Islam dalam masyarakat budaya
Jawa.

Kepustakaan

Amin, Darori, ed. 2000. /slam dan Kebudayaan
Jawa. Yogyakarta: Pusat Kajian Islam
dan Budaya Jawa IAIN Walisongo
Semarang dan Gama Media.

Anasom, ed. 2004. Merumuskan Kembali
Interelasi Islam-Jawa. Yogyakarta:
Pusat Kajian Islam dan Budaya Jawa
IAIN Walisongo Semarang dengan

Gama Media.

A. Suyono dan A. Siregar. 1985. Kamus
Antropologi. Jakarta: Akademi
Presindo.

Geertz, Clifford. 1989. Abangan, Santri, Priyayi
dalam Masyarakat Jawa. Terjemahan
Asmad Mahasin. Jakarta: Pustaka
Jaya.

198

Haviland, William A. 1988. Antropologi, Jilid 2.
Teriemahan RG. Soekadijo. Jakarta:
Erlangga.

Herusatoto, Budiono. 1983. Simbolisme dalam
Budaya Jawa. Yogyakarta: Hanindita.

Claire. 2000. Melacak Jejak
Perkembangan Seni di Indonesia. Alih
Bahasa R.M. Soedarsono. Bandung:
Arti.line.

Kayam, Umar. 1981. Seni, Tradisi, Masyarakat.
Jakarta: Sinar Harapan

Holt,

Koentjaraningrat. 1981. Kebudayaan Mentalitas
dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia.

Kuntowijoyo, dkk. 1986-1987. Tema Islam
dalam Pertunjukan Rakyat Jawa:
Kajian Aspek Sosial, Keagamaan dan
Kesenian. Yogyakarta: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan,
Direktorat Jenderal Kebudayaan,
Proyek Penelitian dan Pengkajian
Kebudayaan Nusantara (Javanologi).

Madya dan Gazalba, Sidi. 1988. /slam dan
Kesenian, Relevansi Islam dengan
Seni-Budaya Karya Manusia. Jakarta:
Pustaka Al-Husna.

Maryono, O’ong. 2000. Pencak Silat Merentang
Waktu. Yogyakarta: Galang Press.

Noor, Alfian. 2003. Mengenal Islam. Jakarta: El
Kahli.

Saifuddin, Ahmad Fedyani. 2006. Antropologi
Kontemporer Suatu Pengantar Kritis
Mengenai Paradigma. Jakarta:
Kencana.

Soedarsono, [R.M. Soedarsono], ed. 1976.
Mengenal Tari-tarian Rakyat di Daerah
Istimewa Yogyakarta. Yogyakarta:
Akademi Seni Tari Indonesia
Yogyakarta.

. 1977. Tari-tarian Indonesia |I.
Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

. 1978. Diktat Pengantar dan
Pengetahuan Komposisi Tari.
Yogyakarta: ASTI.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 18



Langen Bronto Sutrisno : Akulturasi Budaya dalam Kesenian Setrek di Dusun Kedungan lll, Sambeng, Magelang

. 2002. Seni Pertunjukan Indonesia  Yustiono, ed, dkk. 1993. Islam dan Kebudayaan

di Era Globalisasi. Yogyakarta: Gadjah Indonesia, Dulu, Kini, dan Esok.
Mada University Press. Jakarta: Yayasan Festival Istiglal.
Volume 9 No. 2 Desember 2011 199

Unfiled Notes Page 19



