Unfiled Notes Page 1



TAHLIL SEBUAH SENI RITUAL KEMATIAN
PADA KEPERCAYAAN “ISLAM JAWA”
Tinjauan Teks dalam Konteks

Soerjo Wido Minarto

Prodi Pendidikan Seni Tari dan Musik
Fakultas Sastra Universitas Negeri Malang

Abstract

Tahlil is an praying activity jointly prayer by a Muslim group of NU Ahlussunnah wal jamaah. The
goal is for the ritual of death is usually done at certain times after a person’s death, such as 3, 7,
40, 100, 1000 day and so on. Considering from his form and medium, tahlil is the art of symbols
and rituals that have meaning in the context of the text.

Key words : tahlil, Islamic ritual art, death ritual.

Pengantar

Banyak cara untuk menyampaikan suatu
ajaran tentang nilai-nilai luhur dalam kehidupan
di alam fana ini yang dilakukan oleh nenek
moyang kKita. Ajaran tersebut ditularkan melalui
wejangan pitutur/petuah wujudnya antara lain
berupa gerakan, lukisan, lambang/simbol,
tulisan, tembang/syair dan pitutur yang bercerita
atau dongeng. Upaya tersebut telah dapat dilihat
dengan adanya kemajuan dalam berbagai
bidang pembangunan yang kian pesat
khususnya di bidang ilmu pengetahuan,
teknologi, dan seni.

Negara kita adalah negara kesatuan yang
berazaskan Pancasila dan UUD 1945, yang
menjunjung tinggi pola gotong royong
(patembayan). Dengan demikian, salah satu
komponen penting yang menunjang
pembangunan adalah kualitas sosial
kemasyarakatan yang meliputi: hubungan
kekeluargaan, gotong royong/kerja sama, saling
menghormati, nyaman hidup bertetangga di
kampung “at home” dan rasa kebersamaan
(familiar) diantara sesama warga.

Visualisasinya dapat diungkapkan melalui
berbagai macam cara, diantaranya melalui
perhelatan kegiatan tahlil” di dalam rangkaian
ritual kematian.

Tahlil adalah upacara ritual keagamaan
(Islam) dengan pembacaan ayat-ayat suci Al
Quran, sholawat nabi dan do’a-do’a yang
dilagukan disertai dengan gerakan-gerakan
terencana dan spontanitas seirama dengan
lagunya, sehingga menimbulkan rasa “nikmat”
yang menghantarkan kekhusu'an didalam ritual
tersebut. Rasa khusu’dan nikmatini sebenarnya
merupakan keindahan yang hagiqi didalam
berkomunikasi antara makhluk dan khalignya.
Jika dicermati, tahlil ini sebenarnya sebuah
bentuk kegiatan kesenian yang bernuansa ritual,
karena di dalamnya terdapat unsur musikal dari
lagu-lagu yang dilantunkan, gerakan-gerakan
“indah” yang struktural dan sastra dari syair-
sayairnya.

Kesenian tahlil dapat dikaji melalui dua
aspek kajian, yaitu kajian tekstual dan
kontekstual. Kesenian tahlil sebagai tekstual
yang relatif berdiri sendiri harus dibaca kemudian
ditafsirkan, yang akan didekati dengan

! Tahlil adalah rangkaian upacara ritual kematian bagi orang Jawa yang beragama Islam. Namun tidak semua yang beragama
Islam melaksanakan ritual tahlil karena ada beberapa faham/aliran yang tidak memperbolehkannya dengan alasan bid’ah atau
mengada-ada. Kelompok yang melaksanakan upacara tahlil ini adalah aliran Nahdlatul Ulama (NU), mereka mengklaim kelompok

“ahlus sunnah wal jamaah " yang mengikuti jejak “*Wali Sanga”.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

227

Unfiled Notes Page 2



GEJAR st e Bt

herminiotik (paradigma interpretative dan
struktural ala Levi-Strauss). Aspek yang kedua
memandang kesenian tahlil sebagai kontekstual
yang lebih besar dan pendekatannya bersifat
holistic atau menyeluruh. Maksudnya adalah,
melihat keterkaitan kesenian tahlil dengan
fenomena-fenomena lain dalam kebudayaan
yang bersangkutan yang meliputi politik,
ekonomi, sosial kemasyarakatan, teknologi,
pariwisata bahkan perubahan-perubahan
kondisi sosial.

Pengertian dan Konsep Tahlil

Tahlil adalah istilah yang digunakan untuk
menamai sebuah kalimat toyyibah (indah/baik)
wahyu dari tuhan Allah, yaitu kalimat “laailaaha
illallah” artinya tiada tuhan selain Allah. Dengan
demikian di dalam ritual tahlil, intinya adalah
pada bacaan “laailaaha illallah”, yang dibaca
sebanyak 100 kali atau lebih. Tentu saja
disamping bacaan tersebut dalam ritual tahlil
dilengkapi dengan bacaan cuplikan surat dari
ayat-ayat suci Al Quran, solawat nabi dan do’a.
struktur urutan bacaan di dalam ritual tahlil tidak
ada tuntunan yang baku, karena ritual tahlil ini
merupakan amalan yang diciptakan di Jawa,
konon penciptanya adalah para wali yang
popular dengan sebutan Wali Sanga.

Konsep tahlil ini intinya adalah berdzikir
(mengingat) kepada Allah. Menurut Gus Qodir?,
sesungguhnya orang diperintahkan berdzikir
atau selalu ingat kepada Allah, adalah untuk
mengingat akan datangnya ‘kematian’. Jika
orang selalu ingat kepada Allah dan kematian,
maka perilakunya akan terkendali dan berusaha
berbuat ‘kebenaran’ dan ‘kebaikan’. Sebab
kepercayaan Islam dan hampir semua agama
meyakini adanya kehidupan setelah mati (dalam
alam kubur dan alam akhir), adanya ‘hari
pembalasan’, dan adanya akhir kebahagiaan
(jannah, surga, nirwana) atau akhir
kesengsaraan (naar, neraka). Tujuan akhir
manusia (muslim) hidup adalah mati dalam
kebahagiaan/kebaikan yang disebut husnul
khotimah, sekaligus menghindari mati dalam
kesengsaraan/keburukan yaitu suul khotimah.

Konon asal mula tahlil diadakan, bahwa
ketika ada orang meninggal, yang melayat
(ta’ziyah) datang ke rumah duka, di sana mereka
ngobrol, atau nembang (macapat) atau bergurau
ada yang main kartu bahkan berjudi dan mabuk-
mabukan untuk mengusir rasa kantuk. Hal ini
dilakukan tujuh malam berturut-turut, yang tidak
jarang sering terjadi keributan bahkan perkelaian.
Melihat sisi negatif ini, para wali bersepakat
untuk berdakwah dan mengajak manusia untuk
ikut membantu membahagiakan (ta’ziyah) yang
tertimpa musibah dengan mendoakan yang
meninggal dan yang ditinggalkan. Disamping itu
ketika ada orang meninggal, sebenarnya
merupakan peringatan bagi yang hidup agar
senantiasa ingat (dzikir) kepada Sang Pencipta,
dan ingat bahwa setiap manusia akan
mengalami kematian. Untuk itu, daripada main
judi, minum-minuman keras, bergurau yang
berlebihan lebih baik membantu membacakan
do’a sambil berdzikir (ingat) pada Allah. Sebaik-
baik berdzikir adalah membaca kalimat tahlil:
“laailaaha illallah’. Dalam kebudayaan Jawa
banyak mengungkapkan segala sesuatu melalui
tembang (lagu), contohnya: semua karya sastra
Jawa (semenjak Jawa kuno hingga Jawa baru)
selalu diungkapkan melalui syair-syair tembang/
kidung (umumnya tembang macapat). Mengapa
dengan tembang? Sebab dengan tembang ini
orang lebih mudah meresapi sehingga lebih
memahami makna “sesuatu” dan lebih ‘nikmat’
di dalam berkomunikasi, baik vertikal maupun
horisontal. Tembang adalah bentuk media untuk
mengungkapkan sesuatu melewati suara yang
indah. Demikian pula pembacaan tahlil, agar
mudah memahami dan mudah berkomunikasi
dengan ‘yang dituju’, maka diungkapkan melalui
suara yang indah. Lama-kelamaan dakwah para
wali ini menancap pada sanubari masyarakat
dan dirasakan dalam hati menimbulkan
kesejukan, kenikmatan dan ‘infrans’pada Sang
Pencipta, maka ritual tahlil ini mentradisi hingga
sekarang dengan penambahan variasi di sana-
sini (Hasil wawancara dengan Imam Syafi'i dan
Moch. Yusuf, ta’'mir masjid Asy Syuhada’
Malang).

? Kiyai Haji Abdul Qodir da’i dari Lawang Malang yang juga pengasuh tetap Mimbar Agama Islam di TV3 Malaysia setiap

3 bulan sekali

228

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 3



Soerjo Wido Minarto : Tahlil Sebuah Seni Ritual Kematian pada Kepercayaan “Islam Jawa"

Tahlil sebagai Ritual Kematian

Ritual merupakan suatu bentuk upacara
yang berhubungan dengan beberapa
kepercayaan atau agama dengan ditandai oleh
sifat khusus yang menimbulkan rasa hormat
yang luhur dalam arti merupakan pengalaman
suci. (O'Dea, 1995:5-36 dalam Hadi, 2006: 31).
Pengalaman tersebut mencakup segala sesuatu
yang dibuat dan dipergunakan oleh manusia
untuk menyatakan hubungan dengan ‘Yang
Maha Esa’ dalam alam transendental. Hubungan
atau perjumpaan tersebut bukan merupakan
sesuatu yang umum atau biasa, tetapi sesuatu
yang bersifat khusus dan istimewa, sehingga
manusia membuat sesuatu cara yang pantas
guna melaksanakan hubungan atau pertemuan
tersebut, maka muncul berbagai bentuk ritual
keagamaan, di antaranya adalah tahlil dalam
ritual kematian muslim. Inti dari ritual
kepercayaan/keyakinan/agama merupakan
ungkapan permohonan atau rasa syukur kepada
yang dihormati atau yang ‘berkuasa’. Oleh
karenanya, upacara ritual diselenggarakan pada
waktu yang khusus, perbuatan yang luar biasa
dengan dilengkapi berbagai peralatan ritus yang
bersifat sakral (ubarampen sesaji).

Dalam kebudayaan Jawa dikenal
berbagai macam bentuk ritual, baik yang bersifat
individu maupun kelompok. Adapun yang
bersifat individu antara lain samadi yaitu berdiam
diri berkomunikasi dengan sang Pencipta,
sandingan weton yaitu ritual meletakkan sarana
(benda ritual) bisaanya berupa bunga tiga
macam yang lazim disebut kembang telon yang
dimasukkan kedalam mangkok kecil atau gelas
dan diberi air kemudian diletakkan di tempat
khusus atau di kamarnya pada saat hari dan
pekan (pasaran) kelahirannya, misalnya Rabu
Kliwon selama semalam suntuk. Sedangkan,
yang bersifat kelompok seperti bersih desa/
nyadran yaitu ritual membersihkan ‘kotoran’ yang
mengganggu desa baik yang bersifat fisik seperti
pencurian, perampokan dan lain-lain, maupun
yang bersifat imajiner seperti gangguan roh jahat
yang mengacau desa, visualnya bisa berupa
wabah penyakit, bencana alam, banyak
pertengkaran, perceraian, banyak orang mati
dan lain-lain. Juga ritual kematian yang dilakukan
secara bertahap sampai 1000 hari.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Semua aktivitas budaya orang Jawa
selalu diyakini dan menggunakan perhitungan-
perhitungan ‘matematis’ yang berupa statistik/
angka-angka. Masing-masing fenomena seperti
hari, pasaran, suasana (masa), bulan, tahun dan
lain-lain selalu diberi bobot angka. Pembobotan
angka-angka ini bagi orang Jawa dinamakan
neptu. Contoh hari Rabu bobot/neptu 8, Sabtu
bobot/neptu 9, pasaran Kliwon, neptu/oobot 7,
sedangkan pasaran Pahing, neptu/bobot 9.
Masa (mangsa) di dalam keyakinan Jawa ada
12 sesuai dengan tahun, seperti mongsa ka-siji
(kesatu), mongsa karo [loro (ke dua)], mongsa
kasada dan seterusnya.

Dalam ritual kematian juga dikenal
perhitungan-perhitungan yang menyertai saat
manusia mati (tiba giblakke) dihitung hari
pertama, kemudia hari ke tiga (tilung dinane),
tujuh hari (pitung dinane), 40 hari (patang puluh
dinane), seratus hari (satus dinane), satu taun
(pindhak sipisan), dua tahun (pindhak kapindho)
dan seribu hari (sewu dinane). Bagi yang
beragama Islam dan berpaham Nahdlatul
Ulama, ahli sunnah wal jamaah (kelompok
pengikut perilaku nabi), melaksanakan upacara
kematian dengan perilaku ritual, yaitu selamatan
(memberikan sedekah berupa makanan)
kepada tetangga kanan kiri, dan pada malam
harinya, semenjak hari ke satu sampai hari ke
tujuh dilaksanakan ritual tahlil. Setelah hari ke
tujuh tahlillan selesai, namun pada hari-hari
tertentu yang sesuai dengan perhitungan, seperti
40 hari, 100 hari, tepat 1 tahun, tepat 2 tahun
dan 1000 harinya selalu dilakukan selamatan dan
pada malam harinya dilaksanakan ritual tahlil.

Kesenian Tahlil sebagai Teks

Ketika seorang peneliti sudah berada di
lapangan, maka akan dihadapkan beberapa
permasalahan yang terkadang sulit untuk
mengambil keputusan secara tegas, lebih-lebih
yang berkaitan dengan kategori-kategori yang
yang bersifat, berkarakter, berbentuk, bermakna
yang hampir sama. Ahimsa (1997:2)
menjelaskan behwa para ahli antropologi
merasa kesuliatan ketika berada di lapangan
membedakan mana yang seni dan yang bukan
seni, sebab kategori ‘seni’ atau kesenian adalah
kategori-kategori dari peneliti. Kategori-kategiri

229

Unfiled Notes Page 4



GEJAR st e Bt

ini tidak selalu ada dalam bahasa atau kosakata
masyarakat yang diteliti. Diberbagai masyarakat
non-Barat, seperti India, Tailan Cina, Afrika,
Indonesia, dan lain-lain, yang dikatakan ‘seni
atau kesenian’ hampir selalu terkait dengan ritual
kepercayaan atau upacara keagamaan. Oleh
karena itu, walaupun para Antropolog
menggunakan istilah ‘seni atau kesenian’ untuk
menunjuk fenomena tertentu, namun
sebenarnya mereka tidak terlalu yakin akan
kebenaran konsep tersebut. Pemakaian konsep
itu sekedar untuk mempermudah
berlangsungnya diskusi tentang fenomena
tersebut (Turner dalam Ahimsa 1997:3).
Merujuk pada konsep tersebut di atas,
maka penulis mengajak untuk bersepakat
bahwa kajian tahlil ini dipandang sebagai
fenomena ‘seni-budaya’ pada masyarakat
muslim di Jawa. Mengapa seni? Karena penulis
berkesimpulan bahwa seni merupakan sebuah
alat komunikasi (Abdullah 1981; 8-12) yang
paling universal, unik dan selalu hidup. Menurut
pendapat penulis setidaknya mengandung 5
unsur utama, yaitu ‘karya manusia’, ada unsur
‘ekspresi, atau ungkapan jiwa, ada ‘media’
ungkapnya (gerak, rupa, bunyi, akting, vokal,
kata-kata), ada unsur aturan atau ‘irama’ dan
menimbulkan kenikmatan, kesenangan,
kesyahduan, kepuasan dan lain-lain yang istilah-
istilah tersebut jika dirangkum dalam satu kata
adalah ‘indah’. Dengan bahasa definitifnya, ‘seni
adalah hasil karya ekspresi manusia yang
diungkapkan melalui media (gerak, rupa, bunyi,
akting, vokal, kata-kata) yang berirama (aturan)
dan indah’ (Wido. 2005: 2). Kesenian Tahlil
nampaknya dapat memenuhi kreteria tersebut.
Sebab jelas, bahwa tahlil hasil karya ekspresi
orang muslim Jawa, diungkapkan melalui suara
(semakin merdu semakin nikmat), syair-syair
pujian dan permohonan yang menyejukkan,
gerakan yang seirama dengan lantunan suara
sesuai dengan dinamikanya dan kesemuanya
menimbulkan kenikmatan, kekhusyukan yang
sebenarnya adalah keindahan yang hakiki.
Banyak hadits-hadits shoheh yang
menjelaskan tentang kesenian di jaman
Rosulullah Muhammad saw, bahkan beliau
sendiri menganjurkan kepada sahabatnya untuk
‘melegakan hati’ (refreshing), diantaranya
melalui kesenian. Pernyataan ini diungkapkan
dalam hadits yang diriwayatkan oleh Abu Daud

230

dari Ibnu Syihak Az Zuhri, Nabi bersabda:
“legakanlah hatimu sekali-kali” maksudnya, Nabi
menganjurkan untuk melakukan segala
perbuatan yang menyenangkan atau
memuaskan (mubah) asalkan tidak
bertentangan dengan larangan Allah. Pada
hadits lain, riwayat Imam Ahmad, Bukhori dan
Muslim dari Aisyah ra (isteri Nabi), kata Aisyah:
“aku pernah mengawinkan seorang wanita
dengan seorang laki-laki dari kalangan Anshar.
Lalu Nabi bersabda: “Hai Aisyah, tidak adakah
padamu hiburan (nyanyian) karena
sesungguhnya orang-orang Anshar senang
dengan hiburan”. Hadits ini secara tegas
memberitakan bahwa sesungguhnya Nabi
Muhammad saw. memiliki toleransi yang besar
terhadap tradisi suatu ummat/bangsa, bahkan
beliau menganjurkan membahagiakan hati orang
lain dengan memberikan kesenangannya selagi
tidak melanggar hukum syara’ sehingga
menimbulkan hal-hal yang negatif. Dalam kitab
suci Al Quran surat Al Lukman ayat 19, Allah
berfirman: “...dan lunakkanlah suaramu.
Sesungguhnya seburuk-buruk suara adalah
bunyi keledai”. Imam Al Ghozali mengambil
pengertian ayat ini dari mafhum muklalafah,
bahwa Allah memuji suara yang baik/merdu/
indah (Baghdadi, 1991: 33). Dengan demikian
jelaslah bahwa dalam ayat tersebut, Allah
menyukai keindahan (seni). Kemungkinan inilah
sebabnya bahwa segala ritual keagamaan baik
wajib maupun sunnah, selalu disertai dengan
perilaku dan bentuk-bentuk berupa simbol-
simbol (suara/bunyi, gerak, rupa dan syair atau
kata-kata) yang ‘indah’, seperti adzan, sholat,
diba’, manakib, istighotsah dan sebagainya
termasuk tahlil pada ritual kematian. Perilaku
ritual melalui keindahan (seni) ini dilakukan agar
lebih nikmat dan khusu’, sehingga perasaan
untuk berkomunikasi dengan Sang Khaliq lebih
mudah tersampai.

Memandang kesenian tahlil sebagai
tekstual dalam ilmu Antropologi biasa disebut
herminiotik, secara garis besar dapat dibedakan
menjadi 2, yaitu; (a) telaah simbolik dan (b)
telaah struktural (Ahimsa 1997:3). Sekalipun
demikian penggolongan ini tidak terlalu ketat,
karena sebenarnya cara ini digunakan untuk
memudahkan analisis, sehingga dapat
membedakan dengan baik asumsi-asumsi
dasar yang melandasinya. Di dalam analisis

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 5



Soerjo Wido Minarto : Tahlil Sebuah Seni Ritual Kematian pada Kepercayaan “Islam Jawa"

tekstual tahlil ini, keduanya akan melebur
menjadi satu kesatuan yang saling mengisi. Di
dalam menganalisis tekstual kesenian tahlil ini,
penulis menggunakan teori struktural ‘Levi
Strauss’, yang intinya bahwa struktur adalah
model yang dibuat untuk memahami atau
menjelaskan gejala kebudayaan yang
dianalisisnya, yang tidak ada kaitannya dengan
fenomena empiris kebudayaan itu sendiri, dan
merupakan relasi-relasi yang berhubungan satu
sama lain yang saling mempengaruhi, atau
struktur adalah relations of relations atau sistem
of relations (Strauss, 1963 dalam Ahimsa, 2001:
61-63) dalam analisis struktural, struktur ini
dibagi menjadi dua macam, yaitu: pertama;
struktur lahir atau struktur ‘luar’ (surface
structure), dan struktur batin atau struktur
‘dalam’ (deep structure). Mengingat amat
luasnya teks dalam tahlil, maka dalam paparan
ini akan dibatasi hanya pada makna bilangan hari,
makna sebagian kecil mantra, makna keindahan
lagu, gerak dan perilaku penyertanya.

Adapun struktur luar tahlil (surface
structure) yang biasa dilakukan dalam ritual
kematian adalah sebagai berikut.

1. Pra Tahlil

Para jamaah (peserta) datang dengan
uluk salam: assalamualaikum (semoga kalian
semua selamat) yang disambut oleh tuan rumah:
waalaikum salam (dan semoga selamat juga
untuk kalian) dilanjutkan dengan bersalam-
salaman. Jika sudah banyak tamu, yang datang
belakangan disamping bersalaman dengan tuan
rumah, juga manyalami tamu-tamu yang datang
duluan, kemudian duduk melingkar di atas tikar
atau karpet. Perilaku tersebut memiliki makna
(deep structure) bahwa uluk salam adalah
mendoakan selamat kepada semua yang
mendengar ucapan assalamualaikum, tersebut.
Pengertian selamat disini bukan sekedar
terhindar dari marabahaya saja, tetapi selamat
untuk fisik dan rohani (hati), maka dilengkapi
dengan berjabat tangan (saling mengiklaskan
dan menyambung ikatan hati atau lazim disebut
silaturahmi). Artinya selamat ini adalah harapan
untuk dihindarkan dari gangguan/marabahaya
fisik dan rohani (termasuk selamat dari
perbuatan dosa), baik didunia maupun di akherat
yaitu terhindar dari siksa api neraka. Karena
begitu vitalnya makna ‘selamat’ ini, maka
diwajibkan menjawab bagi yang mendengar uluk

Volume 9 No. 2 Desember 2011

salam, dan ada do’a khusus yang dianjurkan
agar manusia selamat, yaitu donga slamit.

2. Pelaksanaan Tahlil

Prakata pembukaan, berisi ucapan
terima kasih dari tuan rumah atau yang mewakili
dan menyampaikan maksud diadakannya ritual
tahlil ini untuk mendoakan almarhum/
almarhumah siapa dan hari ke berapa (3, 7, 40,
100, 1000 hari atau peringatan meninggal tahun
ke berapa). Menurut kepercayaan Jawa angka-
angka pada bilangan hari tersebut, merupakan
angka-angka sakral atau wingit, maka
keberadaannya selalu terkait dengan hidup dan
kehidupan manusia.

Bilangan ‘tiga’ melambangkan cahaya
kehidupan, nur cahya, nur rasa dan nur buat
(penjelasan Hartono tokoh rohaniwan Jawa
aliran Sapta Darma, diijinkan dikutip). Oleh
karena itu, orang mati setelah dibungkus kain
kafan diikat 3 bagian yakni bagian atas kepala
(nur cahya), bagian tengah-tengah/badan (nur
rasa) dan di bawah kaki (nur buat). Disamping
itu, orang mati pada hari ke 3 merupakan awal
berpisahnya 3 anasir dalam kehidupan manusia,
yaitu raga nyawa lan sukma. Raga adalah
wadah/fisik, nyawa adalah power/penggerak
hidup seperti bernafas, bergerak, berasa indrawi,
dan sukma adalah inti dari kehidupan, yaitu ‘aku’
yang mengatakan ‘ada’'nya sifat dan dzat.
Dengan demikian manusia dikatakan hidup yang
‘normal’ selalu terdiri dari tiga kesatuan raga
nyawa lan sukma. Manusia tidak dapat hidup
dialam dunia tanpa raga, sekalipun nyawa dan
sukma bersatu. Manusia tidak dapat dikatakan
hidup normal jika hanya terdiri dari raga dan
nyawa saja. Sebab bisa jadi manusia masih
bernafas, tetapi tidak bergerak atau bereaksi,
seperti orang koma, sekaratul maut, atau
bereaksi yang tidak terarah seperti orang gila,
orang kalap (intrance). Oleh karena inilah dalam
ritual orang Jawa ada istilah ngrogoh sukma,
yaitu fisik dan nyawanya berada di suatu tempat
sedangkan sukmanya berkeliaran kemana-
mana. Dengan demikian sukma ada jika ada
wadah dan penggeraknya. Tidak akan terjadi
sukma dan raga menyatu tanpa nyawa.
Peristiwa awal berpisahnya tiga anasir inilah
yang ditandai dengan ritual agar perjalanan
masing-masing anasir ini dapat selamat
menempuh tujuannya masing-masing yang

231

Unfiled Notes Page 6



GEJAR st e Bt

harapannya menuju Sang Halig. Oleh karena
masih awal perpisahan ini, sering orang
mengatakan yang sudah meninggal pulang dan
yang ditinggalkan masih sering bermimpi
ketemu disebabkan belum sepenuhnya ‘sukma’
iklas berpisah.

Tujuh hari orang meninggal atau lazim
disebut pitung dinane. Tujuh hari ini ditandai
dengan ritual, sebab bilangan ‘tujuh’ dalam Islam
khususnya ‘Islam Jawa’ (Woodward, 2004: 364)
amat penting. Bilangan tujuh tersebut memiliki
kekuatan dan kedudukan secara khusus.
Seperti ayat pitu yaitu sebutan sebuah surat
dalam kitab suci Al Quran, yaitu surat Al Fatehah
yang jumlah ayatnya ada tujuh. Surat Al Fatehah
ini amat pentung kedudukan maupun fungsinya.
Contonya setiap sholat salah satu syarat sahnya
adalah membaca Alfatehah, setiap do'a /
permintaan afdo/ (keutamaan)nya diawali dan
ditutup dengan membaca Al Fatehah. Bahkan
surat Al Fatehah ini dapat berdiri sendiri sebagai
sebuah do’a khusus (mantra) untuk keperluan
yang khusus pula termasuk pula dalam setiap
ritual kematian selalu dibacakan ayat pitu ini.
Disamping itu, angka tujuh terletak pada jumlah
hari dalam satu minggu, secara fisik manusia
yang telah meninggal dalam waktu tujuh hari
jasat mulai pecah, anasir-anasir fisik sudah
menutup, sukma mulai menjauh dari yang
ditinggalkan, sekalipun hasrat ‘pulang’ masih ada,
namun sudah belajar ‘nglilakake’ (merelakan/
mengikhlaskan).

Empat puluh hari, bilangan ini merujuk 5
x 8 dimana 5 adalah gambaran sedulur 4, 5
pancer yaitu kesatuan empat nafsu (amarah,
aluwamah, sufiyah dan mutmainnah) dengan
‘aku’, sedangkan 8 adalah bilangan windu. Waktu
40 hari ini jasad manusia sudah mulai hancur
menyatu dengan tanah kecuali tulang dan
sukma juga mulai melupakan, sekalipun
sesekali masih inguk-inguk (mengamati dari
jauh) yang kadang-kadang datang dalam mimpi,
sedang yang ditinggalkan sesekali masih teringat
bahkan ada rasa kerinduan.

Seratus hari adalah batas perpisahan
yang sesungguhnya, sehingga setelah lewat 100
hari umumnya yang ditinggal sudah melepaskan
dan sukma sudah benar-benar meninggalkan
jasad. Pada waktu ini jasad manusia kecuali
tulang sudah benar-benar menyatu dengan
tanah. Umumnya jika sudah 100 hari yang hidup

232

sudah menemukan jawaban dari berbagai
pertanyaan yang diberikan oleh orang yang akan
meninggal, misalnya kenapa meninggal di sini,
kenapa yang merawat saya dan seterusnya.
Pindhak 1, pindhak 2, yaitu peringatan satu tahun
atau 2 tahun semenjak meninggal untuk
mengingatkan menuju 1000 hari.

Batas akhir kesempurnaan orang mati
adalah 1000 hari, pada waktu ini jasad dianggap
sempurna menyatu dengan tanah, sukma sudah
tenang di alam penantian. Maka bagi orang Jawa
jika sudah lewat 1000 harinya, dikatakan wis intek
slamitane, karena seluruh jasat sudah lebur dan
menyatu dengan tanah. Secara umum,
manusia yang meninggal sudah lebih dari 1000
harinya, sudah tidak lagi disinggung-singgung,
kecuali jika dia memiliki keistimewaan yang
hebat, sepertiilmunya bermanfaat, amalannya
yang soleh, atau anaknya yang baik-baik semua
sehingga dikenang orang. Atau sebaliknya
karena super negatifnya, sehingga dicaci orang.

Pambacaan surat Yasiin (83 ayat) boleh
ada boleh tidak. Inti dibacakannya surat Yasiin
ini agar arwahnya tenang menghadap Allah dan
iklas untuk menerima segala perbuatanya di
dunia.

Pembacaan ritual tahlil yang dipimpin
oleh seorang imam tahlil diutamakan yang
bersuara bagus, kharismatik dan dihormati
masyarakat sekitarnya, serta pengucapan lafal
bahasa Arabnya fasih. Hal ini disyaratkan oleh
Jjamaah (kelompok), sebab imam merupakan
‘panutan’ yang dicontoh dan ditaati oleh
Jjamaahnya. Jika imam suaranya tidak merdu,
maka akan mengurangi kekhusukan dan
kenikmatan ritual, demikian pula jika imamnya
tidak fasih, maka dalam hati jamaahnya merasa
kurang ‘pas’.

Di dalam ritual tahlil, tidak ada struktur
baku yang harus ditaati. Sekalipun banyak buku
saku tuntunan tahlil, namun banyak sekali
perbedaan-perbedaannya, sehingga tidak
semua jamaah/kelompok/daerah mau
menggunakan tuntunan buku saku tersebut. Ada
sebagian kelompok yang struktur bacaan ritual
tahlil ini diawali surah Al Fatihah kemudian
langsung kalimat tahlil laailaaha illallah dan pada
akhir bacaan ritual adalah Al Ikhlas surat Al
Falaq, surat An Nas dan ditutup dengan do’a.
Namun demikian di Malang, umumnya bacaan/
mantra dalam ritual tahlil diawali dengan surat

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 7



Soerjo Wido Minarto : Tahlil Sebuah Seni Ritual Kematian pada Kepercayaan “Islam Jawa"

no. 1 dalam Al Quran, yaitu surat Al Fatihah
dengan suara pelan dan lagunya bebas
walaupun ada beberapa daerah yang dituntun
oleh imam. Surat ini wajib dibaca dalam acara
riual apa saja, karena surat alfatihah ini isinya
merupakan ‘abstraksi’ dari segala permohonan
dan ucapan syukur, dilanjutkan dengan suratAl
lkhlas (3x atau 11x, atau 40x), surat Al Falaq,
surat An Nas masing-masing sekali atau 3 kali.
Kemudian mengulangi surat Al Fatihah
dilanjutkan awal, pertengahan dan akhir surat Al
Baqoroh, membaca sholawat nabi, membaca
istighfar (astaghfirulla hal ‘adzim) 100x baru
membaca kalimat tahlil: laailaaha illallah 100x.
dilanjutkan membaca tasbih (subhanallahi
wabihamdihi, subhanallaahil ‘adzim) 10x
dilanjutkan membaca solawat dan diakhiri
membaca do’a khusus tahlil. Dengan demikian,
inti dari bacaan tahlil adalah /aailaaha illallah. Ini
sesuai dengan firman Allah dalah Al Quran, yang
berbunyi afdul dzikkri fa'lam annahu laailaaha
illallah ( sebaik-baik orang ingat (dzikir) kepada
Allah adalam mengucapkan kalimat /aailaaha
illallah (penjelasan KH. Abdul Qodir, da'i dari
Lawang Malang yang juga pengasuh tetap
Mimbar Agama Islam di TV3 Malaysia setiap 3
bulan sekali, diijinkan untuk dikutip). Setiap surat
atau ayat-ayat yang dibaca memiliki lagu
tersendiri, irama yang berbeda dan dinamika
bunyi yang bervariasi. Lebih-lebih bacaan
mantralayat yang diulang-ulang hingga ‘intrance’
dan menimbulkan rasa ‘nikmat” dan tertanam
keyakinan bahwa tujuannya tersampai, serta
merasa berkomunikasi langsung dengan
halignya. Contohnya pembacaan istighfar
(permohonan ampun kepadaAllah) yang diulang
100 kali. Sesuai dengan isinya, yaitu
permohonan ampun kepada-Nya, maka
suasananya sedih dan iramanya sedikit lambat.
Selaras dengan suasana dan irama tersebut,
maka gerakannya pun juga menyesuaikan
sambil menggoyangkan badan dan atau
menggerakkan kepala ke kanan dan ke kiri
seirama dengan lagu. Berbeda dengan
pembacaan kalimat tahlil yang isinya ikrar bahwa
tidak ada Tuhan selain Allah. Pembacaan ayat
ini bersuasana yakin dan semangat, maka
lagunya tegas, iramanya sedikit meningkat,
demikian pula gerakannya yang didominasi
gerakan kepala menoleh kanan dan Kiri,

Volume 9 No. 2 Desember 2011

sedangkan badan cenderung diam atau
mengimbangi gerak kepala dan jari-jari tangan
ikut menghitung, atau menghitung dengan
tasbeh. Sementara itu untuk menambah
kenikmatan dan kekhusukan, mata dipejamkan
atau diantara memejam dan membuka (Jawa:
ngrangin).

Do’a untuk mengahiri bacaan ritual tahlil
ini dibacakan do’a, umumnya dilakukan oleh
imam tahlil atau diserahkan kepada yang
dianggap tua baik usia maupun ilmunya. Secara
umum lagu bacaan do’a adalah datar tanpa
dinamika, walaupun ada beberapa yang
membacakan do'a dengan dilagukan. Jika
pembaca do'a suaranya merdu dan lagunya
‘enak’, maka akan membawa kenikmatan
tersendiri, bahkan bisa menangis yang meng-
amini. Namun jika tidak, lebih baik tidak berlagu,
datar tetapi jelas bacaannya dan melemahkan
suaranya. Tanpa diperintah, secara
konfensional, jika dibacakan do'a, semua jamaah
akan menggerakkan tangannya ke atas sambil
menengadahkan ke lagit. Sedangkan gerak
kepalanya sesuai dengan kenikmat-yakinan
masing-masing, ada yang mendongak keatas,
ada pula yang malah menunduk. Jika intrace
dalam do’a, maka dapat dipastikan
memejamkan mata bahkan sambil melelehkan
air mata (Hadi, 2005: 5 — 28). Namun jika rasa
tidak nikmat dan tidak tersentuh kalbunya, maka
do'a hanya sebagai pelengkap saja dan
cenderung tidak mengacuhkan (sekalipun
perilakunya sama dengan yang lain) namun
cenderung ingin segera selesai.

Tata busana yang dikenakan di dalam
ritual tahlil, umumnya menggunakan kopyah
hitam atau putih, berbaju takwa (baju muslim
laki-laki), berkain sarung atau bercelana panjang.
Sekalipun warnanya suka-suka, namun
modelnya hampir semua sama. Pemakaian
baju takwa tersebut merupakan lambang bahwa
jika orang hidup menginginkan kebahagiaan di
dunia dan akherat, maka pakailah ‘baju takwa'.
Maksudnya adalah, pakaian orang hidup ada
dua macam, yakni pakaian raga adalah busana,
dan pakaian hati/jiwa adalah iman dan taqwa.
Keduanya harus selaras, sehingga yang di luar
(raga) mencerminkan apa yang ada di dalam
(hati/jiwa). Hal ini sinkrun dengan pepatah
bahasa Jawa (unen-unen): ajining raga saka

233

Unfiled Notes Page 8



GEJAR st e Bt

busana, ajining diri saka lathi, (kehormatan raga
karena busana, kehormatan harga diri karena
ucapan).

Kesenian Tahlil sebagai Konteks

Tahlil sebagai suatu gejala sosial yang
muncul dalam konteks tertentu memiliki
hubungan dengan berbagai fenomena lain dalam
kehidupan masyarakat, seperti aktivitas politik,
pariwisata, ekonomi, teknologi, ekologi, berbagai
kondisi perubahan yang tengah terjadi dan lain
sebagainya. Karena keterbatasan waktu, maka
pembahasan konteks ini akan fokuskan pada
keterkaitan antara seni ritual tahlil dengan politik,
ekonomi, dan pariwisata.

1. Tahlil dan Politik

Telah dijelaskan di atas, bahwa seni ritual
tahlil adalah rangkaian upacara ritual kematian
bagi orang Jawa yang beragama Islam. Namun
tidak semua yang beragama Islam
melaksanakan ritual tahlil karena ada beberapa
faham/aliran yang tidak memperbolehkannya
dengan alasan bid’ah atau mengada-ada.
Kelompok yang melaksanakan upacara tahlilini
adalah aliran Nahdlatul Ulama (NU), mereka

mengklaim kelompok “ahlus sunnah wal jamaah”

(kelompok pengikut perilaku Nabi Muhammad
saw) yang mengikuti jejak Wali Sanga. Semula
tahlil hanya dikhususkan sebagai acara ritual
kematian, pada suatu ketika ada ritual tahlil tetapi
tidak ada imamnya karena semu a tidak hafal
bacaannya. Maka kemudian timbul gagasan
untuk melatih hafalan bacaan tahlil, dibentuk
kumpulan tahlil yang dilaksanakan seminggu
sekali, umumnya hari Kamis malam Jumat.
Perkembangan berikutnya, tahlil merupakan
organisasi massa yang bergerak di dalam
bidang kerohanian Islam dibawah naungan
organisasi yang lebih besar yaitu Nahdlatul
Ulama.

Nahdlatul Ulama adalah kelompok sosial
keagamaan yang memiliki paham tertentu dan
memiliki massa dan penganut yang paling besar
di negeri ini. Sebagai organisasi sosial
keagamaan (walaupun secara terselubung
berfungsi sebagai organisasi masa politik), tidak
mengeluarkan kartu anggota. Oleh karena itu,
untuk menjadi pimpinan organisasi di tubuh NU
tidak perlu mendaftarkan diri sebagai anggota,

234

cukup seseorang sebagai ketua/pengurus tahlil
sah sebagai anggota NU dan berhak dipilih dan
memilih. Kenapa demikian? Karena seni ritual
tahliltelah menjadi budya dan identitas NU. Oleh
karena itu, tidak terlalu sulit untuk
mengumpulkan massa NU, tidak terlalu sulit
untuk menyampaikan program-program NU,
cukup melalui jamaah tahlil. Bahkan dalam
daerah tertentu, untuk mengundang warga rapat
RT/RW merasa kesulitan, tetapi tanpa diundang
jika jadwal tahlil yang dating selalu penuh. Maka
untuk menyampaikan program RT/RW dan
pengumuman pemerintah lebih efektif melalui
jamaah tahlil.

Kiranya telah dipahami bersama, bahwa
NU bukan organisasi sosial politik, tetapi
memiliki anak kandung parati politik, yaitu Partai
Kebangkitan Bangsa (PKB). Karena tahlil milik
NU dan PKB juga anaknya NU, maka untuk
kampanye sangat efektif melalui tahlil.

2. Tahlil dan Ekonomi

Pelembagaan kesenian tahlil di dalam
masyarakat sebagai suatu perkumpulan
aktivitas patembayan, yaitu bersifat kerukunan,
kekerabatan sosial yang bersifat keagamaan.
Perkumpulan-perkumpulan semacam ini, sering
disebut ‘majelis ta’lim’ (forum peningkatan ilmu
agama untuk meningkatan keimanan).
Pelaksanaan aktivitas pelembagaan tahlil ini
berupa pertemuan secara rutin seminggu sekali
(ditambah dengan insidental) dengan tempat
berpindah-pendah dari rumah ke rumah untuk
melaksanakan tahlilan. Semula masing-masing
anggota membayar iuran sekedarnya untuk
beaya konsumsi. Dalam perkembangan
berikutnya, iuran ini berubah menjadi arisan
antar anggota. Dimana yang mendapat arisan
dipotong sebagian untuk organisasi dan wajib
ketempatan acara tahlilan. Semakin lama dana
organisasi semakin besar. Kemudian
dipinjamkan kepada anggota tanpa bunga, tetapi
memberikan sodakoh (semacam bunga
sekedarnya). Lama kelamaan menjadi koperasi
yang bersifat simpan pinjam bahkan menjadi
koperasi primer bagi anggotanya. SHUnya
sering tidak dibagikan melainkan digunakan
untuk rekreasi spiritual (umumnya ziarah ke
makam ulama/wali) yang dilaksanakan rutin
tahunan.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Unfiled Notes Page 9



Soerjo Wido Minarto : Tahlil Sebuah Seni Ritual Kematian pada Kepercayaan “Islam Jawa"

3. Tahlil dan Pariwisata

Tahlil yang sudah jelas milik kelompok
Nahdlatul ulama, sering dimanfaatkan oleh
“otoritas spiritual”, seperti ulama-ulama ‘besar’
umumnya kyai kharismatik. Jika kyai kharismatik
ini meninggal dunia, maka sanak keluarga
maupun murid-muridnya selalu memperingati
dengan istilah ‘khaul’yang rutin setiap tahun dan
dilaksanakan secara besar-besaran sesuai
kharismanya. Salah satu contoh adalah khaul
guru besar Prof. Dr. Syeh Abdullah Bil Fagih bin
Syeh Abdul Qodir yang diperingati setiap tahun
dan selalu dihadiri santri-sntrinya seluruh
Indonesia bahkan ada yang dari mancanegara.
Salah satu acaranya adalah tahlil akbar. Karena
pelaksanaannya rutin dan dihadiri ribuan orang,
maka oleh dinas pariwisata acara tersebut
menjadi agenda wisata.

Kesimpulan

Pembahasan ini masih memerlukan
diskusi yang panjang sehingga menemukan
manfaat dalam kehidupan masyarakat.
Pembahasan tentang teks dalam konteks
ternyata dapat melihat secara holistik sebuah
fenomena seni, yang berkembang di masyarakat
dan dapat bermanfaat sebagai pendalaman ilmu
maupun realitas sosial.

Kepustakaan
Abdullah, Taufik. 1980/1981. Disekitar

Komunikasi limu dan Seni. Analisis
Kebudayaan 2: 8- 12.

Volume 9 No. 2 Desember 2011

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. 2001. Strukturalisme
Lavi — Staruss, Mitos dan Karya
Sastra. Yogyakarta: Galang Press.

. 1997. Sebagai Teks dalam
Konteks. Seni dalam Kajian Antropologi
Budaya. Makalah Seminar Wacana
Seni Abad XXI. Diselenggarakan oleh
Majalah Seni di Yogyakarta, 26 Juli
1997.

Baghdadi, Al Abdurrahman. Seni Dalam
Pandangan Islam (seni vokal, musik
dan tari) Jakarta: Gema Insani Press.

Hadi, Sumandiyo. 2006. Seni Dalam Ritual
Agama. Yogyakarta: BUKU PUSTAKA.

Hadi, Sumandiyo. 2005. Sosiologi Tari Sebuah
Telaah Kritis yang Mengulas Tari

dari zaman ke zaman: primitif,
tradisional, modern hingga
Kontemporer. Yogyakarta: BUKU
PUSTAKA.

Minarto, Soerjo Wido. 2005. Pengetahuan Dasar
Tari Drama. Malang: Universitas
Kanjuruhan.

Woodward, Mark. 2004. /slam in Java:
Normative Piety and Misticism
(diterjemahkan oleh Harius Salim:
“Islam Jawa: Kesalehan Normatif
versus Kebatinan”).Yogyakarta: LKiS
cetakan ke 2: 364.

Unfiled Notes Page 10



