PERTUNJUKAN TAYUB SEBAGAI SARANA RITUAL
PERNIKAHAN DI TUNJUNG SEMI MLALE JENAR SRAGEN

Eko Wahyu Prihantoro

Jurusan Seni Tari
Fakultas Seni Pertunjukan IS| Surakarta

Abstract

Miale Village, Sub District Jenar, District Sragen has a unique tradition, namely a ritual
conducted by a local community. This ritual is held to celebrate a wedding ceremony by
performing Tayub. This research aims to: a) describe the wedding ceremony at Mlale Village by
performing Tayub as its ritual means, b) interprete the meaning of movements and melody
(gendhing) in Tayub dance. The style of this research is interpretative description of a qualitative
nature. The first step in this research is data collection through field study, observation,and
interviews, and the second step is data processing by analyzing qualitatively the form, function
and meaning. Those steps are applied consecutively beginning from reduction, data reformation
or display, and ending in conclusion. This research uses a holistic approach involving all
aspects in performing art. The research results show that the performance is meant as a
gratitude and request to God hoping that wedding will last eternally, and be blessed, be
protected against disturbance, be granted all desire, have a child and happiness.

Key words : ritual, Tayub, meaning, Sragen
Pengantar

Tayub dari kata bahasa Jawa jarwodhosok “ditata kareben guyub” (diatur agar supaya
bersatu). Seorang penari tidak asal berani masuk di arena pertunjukan dan berani menggoda
penari, tetapi harus tertib, yaitu harus secara bergilir sesuai undangan atau nomor kursinya
masing-masing agar tidak saling berebut (Hartono, Jawa Anyar, Nomor: &/lll, edisi 20 April — 4
Mei 1995:6).

Pengertian Tayub, yaitu tarian yang dilakukan oleh para laki-laki dan perempuan dengan
iringan gamelan dan tembang, biasanya untuk meramaikan pesta perkawinan, dan sebagainya
(Anton M. Moeliono, dkk., 1989:909). Pengertian Tayub, yaitu seni pertunjukan yang
menggunakan tari, tledhek dan minuman keras (Mardi Warsito, 1978:355).

Tari Tayub di Desa Miale, Kecamatan Jenar, Kabupaten Sragen merupakan sarana
ritual dalam rangka upacara pemnikahan warga masyarakat setempat. Tari Tayub merupakan
bagian dari upacara yang dipercaya akan mendatangkan angsar yang baik bagi keluarga yang
mempunyai hajad. Dalam Tari Tayub terdapat kekuatan magis yang dilambangkan dengan
penari pertama laki-laki bersamna-sama menari Tayub wanita. Hubungan penayub dengan
penari Tayub sebagai ilustrasi hubungan antara kekuatan adikodrati dengan bumi. Hubungan
yang magis dipercaya akan menumbuhkan kesuburan bagi pengantin yang sedang
melangsungkan pernikahan. Sebagai ritual tidak melibatkan para tamu undangan untuk
melakukan saweran. Beberapa tamu yang ikut menari menjadi bagian dari upacara ritual.

Permasalahan yang menarik untuk dibahas adalah a). Bagaimana makna bentuk
upacara ritual yang menggunakan Tari Tayub sebagai sarana ritual?, b). Bagaimana makna
gerak dan gending yang digunakan dalam Tari Tayub?. Karakter budaya tradisi masyarakat

Unfiled Notes Page 1



setempat dapat hidup rukun, gotong-royong, bahu-membahu, saling menghormati dan saling
menghargai sesama, dicerminkan dalam kesenian Tayub.
Metodologi

Pertunjukan Tayub untuk kepentingan ritual memiliki persyaratan khusus diantaranya;
pertama, dipilih hari yang tepat; kedua, para penari telah terbiasa dengan laku tirakat, ketiga,
tempat yang tertentu; keempat, penonton dan undangan sebagai jema’at pengikut upacara
ritual; kelima, terdapat sesaji dan doa (Soedarsono, 1999:192-193). Soemaryatmi menyebutkan
sepuluh persyaratan dalam kegiatan upacara ritual yang melibatkan kesenian rakyat. 1).
Berhubungan dengan kekuatan gaib, 2). Tempat tertentu dan terpilih, 3). Para pelaku tertentu
dan terpilih, 4). Waktu tertentu dan terpilih, 5). Kelengkapan/sajen sangat penting, 6).
Pelaksanaannya cukup rumit, 7). Berhubungan dengan hari, tokoh, desa, aktivitas,
kepercayaan, 8). Peran pemimpin/dukun sangat penting, 9). Bersifat musiman dan 10). Turun-
tumurun (2011:139).

Untuk memperoleh data dilakukan dengan pengumpulan data. Pengumpulan data
dilakukan dengan observasi. Didalam dan diluar kelas observasi berlangsung dengan dua cara
yaitu observasi langsung dan tidak langsung. Obsevasi langsung peneliti juga adalah tamu
undangan sebagai penari Tayub sehingga observasi partisipan (Kutha Ratna, 2010: 219-220).
Observasi tidak langsung melalui pengamatan audio visual yang dibuat oleh penyelenggara
perhelatan. Pengumpulan data juga melalui wawancara. Wawancara dilakukan baik terhadap
penari Tayub, pengrawit, penganten, dan tokoh masyarakat setempat. Oleh karena peneliti
juga adalah peneliti yang sedang melakukan penelitian maka wawancara dapat dilakukan
secara efektif. Tujuan wawancara adalah untuk menemukan berbagai persyaratan, bentuk
pertunjukan, dan makna ritual. Studi pustaka beberapa buku yang mendukung di antaranya
Tayub di Blora Jawa Tengah Pertunjukan Ritual Kerakyatan yang ditulis oleh Sri Rochana
Widyastutiningrum (2007). "Penari Tayub Sebagai Dukun Dalam Ritus Bersih Desa di
Jogowangsan, Purworejo, Jawa Tengah” oleh Sutarno Haryono (2002). Analisis data
dilakukan dengan tekhnik analisis bentuk, fungsi dan makna ritual dan pertunjukan
(Kuntharatna 2010: 345).

Sesaji

Sesaji dalam pertunjukan Tayub di dukuh Tunjungsemi, Kalurahan Mlale, Kecamatan
Jenar, Kabupaten Sragen adalah sebagai berikut: 1) Nasi tumpeng kecil, 2). Srundeng, 3).
Telur goring, 4). Jadah, 5). Wajik, 6). Jenang,7). Pisang raja 2 sisir, 8). Kerupuk, 9).
Rengginang, 10). Kelapa, 11). Ketupat, 12). Gula Jawa, 13). Lepet, 14). Kinangan yang terdiri
atas sirih, gambir, injet dan tembakau, 15). Gecok bakal terdiri atas ampo, uang receh, tempe,
bawang, Lombok, sirih, rokok, 16). Bunga papaya, 17). Daun girang, 18). Kain kafan, 19).
Dawet, 20). Rujak degan, 21). Sayur bening, 22). Kendhi, 23). Jodhogan, 24). Bantal, 25).
Klasa Bangka (tikar kecil dari daun kelapa), 26). Sarahan (uang tebusan ketika ada kekurangan
jumlah sesaji) (Lasiyem, wawancara 11 September 2012).

Semua sesaji diletakkan di depan pengrawit di antara panggung pentas dengan
seperangkat musik karawitan. Doa yang lantunkan oleh sesepuh masyarakat merupakan
ungkapan permohonan kepada kekuatan adikorati agar pertunjukan Tayub berjalan dengan
lancar tanpa hambatan, penonton dan kekuatan yang berada disekitarnya merasa senang dan
tidak mengganggu ritual. Adapun doa-doa terdiri atas:

Doa Al-Fatihah:

Bismillah hirokhman nirokhim.

Alhamdullilahi robil alamin

Arokhmani rokhim

Maliki Yaumidhin

lya Khana budhu wa iya khanastain

Unfiled Notes Page 2



Ikhdinashirathal mustakhim

Shirathaladibi anamtha alaizim

Ghoiril madhubi alahihm

Waladholin

Amin.

Alahuma sholiala Muhammad wa ali ala Muhammad

Khama Sholaitha ala Ibrohim waaliala Ibrohim.

Inaka Hamidhun majid.

Allaahummagh firlii dzunubi wali waalidayya warhamhumma kamaa rab bayaani shahiira,
walijamii * ilmukminiina wal mu'minaat wal musliminiina wal mu’'minaat wal muslfimiina wal
muslimaat, al ahyaa-iminhum wal amwaatwataabi’bainanaa wabainahum bil khairaat.
Rabbigh fir warham wa anta khairur Raahimiin, walaa haula walaa quwwata illaa billaahil’
aliyyil adhiim (Hafidz Bahtiar, Risalah Doa Mujarab: 213).

Doa Untuk Pengantin
Baaraka’ allaahu laka wa baa raka ‘alaika wa jama’ baina-kumaa fie chair
(Artinya Semoga Allah memberkati engkau dan menyatukan kamu dalam kebaikan).

Allahumma innie as‘alukal-fauza indal gqadlla wa mana zilas syuhadaa'u
wa alsyassyuadaa wannashra'ala-a'daa

(artinya Ya allah aku minta kepada engkau kebahagiaan di muka pengadilan dan tepat
orang-orang yang mati sahid dan penghidupan orang-orang yang bahagia dan
pertolongan yang mengatasi musuh).

Alhamdu lilahil-idzi bini’'matihie tatimmusshaalihaat.
(Artinya: puji bagi Allah, yang dengan ni'matnya menjadi sempurna kebaikan)

Doa sapujagat.

Robhana atina fidunia hashanah

Wabil akhiroti hasanah

Wakina adzabanar.

Subhanarobiliyati wasalamursalin walhamdullillahi robil alamin.

Urutan Pertunjukan

Pelaksanaan pertunjukan Tayub dilakukan dengan cara memilih atau menunjuk para
tamu oleh seorang pemandu yang disebut Pramugarn Beksa. Pramugari berarti orang yang
meladeni, beksa adalah tari. Pramugari beksa bertugas menunjukkan dan menghantarkan
ledhek untuk memilih, mendekati para tamu yang akan menari. Sebagai tanda seseorang akan
melaksanakan beksa/menari yaitu setelah ledhek memberikan Sampur.

Memilih tamu diawali dengan berdasarkan strata sosial yang berlaku didaerah setempat.
Tamu yang dianggap memiliki strata sosial tinggi adalah  berdasarkan jabatan yang
berhubungan dengan kepemerintahan atau usia. Ada juga tokoh masyarakat yang dianggap
memiliki kekuatan pengaruh pada masyarakat. Sebagai batasan untuk menunjukan stratasosial
dapat dilihat dari tempat duduk tamu. Tamu yang memiliki strata sosial tinggi akan didudukan
oleh among tamu di tengah bagian belakang tempat diadakan pertunjukan. Adakalanya tempat
duduk tamu kehormatan berada di bawah talang rumah induk.

Para pelaku Tayub sebagai As/poros disebut penglaras akan berhadapan langsung
dengan dua penari wanita yang disebut Ledhek, sedangkan yang lain dua penari pria di
belakang penglaras disebut pengarih dan dua pria dibelakang Ledhek disebut penglarih.

Unfiled Notes Page 3



Disebut Penglaras karena seorang penari ini melaksanakan tugasnya / menari dengan
menggunakan satu vokabuler gerak tari alus gaya Surakarta dengan nama Sekaran Laras
Tayub. Penglaras adalah implementasi dari pribadi manusia. Jika pendapat lain sesuai dengan
anasir manusia disebut pancer. Kamus bahasa jawa menyebut pancer bersinonim dengan
panjer/ punjer berarti tengah atau pusat.

Ledhek, dua penari wanita yang formasinya berjajar di depan penglaras. Ledhek asal
kata leledo yang berarti menggodha. Sesuai dengan tugas yang tersirat pada penari wanita
adalah dimaknai sebagai penggoda pribadi manusia atau nafsu.

Dua penari pria di belakang penglaras disebut Pengarih. Pengarih berarti penasehat.
Tugas yang diemban pengarih secara nyata adalah memberikan nasehat kepada penglaras.
Orang yang menjadi pengarih adalah teman dekat dari seorang penglaras, setidak-tidaknya
mereka sudah saling mengenal.

Penglarih, dua pria dibelakang ledhek. Penglarih dari kata nglari dapat juga diartikan
ngluri yang artinya adalah mencari. Yang dimaksud mencari disini adalah mencari solusi atau
cara agar ledhek selalu menggoda penglaras. Nafsu selalu membayangi langkah-langkah
manusia.

Tayub memiliki fungsi sosial karena pelaksanaan pentas Tayub terjadi interaksi diantara
masyarakat kalangan bawah atau rakyat dan kalangan atas atau pejabat. Hubungan harmonis
tampak ketika pejabat tampil menari para warga masyarakat yang lain melihat dan menyambut
dengan tepuk tangan seiring dengan lagu sebagai musik tari. Bentuk pelaksanaan wujud
kebersamaan disebut ngombyongi.

Berkaitan dengan identifikasi jumlah penari, sering kali segala sesuatu dihubungkan
dengan pemaknaan lambang dan simbol. Pemaknaan simbol-simbol dikaitkan dengan nama
anasir diri manusia, di antaranya adalah Mutmainah, Amarah, Sufiah dan Aluammah. Keempat
anasir ini diimplementasikan pada jumlah empat penari pria. Berdasarkan keterkaitan Tayub
dengan religiusitas di Jawa, Tayub tidak sekedar sebagai seni tari pergaulan akan tetapi
dianggap sebagai ritual.

Beberapa unsur yang berkaitan sebagai pendukung bentuk untuk menjadi satu
kesatuan, yaitu: 1). Gerak, 2). Pola Lantai, 3). Tata rias dan tata busana, 4). Iringan
pertunjukan tayub.

1. Gerak
Gerak yang dilakukan penari biasanya juga berfungsi sebagai vokalis. Gerakan yang
dilakukan tidak mempunyai urutan yang tetap, geraknya biasanya menyesuaikan dengan
irama lagunya. Di antara gerak antara lain lumaksana, ngigel, seblak sampur, ulap ulap,
ulap tawing, ukel astha.
Struktur gerak Tari Tayub sebagian besar merupakan warisan dari generasi sebelumnya.
Perkembangan gerak tari terjadi setelah penari belajar pada lembaga pendidikan formal
sehingga menambah kekayaan gerak. Terdapat perbedaan penari Tayub alamiah atau
naluriah dengan penari akademis profesional.
Sebagai pasangan penari Tayub ada pengibing. Dalam pelaksanaan gerak seorang
pengibing cenderung spontanitas dan improvisasi. Dalam Tari Tayub ritual pengibing
melakukan gerak menurut kemampuan skill masing-masing. Pengibing yang datang dari
lembaga pendidikan formal hampir semua gerak yang dilakukan mengikuti tari gaya
Surakarta, seperti misalnya lumaksono, besut, tanjak, sabetan, srisig dan nayung.

2. Pola lantai
Pola lantai atau lebih dikenal desain lantai adalah garis garis dilantai yang dilalui penari atau
yang ditempati penari, atau perpindahan tempat untuk pemerataan ruang dengan cara
menari sambil melangkah untuk pindah tempat atau arah hadap. Dan perpindahan itu ada
kalanya ditentukan oleh aba aba kendang, baik itu pindah melingkar atau berpindah tempat
dengan penari yang lain (Soedarsono 1977:42).

Unfiled Notes Page 4



3. Tata Rias dan Tata Busana
Tata rias merupakan seni merias wajah dengan bahan-bahan komestika. Di dalam
pertunjukan Tayub, tata rias wajah peanari wanita adalah tata rias cantik, tata rias untuk
penari pria adalah tata rias harian. Untuk menarik perhatian penonton diperlukan sarana
make up untuk merias wajah dan busana untuk kelengkapannya. Nilai nilai keindahan
estetika dan sopan santun etika berakitan dengan budaya setempat.

4. Iringan
Iringan gending Tayub fungsinya untuk menciptakan suasana yang diinginkan serta
memberi tekanan pada gerak sehingga terasa lebih mantap. Tekanan bunyi irama gamelan
terletak pada kendang dan ricikan ricikan balungan seperti; Slenthem, Demung, dan
Saron barung.

Gending gending yang biasa digunakan adalah:

- Bentuk bentuk Gendhing Ketawang dan Ladrang untuk mengiringi beksan alusan seperti
misalnya Ketawang Puspowarno, Ibu Pertiwi, Subakastawa. Adapun gending ladrang antara
lain Asmaradono, Pareanom, dan Paculgowang

- Bentuk bentuk Gendhing Rakyat untuk mengiringi beksan gecul. Godril, Rujak Jeruk, Orek-
orek

- Bentuk-bentuk gending Ladrang Eling-eling methoke Gending Ngudang Anak merupakan
pilihan gending untuk pernikahan bagi orang tua memberikan nasehat kepada temanten
berdua dan gending kenceng untuk temantennya sendiri.

Diskripsi Gerak Tari Tayub Secara Garis Besar

1. Bagian awal
Lumaksono dengan mengikuti gending dilanjutkan seblak sampur, ulap ulap dan ulap
taweng. Gerakan diulang ulang disertai pindah gawang (penari pindah tempat dengan
penari yang lain).

2. Bagian beksan
Masuk pada beksan, penari melakukan gerak dengan spontan dan improvisasi dengan
berhadapan dengan penayub (penonton tetap ikut menari tayub), tetapi dibagian luar penari
Tayub (mengeliling), gerak menggunakan tawing seblak sampur, ula ulap dan semua itu
dimantapkan oleh iringan yang diinginkan (dalam hal ini bebas ).

3. Bagian akhir
Lumaksono hadap kebelakang kemudian putar kembali hadap depan seblak sampur
(http://central-java-tourism.com/2011)

Pilihan gendhing

Gendhing atau konser karawitan yang mengiringi pelaksanaan Tayub yang pertama
dipilih bentuk Ketawang yang dianggap mudah karena terdiri dari enam belas ketukan sehingga
jika diselaraskan dengan gerak tari diperhitungkan lebih mudah. Ketika seorang penari
meletakkan kaki kanan/tanjak tengen tepat gong empat hitungan kemudian beralih dengan
tanjak kiri. Kemudiam kembali kekanan, kembali gong lagi. Garap tabuhan yang laras atau
santai tampil karakter musik yang landai atau tenang. Pola pukulan alat musik kendang yang
monoton menghias fabuhan yang ritmis menjadi tampak seger yang bervariatif. Khusus
kendangan yang dilantunkan oleh seorang Pangrawit tidak menggunakan pola tabuhan
kendang mbalap. Hal ini tidak dipilih dengan alasan pemaknaan sajian karawitan dapat
berpengaruh pada penari, yang sudah barang tentu para penari ketika mendengar pola tabuhan
mbalap mereka akan melakukan gerak tari srisig. Mbalap berarti saling mendahului. Sangat
tidak diharapkan dalam hidup ini akan terjadi sikap lancang.

Unfiled Notes Page 5



Pola tabuhan kendang yang mungkus yang berarti membungkus atau mengemas. Rasa
gending yang landai dengan kendangan mungkus dapat membangkitkan ekspresi penari
melakukan gerakan lebih mantap atau terkesan padat dan pas. Pas atau tepat/pener
merupakan pekerjaan yang menggunakan kecermatan. Untuk membentuk sikap atau perilaku
cermat sudah barang tentu seseorang harus disiplin dan penuh perhitungan. Mendengarkan
musik sambil melakukan gerak tari dapat dilakukan dengan konsentrasi. Pembelajaran hidup
yang dapat dipetik dari ini adalah bahwa manusia dalam mengarungi kehidupannya harus
tanggap dengan situasi dan kondisi lingkungannya. Mampu membaca diri pribadi atau
kemampuannya dan selaras dengan kebutuhan yang hendak digapai.

Lantunan gending pertama dapat diselesaikan atau berubah ke gending selanjutnya
dengan memperhatikan penari penglaras jika sudah sampai pada seberang jalan. Peralihan
gending ini dinamakan nibani atau juga disebut methok yang bermaksud membuka diri.
Hakekat dari gending kedua atau gending lanjutan ini adalah terbuka atau flour. Suasana
senang karena tabuhan musiknya lebih enerjik. Berakhirnya gending kedua ditandai ketika
penglaras sudah kembali pada tempat semula.

Selanjutnya gending ayak-ayakan disajikan. Ayak —ayakan dari kata “ayak” yang berarti
menyaring. Makna yang ingin disampaikan adalah menyaring atau memilih langkah-langkah
cermat sesuai/selaras dalam kehidupan. Alunan gending ayak-ayakan ini bersamaan dengan
tugas pramugari mengantarkan ledhek memilih tamu yang akan pentas.

Untuk pelaksanaan memilih tamu diadakan selingan dinamakan Badhutan. Asal kata
badhut yang mana gerak-gerik yang dilakukan adalah lelucon/lawakan. Sedangkan pelaku yang
tampil adalah berjenis kelamin pria semua. Sambil menari mereka juga menyayi sendiri,
seringkali lagu-lagu yang ditampilkan adalah wangsalan atau sejenis pantun sindiran yang
berkarakter menggelitik.

Contoh lirik wangsalan:
1. Blek ana corone, dienteni dheglek ana bojone
(kaleng ada kecoaknya, ditunggu sambil melaras ternyata ada suaminya).
2. Ngetan bali ngulon, tiwas edan ora kelakon
(ke timur kembali ke barat, terlanjur menjadi gila tidak terlaksana niatnya)
3. Palang sepur dilumpati, ajur mumur ditekadi.
(pintu kereta dilompati, hancur lebur ditekad terus)
4. Pring garing cagak radio, manuk bethet golek plangkringan
(bamboo kering tiang antenna radio, burung betet mencari hinggapan)
5. montang-manting bojone loro, bareng kepepet golek utangan
(pontang-panting istrinya dua, saat terjepit mencari hutangan).

Bagi para pelaku, jangan jadikan tayub sebagai langkah awal kemaksiatan manusia
memburu hawa nafsu dengan hubungan negatif dengan lawan jenis. Bagi penari Tayub,
diharapkan mampu dan mau mengontrol diri sendiri atau koreksi diri.

Makna Gerak Tari

Sikap awal penari Penglaras, Ledhek, Pengarih dan Penglarih adalah berdiri tegak/adeg
Jjejeg dapat dimaknai dengan berdiri Alip. Jika dalam huruf jawa yang pertama disebut ha yang
bermakna mampu memberikan hakekat hidup vyaitu napas. Dengan bersuara atau
mengucapkan ha maka udara keluar dari tubuh bagian mulut, menunjukan secara jelas bahwa
“ha” memiliki kekuatan suara dan daya hidup.

Berdiri tegak dengan ngapurancang (tata susila budaya Jawa, tangan kiri di depan
tangan kanan dan diletakkan di antara kemaluan dan tali pusat/puser. Sikap ini sebagai
pernyataan saling menghormati karena identik dengan kalimat. Bodhone dinekek ngayun,
pintere den alingi. Makna kalimat menunjukan manusia yang akan melakukan sesuatu dengan

Unfiled Notes Page 6



sikap yang sempurna dan janganlah menyombongkan diri. Kemudian dimulai dengan
menunjukkan jempol (ibu jari) sebagai tanda bahwa di antara mereka saling menghormati
dengan mempersilahkan diri atau disebut vokabuler gerak atur-atur.

Mbesut/Besut. vokabuler gerak tari tradisi hanya digunakan pada saat awal bergerak
atau mulai menari. Mengandung makna bahwa apa yang akan dilakukan adalah dibesut
(distelika/digosok/diperhalus). Maksudnya bahwa mereka akan menyampaikan sesuatu dengan
secara halus atau samar tidak secara fulgar. Ini menunjukan bahwa vokabuler tari tayub
sebagai karya seni yang multi tafsir dari keindahannya.

Menurut M Karno KD salah seorang tokoh masyarakat di Sragen vokabuler gerak tari
Penglaras seperti yang telah diterangkan pada bagian awal menggunakan sekaran laras
Tayub. Hal itu didapat dari penjelasan empu tari gaya Surakarta Kusumatanaya ketika masih
belajar di Sekolah Seni Konservatori. Sedangkan untuk pengarnih maupun penglarih
menggunakan vokabuler gerak tari gaya Surakarta yang disebut kalang kinantang dengan
karakter gerak madya taya gagah tanggung (wawancara, 20 Juli 2012) .

Kalang kinantang berasal dari dua kata Kala dan Kinantang. Artinya Kala yaitu “saat”
atau “pada suatu saat” Kinantang/terjadi metamorphosis bahasa Tinantang yang berarti
tertantang. Maksudnya bahwa pengarih dan penglarih adalah anasir nafsu yang menantang
pribadi manusianya. Tantangan hidup seorang manusia untuk mencapai kesempumnaan cita-
cita.

Vokabuler gerak yang dilakukan oleh para penari pria tidak menggunakan junjungan
akan tetapi gerak kaki dilakukan dengan diseret atau seretan. Pelaksanaan lumaksana tidak
dengan perasaan berlebihan, dilakukan dengan sak fitahe. Makna yang diajarkan adalah
manusia hidup itu dilaksanakan dengan wajar-wajar saja. Langkah kehidupan yang wajar akan
membawa hasil kesabaran. Terkait dengan keyakinan: Innalloha maas shobirin arttinya bahwa
Tuhan akan mengasihi orang yang sabar. Orang sabar akan mensikapi hidup dengan hati-hati,
cermat dan penuh ketelitian.

Pedoman gerak tari yang disesuaikan dengan garap musik atau karawitan ada semacam
pembakuan bahwa tepat pada hitungan akhir batas rangkaian ketukan yang disebut satu gong-
an letak langkah kaki diakhiri pada kaki kanan. Gerak Tari Tayub tidak menggunakan
vokabuler srisik semacam langkah cepat/lari kecil. Cara melakukan gerakan memiliki makna
bahwa seseorang diharapkan mampu untuk melangkah atau melakukan perbuatan tidak
dengan tergesa-gesa. Artinya, merupakan pengendalian diri yang harus disesuaikan di antara
para penari. Manusia tidaklah baik memaksakan kehendak jika tidak selaras dengan kehidupan
yang nyata.

Pilihan karakter gerak madya taya mempunyai maksud bahwa manusia dalam
melampui kehidupannya dilaksanakan dengan apa adanya / lugu. Dalam budaya Jawa
miakuflumaku kanthi sak titahe. Ajaran hidup sederhana, kontrol diri dan hati-hati dapat
membentuk sikap seseorang mampu dengan warna merah dan memiliki makna emosi
/kemarahan.

Pengarih dan penglarih merupakan implementasi dari dhin manusia. Kata “dhin” yang
dimaksud adalah ego. Ego ada pada setiap jiwa manusia. Tidak berbeda halnya dengan
sebutan "aku”. Aku dalam konteks kepercayaan budaya Jawa disebut juga sedulur papat.
Sedulur papat adalah anasir manusia, secara keseluruhan tugas anasir menjaga pribadi
manusia dan menyatu atau manunggal pada setiap pribadi manusia. Dari kemanunggalan
divisualkan pada nama pemeran/ pelaku Tayub.

Kesimpulan
Pertunjukan Tari Tayub sebagai sarana Upacara Ritual pernikahan di Desa Mlale telah

berlangsung sejak berpuluh-puluh tahun. Tari Tayub pada awalnya adalah sebagai sarana
ritual. Makna Tari Tayub dipercaya oleh masyarakat akan mendatangkan keselamatan,

Unfiled Notes Page 7



ketenteraman, kebahagiaan, jauh dari marabahaya dan terhindar dari wabah penyakit.
Pertunjukan Tari Tayub untuk upacara ritual memerlukan tempat yang tepat, waktu yang
terpilih, penari yang terlatih, selalu tirakat sehingga membawa angsar yang baik dan sesaji
serta doa yang mujarab. Dalam upacara ritual pernikahan juga sebagai hiburan yang
menyenangkan, dengan menjadi penayub atau pengibing masyarakat memuaskan hatinya.
Pertunjukan Tari Tayub ritual di Mlale berlangsung pada siang hari yang mulai pukul 11.00.
Pertunjukan memiliki makna pokok yaitu sebagai rasa syukur dan memohon kepada Tuhan
yang Maha Esa agar pernikahan berlangsung abadi, mendapatkan barokah, dijauhkan dari
berbagai gangguan, terkabul semua keingian, serta mendapatkan keturunan. Pertunjukan Tari
Tayub yang telah berlangsung berpuluh-puluh tahun telah menjadi sarana ritual pernikahan,
pergaulan, persahabatan, serta memberikan hiburan.

Kepustakaan

Anton M. Moeliono, dkk, (ed.) 1989. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan-Balai Pustaka.

Hartono. 1995. Jawa Anyar, Nomor: 8/Ill, edisi 20 April — 4 Mei.
Jazuli.,, M. 2011. Sosiologi Seni, Surakarta: UNS Press.
Maleong, Lexy. J. 2007. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Nyoman Kutha Ratna. 2010. Metode Penelitian Kajian Budayadan lImu Sosial Humaniora Pada
Umumnya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

Soedarsono. 1977. Pengantar Pengetahuan dan Komposisi Tari. Yogyakarta: Akdemi Seni Tari
Indonesia.

. 1999. Seni Pertunjukan Indonesia dan Pariwisata, Bandung: Masyarakat Seni
Pertunjukan Indonesia.

Soetarno. 1998. Pertunjukan Tayub Sebagai Sarana Bersih Desa Bendosari, Gentan,
Sukoharjo. Surakarta: STSI. Press.

Subandi. 2010. “Lempokan Nyiwer Sawah Dengan Tayub Janggrungan Sebagai Sarana
Upacara Ritual Di Desa Wonosoco Undaan Kudus (kajian dari aspek Sosiologi Seni)”.
Surakarta: Laporan penelitian Mandiri.

Suharji. 2011. “Tayub Janggrungan Sebagai Sarana Upacara Lempokan Nyiwer Sawah”.
Bandung: Panggung Jurnal Seni dan Budaya, Volume, 21 No. Juli-September.

Sumandya Hadi. 2005. Sosiologi Tar: Sebuah Pengenalan Awal. Yogyakarta: Pustaka.
. 2007 Kajian Tarn teks dan konteks. Yogyakarta: Pustaka Book Publiser
Sumardjo, J. 2000. Filsafat Seni. Bandung: ITB.

Sutarno Haryono. 2002. Penari Tayub Sebagai Dukun Dalam Ritus Bersih Desa di
Jogowangsan, Purworejo, Jawa Tengah. Yogyakarta: Lentera.

Sri Rochana W. 2007.Tayub Di Blora Jawa Tengah Pertunjukan Ritual Kerakyatan. Surakarta:
IS| Press.

Suparno, T. Slamet. 2008. “Seni Produk Masyarakat ataukah Masyarakat Sebagai Produk
Seni.” (Pidato Pengukuhan Jabatan Guru Besar Bidang limu Sosiologi Seni).
Surakarta: Institut Seni Indonesia Surakarta.

Unfiled Notes Page 8



Wayana, Giri MC. 2010. Sajen & Ritual Orang Jawa. Yogyakarta: Narasi.

Suparno, T. Slamet. 2008. “Seni Produk Masyarakat ataukah Masyarakat Sebagai Produk
Seni.” (Pidato Pengukuhan Jabatan Guru Besar Bidang Illmu Sosiologi Seni).
Surakarta: Institut Seni Indonesia Surakarta.

Wayana, Giri MC. 2010. Sajen & Ritual Orang Jawa. Yogyakarta: Narasi.

Unfiled Notes Page 9



