GENDER WAYANG DALAM MESANGIH

| Ketut Yasa

Jurusan Karawitan
Fakultas Seni Pertunjukan ISI Surakarta

Abstract

Gender wayang is one of Balinese gamelan instruments made of bronze which has ten keys
and five notes in slendro tuning. So there is a bass system. Mesangih is a ceremony for cutting
teeth which aims to “kill” sad ripu (six enemies existing in human being) in order that it can be
controlled. The ceremony is also meant to purify something leteh in order to be able to meet
Mother and Father (Hyang Widhi) in the life after death. Mesangih is accompanied by gender
wayang melodies in accordance with the character of each melody to support the atmosphere
needed.

Key words . Gender wayang melodies, mesangih
Pengantar

Bali adalah salah satu pulau di Indonesia yang paling terkenal. Sebagai satu-satunya
daerah di Nusantara tempat sisa-sisa kebudayaan Indonesia-Hindu masih tampak jelas, balai-
balai pemujaan telah banyak dipotret, upacara-upacara keagamaannya telah banyak dianalisa,
cara berpikir rakyatnya telah banyak dikupas secara mendalam, kecantikan wanita-wanitanya
telah banyak dipuji oleh para ahli etnografi (Clifford Geertz, 1984: 246).

Pernyataan di atas menunjukkan bahwa paling tidak ada dua unsur fokus
kebudayaan yang menjadikan Bali sangat terkenal. Dua unsur yang dimaksud adalah
kesenian dan upacara keagamaannya. Masyarakat Bali di dalam hidup kesehariannya, di
samping mencari nafkah dengan berbagai profesi misalnya buruh tani, buruh bangunan,
pedagang, pengrajin, pegawai negeri sipil (PNS), polisi, tentara, pegawai swasta,
pemandu wisata dan lain sebagainya, juga banyak sekali melakukan kegiatan-kegiatan
upacara adat maupun keagamaan yang tergabung dalam panca yadnya yaitu: dewa, resi,
pitra, bhuta dan manusa yadnya. Hampir semua upacara tersebut melibatkan kesenian
dalam berbagaiPengantar

cabang seni: rupa, tari, karawitan, pakeliran, dan sastra.

Unfiled Notes Page 1



Cabang seni karawitan dalam penyajiannya didukung oleh kurang lebih 30 jenis
perangkat gamelan Bali yang masing-masing memiliki fungsi, instrumen, tangga nada,
repertoar, karakter gending, warna suara, dan masyarakat pendukung yang berbeda-
beda. Dari 30 jenis perangkat tersebut satu diantaranya adalah gender wayang.
Perangkat gamelan ini hanya terdiri dari satu sampai dua pasang instrumen gender
wayang dengan menggunakan sepuluh bilah (juga disebut dengan istilah gender dasa)
dan lima nada yang berlaras selendro. Salah satu fungsi gender wayang dalam
kehidupan masyarakat (Hindu) di Bali adalah untuk mengiringi mesangih (upacara
potong gigi). Sepanjang pengamatan penulis, dalam mesangih, karawitan yang
digunakan untuk mengiringi selalu gending-gending dari perangkat gender wayang. Oleh
karena itu, dalam benak penulis timbul pertanyaan mengapa selalu gender wayang?
Pertanyaan selanjutnya gending-gending yang kharakternya bagaimana yang digunakan
agar cocok dengan suasana event yang didukung? Dua buah pertanyaan tersebut
menjadi pijakan dalam pembahasan selanjutnya. Gender Wayang dalam Mesangih

a. Gender Wayang

Gender wayang adalah jenis instrumen pukul yang sumber bunyinya berbentuk bilah
terbuat dari kerawang atau campuran dari tembaga dan timah. Bilah-bilah tersebut digantung
berjajar secara horizontal lewat lubang-lubang bilah dengan tali (Bali: jangat) di atas rancakan
yang telah dilengkapi resonator berujud tabung-tabung terbuat dari bambu dan atau paralon
terletak di bawah masing-masing bilah. Untuk menahan jangat agar tidak lepas, setiap lubang
bilah diganjal dengan sepotong bambu kecil yang disebut juluk. Di sela-sela bilah ditopang
dengan tumpuan (Bali: cagak) dari bambu ataupun kayu agar tidak bersentuhan antara bilah
satu dengan bilah lainnya; atau dengan rancakan. Dimainkan oleh seorang pengrawit dengan
menggunakan dua buah panggul (Jawa): tabuh) sehingga pengrawit menabuh (memukul) dan
memitet (menutup) sekaligus).

Dalam klasifikasi gamelan Bali, gender wayang digolongkan ke dalam gamelan tua
yang diperkirakan ada sebelum abad XIV (1977:1). Tepatnya abad keberapa? Belum dapat
diketahui secara pasti. Menurut | Made Sidia menyatakan bahwa istilah gender wayang semula
dikenal dengan istilah salunding wayang (wawancara, 7 Juli 1997). Sehubungan ini dalam
kakawin Bharatayuda disebut-sebut ada istilah salunding wayang seperti yang ditulis oleh Jaap
Kunt, 1968: 77) seperti berikut.

Tekwan ri Iwah ikang taluktak atarik saksat salunding wayang/ pring bungbang muni
kanginan manguluwung, yekan tudungnyanginng/ gending stri nya pabandung i
prasamanng kungkang karengwing jurang/ cenggerat nya walangkrk atn kamanak
tanpantarangangsyani

Terjemahannya:

Di lembah sungai terdengar derasnya suara tak luk tak bagaikan salunding iringan
wayang/ sunari (bambu berlubang) berbunyi ketiup angin meraung karena lubang
sulingnya miring/seperti lagu rerebongan (lagu iringan wayang putri) yang terjalin ritmis,
demikianlah rasanya suara katak-kangkung (enggung) yang terdengar di dalam
jurang/memekaknya suara jangkrik ribut ibarat gumanak yang tak henti-hentinya disertai
kangsi (I Made Bandem dalam Desak Made Suarti Laksmi, 1984:16)

Kemudian istilah salunding wayang oleh Jaap Kunst (1968:78) disinonimkan menjadi
istlah gender wayang. Dalam buku Prakempa disebutkan bahwa Kakawin Bharata Yuda
dikarang oleh Mpu Sedah dan Mpu Panuluh pada zaman Mapanji Jayabhaya memerintah
Kediri yaitu pada akhir abad ke-12 (I Made Bandem, 1986:6).

Dengan demikian, apabila pendapat Jaap Kunst yang mengatakan salunding wayang
merupakan sinonim dari gender wayang itu benar, kemudian dihubungkan dengan peristiwa

Unfiled Notes Page 2



sejarah, bahwa kakawin Bharata Yuda dikarang pada abad ke -12 di Kediri Jawa Timur, maka
gender wayang sudah ada di Jawa Timur pada sekitar abad ke-12. Kemudian menurut | Made
Bandem (1986:6) gamelan ini diboyong ke Bali, sebagai akibat hubungan baik antara Jawa dan
Bali saat itu.

Fungsi’kegunaan gender wayang pada dasarnya tidak jauh berbeda dengan fungsi
karawitan Jawa pada umumnya. Fungsi karawitan Jawa menurut Rahayu Supanggah
(1990:119) dapat dikelompokkan menjadi dua golongan yakni (1) fungsi sosial dan fungsi
musikal. Fungsi sosial menyangkut penyajian karawitan yang berkaitan dengan penggunaannya
untu kegiatan sosial, kenegaraan, keluarga dan masyarakat. Fungsi musikal menyangkut
hubungan penyajian karawitan dalam kaitannya dengan peristiwa kesenian yang lain, seperti
karawitan konser, karawitan tari, karawitan pedalangan, teater dan lain sebagainya.

Demikian pula halnya karawitan gender wayang dalam fungsi sosial dipergunakan untuk
beberapa jenis keperluan seperti upacara adat dan keagamaan antara lain: dewa yadnya,
manusa yadnya dan pitra yadnya. Kemudian dalam fungsi musikal karawitan gender wayang
digunakan untuk konser, karawitan pedalangan khususnya wayang parwa, karawitan tari dan
teater (I Ketut Yasa, 2002). Mesangih adalah termasuk upacara adat manusa yadnya.

b. Mesangih

Mesangih berasal dari kata “sangih” yang artinya asah. Mendapat awalan me menjadi
mesangih yang artinya mengasah dalam hal ini meratakan gigi dengan kikir kecil yang sangat
halus. Ada juga sebutan lain seperti mepandes (di kalangan bangsawan) dan mepapar bagi
golongan Bali Age), yang semuanya berarti potong gigi.

Mengapa masyarakat (Hindu) Bali melaksanakan potong gigi? Bila dirunut dari konsep
kepiutangan (berhutang budi), maka orang tua wajib melaksanakan upacara potong gigi bagi
anak-anaknya. Sebaliknya bagi si anak, adalah menjadi kewajiban melaksanakan upacara
ngaben dan nyekah bagi orang tuanya. Rangkaian kewajiban antara anak dan orang tua ini
dilandasi oleh suatu pandangan, bahwa yang satu berhutang budi tehadap yang lain.

Dari konsep dualistik dalam budaya Bali merupakan pandangan adanya dua kekuatan
yang betentangan namun tetap dalan satu kesatuan. Pada budaya Jawa sifat kontradiktif ini
dinamakan /oro-loroning atunggal. Dalam upacara potong gigi konsepsi ini ditekankan pada
sifat bersih (suci) dan leteh (kotor). Bagi mereka yang belum potong gigi dianggap masih kotor,
sehingga setelah meninggal nanti tidak bisa bertemu dengan Ibu Bapanya (Tuhan Yang Maha
Esa). Hal ini diperkuat dengan adanya mitologi Kala Tattwa yang secara ringkas dapat
diceritakan sebagai berikut.

Bhatara Ciwa sedang berjalan-jalan di atas samudra bersama-sama dengan Bhatar
Uma, kebetulan kain Bhatari Uma tersingkap terlihatlah betis beliau sehingga membangkitkan
nafsu birahi Bhatara Ciwa untuk bersenggama. Pada saat itu jatuhlah sperma Bhatara Ciwa di
laut dan dipeliahara oleh Sang Hyang Tri Murti sehingga lahirlah Bhatara Kala. Singkat cerita,
Bhatara Kala ingin mengetahui siapa ibu dan bapanya. Pencarian sampai ke sorga, para dewa
takut dan kalah dalam perang. Kemudian para dewa memohon Bhatara Ciwa untuk
menghadapi Bhatara Kala. Namun tetap tidak terkalahkan, maka Bhatara Ciwa ingin tahu apa
sebenarnya tujuan Bhatara Kala sampai ke sorga. Dari pertanyaan yang diajukan, maka
dijawablah bahwa sebenammya Bhatara Kala ingin menjumpai ayah dan ibunya yang belum
diketahui sejak lahir. Oleh karena itu Bhatara Ciwa meminta Bhatara Kala agar memotong
taringnya, sebab setelah taring itu dipotong baru bisa melihat Ibu dan Bapa. Permintaan
Bhatara Ciwa dipenuhi sehingga dipatahkanlah taringnya dan Bhatara Ciwapun mengakui
bahwa Bhatara Kala adalah putra beliau dan ibunya adalah Bhatari Uma (I Gusti Agung Gd
Putra, tt: 6-7).

Konsepsi dualistik selain diartikan sebagai hal yang betentangan seperti kotor dan
bersih, juga mengandung pengertian sifat kemanusiaan dan sifat kebinatangan, kejahatan dan
kebaikan dan sebagainya. Maka tujuan dari upacara potong gigi adalah untuk membersihkan

Unfiled Notes Page 3



yang kotor, mengurangi perilaku yang menjurus kepada kejahatan, yang dalam ajaran agama

Hindu tercakup dalam Sad Ripu, enam musuh utama dari kebaikan: (1) kama (hawa nafsu), (2)

kroda (kemarahan), (3) lobha (serakah), (4) moha (kebingungan), (5) mada (kemabukan), dan

(6) matsarya (iri hati). Dengan memotong (meratakan) enam buah gigi (dua taring dan empat

gigi seri) bagian atas, diharap anak yang diupacarai kelak mampu mengurangi sifat-sifat buruk

yang disebutkan di depan. Mengapa gigi bagian atas? Hal ini merupakan simbolik bahwa
dharma (ketidak buasan) letaknya di atas daripada adharma (kebuasan).

Apabila dicermati kembali tujuan dilaksanakannya upcara potong gigi yang dipaparkan
di depan, paling tidak ada dua: (1) keperluan untuk kehidupan setelah mati yaitu bertemu ibu
dan bapa (Sang Hyang Widi); (2) keperluan untuk kehidupan di dunia ini yaitu mampu
mengelola atau mengendalikan sad ripu agar di dalam pelaksanaannya bisa proporsional.

Pertanyaan selanjutnya, kapan saat yang paling tepat untuk melaksanakan upacara
potong gigi? Salah satu masa peralihan yang dialami oleh seorang anak selama hidupnya
adalah dari masa kanak-kanak menuju atau menginjak masa dewasa. Pada masa peralihan
inilah yang paling tepat diadakan upacara potong gigi dengan berbagai dasar pertimbangan
yang telah dilalui. Menginjak masa dewasa maksudnya seorang anak telah pernah kotor kain
(mentruasi) bagi anak perempuan, dan adanya perubahan suara yang semula kecil/tinggi
menjadi relatif besar/rendah bagi anak laki-laki. Dikatakan saat paling tepat menurut | Gusti Gde
Agung Putra (tt., 12) karena secara fisik gigi anak saat itu dalam keadaan kuat dan lentur.
Secara psikologis mereka sedang mengalami atau merasakan getaran cinta (masa puber)
sebagai tanda Sang Hyang Smara Ratih telah masuk ke dalam kalbu mereka.

Pada sisi lain, anak yang sedang mengalami masa pubertas, ingin serba bairawa
(hebat), merangsang dan menarik. Kalau nafsu ini tidak dikendalikan dengan dilaksanakan
upacara potong gigi (salah satu cara), maka akan dilampiaskan dengan naik sepeda motor
secara ngebut (kebut-kebutan), pakaian yang eksentrik dan segala sikap yang membikin orang
tertarik.

Dalam pelaksanaan upacara potong gigi, ada semacam urut-urutan acaranya yang
disebut dengan jalannya upacara sebagai berikut.

1. Dalam keadaan berhias dilaksanakan upacara mabyakala dan maprayascita di halaman
rumah.

2. Bersembahyang yang ditujukan kepada Bhatara Surya dan Sang Hyang Semara Ratih yang
sarananya dibuat di halaman rumah.

3. Upacara potong gigi yang urut-urutannya adalah: mulai dari naik ke balai tempat upacara
potong gigi serta duduk menghadap ke hulu yaitu arah timur atau utara. Pimpinan upacara
mengambil cincin emas bermata mirah dan kuncup bunga tratai dipakai ngrajah (menuliskan
huruf suci) pada dahi, taring dan empat gigi bagian atas, lalu dipahat secara smbolik tiga
kali, dilanjutkan potong gigi yang dilakukan oleh seorang sangging. Sebelum gigi diasah,
rahang diisi padangal (singgang gigi) dari tebu hitam dan pohon dadap. Badannya dirurub
(ditutup) kain. Setelah pengasahan selesai, air ludah dan padangal gigi dimasukkan ke
dalam kelapa gading yang kemudian ditanam di belakang paliggih Pajenengan Pamrajan.
Anak yang telah selesai dipotong giginya lalu turun dari tempat pengasahan sambil
menginjak banten tatingkeb atau segehan agung.

4. Sore harinya bersembahyang yang ditujukan ke hadapan Surya Candra, dilanjutkan
mapadamel.

Semua prosesi (urutan upacara) disebut tadi dari awal sampai selesai selalu diiringi
dengan karawitan gender wayang.

c. Latarbelakang Penggunaan Gender Wayang

Mengulangi pertanyaan di atas, mengapa selalu gender wayang?. Tidak karawitan
lainya misalnya Kala Ganjur agar ramai? Atau gamelan Joged Bumbung (Gerantang) supaya
meriah?.

Unfiled Notes Page 4



Karawitan gender wayang selain digunakan untuk mengiringi upacara potong gigi, juga
digunakan dalam upacara pitra yadnya khususnya ngaben. Pada upacara ngaben (besar-
besaran) gender wayang digunakan untuk mengiringi prosesi ketika jenazah diusung ke tempat
pembakaran (disebut pembakaran, karena jenasah dibakar tidak selalu di kuburan, bisa saja di
ladang milik kerabat yang dibakar). Jenasah ditempatkan disebuah balai-balai yang disebut
wadah, dan gender wayang ditabuh di sebelah kiri dan kanan wadah tadi yang dipanggul oleh
masyarakat. Menabuh gender wayang seperti ini menurut Nyoman Sukerna (1989:12) disebut
masalunding. Dengan demikan kalau istilah masalunding dikaitkan dengan kata salunding
wayang (seperti telah disinggung di depan) dapat memperkuat pendapat bahwa kata gender
wayang dulunya disebut dengan istilah salunding wayang. Gender wayang dalam event ini
berfungsi untuk mendukung suasana sedih.

Demikian pula, gender wayang dalam hal ini disejajarkan dengan karawitan angklung
(Angklung yang dimaksud di sini adalah gamelan yang bilah maupun penconnya dibuat dari
perunggu. Gamelan ini memiliki empat nada yaitu ndeng, ndung, ndang, dan nding dan
berlaras.slendro. Gamelan ini dilengkapi dengan ricikan kendang, kempul, ceng-ceng, kajar,
klenang dan beberapa buah suling) yang fungsinya lekat dengan suasana sedih karena
angklung selalu digunakan dalam acara kematian. Bedanya terletak pada sistem nada, bahwa
gender wayang selain nada-nada tinggi, juga memiliki nada-nada rendah sebagai sistem bass,
menjadikan musik yang dihasilkan tidak sama persis dengan angklung. Oleh karena itu,
musikalitas gender wayang dalam peristiwa ini dapat dikatakan semi angklung.

Bila dikaitkan dengan upacara potong gigi, gender wayang dalam event ini juga
berfungsi untuk mendukung suasana sedih. Karena upacara potong gigi menurut | Made Sidia
hampir sama (semi ) upacara kematian. Ini bisa dilihat dari bentuk dan isi sesajennya yang
hampir sama (semi) sesajen orang mati (wawancara, Juli 2010). Tidak mengherankan ketika
acara potong gigi berlangsung, suasananya sangat mencekam (suasana ini saya rasakan
ketika gigi penulis bersama kakak beserta tiga sepupu diasah 40 tahun silam. Rasa mencekam
kadarnya sedikit berkurang ketika saya mengupacarai (potong gigi) kedua anak saya beserta
tiga keponakan enam tahun lalu).

Upacara potong gigi diketagorikan sebagai upacara semi kematian (seperti disebutkan di
atas), karena (seperti juga telah disinggung di depan) bahwa salah satu tujuan upacara ini
adalah untuk “mematikan” sad ribu dalam arti agar mampu dikendalikan oleh anak yang telah
diupacarai. Dikendalikan maksudnya, sad ripu dalam pelaksanaan hidup sehari-hari dapat
dilakukan secara proporsional dan profesional.

d. Kelompok dan Kharakter Gending yang Digunakan.

Dalam upacara potong gigi, repertoar gending yang digunakan menurut | Nyoman
Sukerna dapat dikelompokkan menjadi empat macam yaitu (1) petegak atau pangguran, (2)
angkat-angkatan atau pangkat, (3) Tangis dan (4) gending yang bernuansa gembira. Adapun
pengetrapannya dalam prosesi upacara adalah seperti berikut (wawancara, 30 Juli 2012).

Ketika peseta potong gigi sedang berhias, dilaksanakan upacara mabyakala dan
maprayascita di halaman rumah. Upacara ini bermaksud untuk mensucikan para peserta dari
keletehan (kotor), agar pelaksanaan potong gigi nanti berjalan lancar. Pada acara ini diiringi
dengan gending petegak (Gending petegak adalah semacam gending konser atau juga disebut
pangguran). misalnya cecek megelut yang mampu mendukung suasana event religius.
Selanjutnya ketika para peserta bersembahyang yang ditujukan kepada Bhatara Surya dan
Sang Hyang Semara Ratih yang sarananya dibuat di halaman rumah, juga diiringi dengan
gending petegak, biasanya pefegak yang lain misalnya gending Sekar Gendot. Dengan
harapan gending juga mampu mendukung suasana event religius. Upacara ini bermaksud agar
beliau (Bhatara Surya) menyaksikan jalannya upacara dan memohon perlindungan agar beliau
(Sang Hyang Semara Ratih) menuntun mereka ke arah yang benar. Berikutnya adalah acara
inti yaitu upacara potong gigi yang urut-urutannya seperti telah disinggung di depan pada poin

Unfiled Notes Page 5



3. Dalam urutan ke tiga ini secara ringkas dapat dipaparkan yaitu mulai naik ke tempat
upacara, gigi sedang dipotong (diasah), pengasahan usai dan kemudian turun dari tempat
upacara pengasahan. Ketika peserta naik ke tempat upacara diiringi dengan gending angkat-
angkatan, yaitu gending yang bernuansa mengiringi seseorang atau sekelompok orang sedang
menuju atau berangkat ke suatu tempat. Acara selanjutnya yaitu saat pengasahan gigi diringi
dengan gending macam fetangisan, misalnya Mesem (Kalau pesertanya lebih dari satu,
biasanya menggunakan Gending Tangis jenis lain misalnya Bendu Semara, berikutnya Candi
Rebah), yaitu gending untuk mendukung suasana sedih. Setelah pengasahan selesai peserta
turun dari tempat pengasahan, kembali diiringi dengan gending angkat-angkatan. Pada saat
bersamaan peserta giliran berikutnya juga berangkat dari tempat berhias menuju ke tempat
pengasahan. Begitu seterusnya sampai seluruh peserta mesangih giginya selesai diasah.
Apababila pengasahan gigi seluruh peserta telah usai, disajikan gending bernuansa gembira
yaitu Rebong, sebagai ungkapan rasa senang. Karena telah melewati masa sedih (suatu ketika,
waktu peristiwanya lupa, penulis pernah meyaksikan ada peserta giginya sedang diasah
meneteskan air mata) dan suasana sangat mencekam. Terakhir urutan ke empat, sore harinya
kembali bersembahyang ditujukan ke hadapan Surya Candra, dilanjutkan dengan mapadamel.
Pada acara ini tidak diiringi karawitan, karena para pengrawit gender wayang sudah
meninggalkan tempat upacara.

Kesimpulan

Dari pemaparan di atas, ada beberapa hal yang dapat digaris bawahi, bahwa karawitan
gender wayang selalu digunakan dalam upacara potong gigi, disebabkan karawitan tersebut
dianggap semi karawitan anklung. Dalam konteks ini karawitan angklung lekat dengan
fungsinya yaitu untuk acara kematian karena berpotensi sebagai pendukung suasana sedih.
Karawitan gender wayang dalam upacara potong gigi sesungguhnya juga berfungsi mendukung
suasana sedih, karena acara ini dimaknai sebagai “mematikan” sad ripu agar dapat
dikendalikan. Maksudnya anak yang telah diupacarai kelak dalam kehidupan sehari-hari
mampu mengelola atau mengetrapkan sad ripu secara proporsional dan profesional.

Dalam prosesi upacaranya diiringi gending-gending gender wayang yang sesuai
dengan kharakternya masing-masing. Dari awal yaitu dalam keadaan berhias dilaksanakan
upacara pesucian peserta potong gigi, yang diiringi gending pefegak yang mampu mendukung
suasana religius. Berikutnya acara bersembahyang di halaman rumah, untuk mohon
perlindungan Sang Hyang Semara Ratih dan kesaksian Bhatara Surya diiringi gending petegak
jenis yang lain, juga bermaksud agar mampu mendukung suasana religius. Urutan ke tiga yaitu
acara potong gigi yang merupakan acara inti, berturut-turut disajikan dari gending angkat-
angkatan yaitu untuk mengiringi peserta berangkat dari tempat berhias menuju tempat
pengasahan; pada saat gigi diasah disajikan kelompok gending tetangisan, yang bermaksud
mampu mendukung suasana sedih; setelah semua peserta giginya selesai diasah disajikan
gending bernuansa gembira yaitu rebong, sebagai ungkapan rasa senang karena masa sedih
dan mencekam dapat dilewati dengan selamat; terakhir sore harinya acara bersembahyang dan
dilanjutkan upacara mapadamel (sesajen yang berisi bermacam-macam makanan yang
mempunyai rasa asin, asam, sepet, pahit, dan manis. Makanan yang mengandung enam rasa
ini, dicicipi oleh peserta potong gigi, yang maknanya agar problem yang dihadapi di dunia ini
dapat dihadapi secara sehat, tanpa karawitan.

Kepustakaan

Desak Made Suarti Laksmi. 1984. “Gender Wayang di Desa Sukawati”. Skripsi Sarjana Muda,
Denpasar: Akademi Seni Tari Indonesia.

Unfiled Notes Page 6



Geertz, Clifford, Tafsir Kebudayaan. 1992. Judul aslinya The Interpretation Of cultures:
Selekted Essays.Diterjemahkan oleh Francicco Budi Hardiman. Kanisius (Anggota
IKAPI), Yogyakarta.

| Gusti Agung Gd Putra. tt. Cudamani Upacara Mapandes (Potong Gigi) & Upacara Atiwatiwa
(Ngaben) tanpa penerbit.

| Made Bandem. 1986. Prakempa; Sebuah Lontar Gamelan Bali. Denpasar: Akademi
Seni Tari Indonesia.

| Nyoman Rembang. 1977. “Daftar Klasifikasi Gamelan Bali". Kertas Sarasehan Karawitan Bali.
Surakarta: Pusat Pengembangan Kebudayaan Jawa Tengah, Agustus.

| Nyoman Sukerna. 1989. “Gending-Gending Iringan Pakeliran Parwa Gaya | \Wayan Konolan”.
Laporan Penelitian, Surakarta: Sekolah Tinggi Seni Indonesia.

| Wayan Griya. 1984. Upacara Tradisional Daera Bali. Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan Daerah.

Kunts, Jaap, Hindu-Javanese Musical Instruments. 1968. Koninklijk Institut voor Tall, Land-en
Volkenkunde Translation series 12. The Hague: Martinus Nijhoff.

Rahayu Supanggah. 1990. “Balungan” dalam Seni Pertunjukan Indonesia, Jurnal
Masyarakat Musikologi Indonesia, Tahun | No. 1, 1990. Surakarta: Yayasan
Masyarakat Masyarakat Musikologi Indonesia.

Narasumber
| Made Sidia, 42 tahun, Seniman Tari dan Dhalang, Bona, Gianyar, Bali.
| Nyoman Sukerna, 50 tahun, Seniman Karawitan, Denpasar, Bali.

Unfiled Notes Page 7



