KONFIGURASI KARAWITAN JAWATIMURAN

Aris Setiawan

Jurusan Etnomusikologi
Fakultas Seni Pertunjukan IS| Surakarta

Abstract

Jawatimuran karawitan/ east Java musicians during its development become into a sub dominant
when compared with Surakarta or Yogyakarta. Jawatimuran said often as a complement to the
writing of that two major genres of the musical. As a result, many ordinary people who think Karawitan
Jawatimuran is not somewhat different with style from Surakarta and Yogyakarta . This article tries
to use descriptive analysis, ie, classifying data related to the uniqueness Karawitan Jawatimuran
then assembled, analyzed, presented in a coherent and deeply. Thus ,to bring back its configuration
(appearance of ) musical Jawatimuran not merely re- describe, but as an attempt to make sense
of today’s its appearance increasingly not find space discourse. The result can be seen that
Jawatimuran musicians have different specifications, namely forms, techniques, terminology
and so forth.

Key words : karawitan, East jawa, configuration

Pengantar

Sebelumnya perlu diketahui bahwa kata
Jawatimuran merujuk pada gaya musikal
kedaerahan yang berbasis Jawa Timur. Kata
Jawatimuran menjadi penting untuk dihadirkan
karena tidak semua karawitan di Jawa Timur
memiliki gaya Jawatimuran. Trenggalek, Madiun,
Ngawi, Nganjuk, Kediri adalah contohnya.
Karawitan Jawatimuran berarti secara spesifik
menunjuk pada lokus atau daerah yang
menggunakan konsep musikal atau kaidah
karawitan Jawatimuran yakni Surabaya,
Jombang, Malang, Sidoarjo, Gresik, Madura,
Mojokerto. Secara sederhana, indikasi karawitan
Jawatimuran dapat diketahui dengan melihat
penggunaan instrumen kendang cekdongan,

Gambar 1. Kendang cekdongan pada
karawitan Jawatimuran.
(Foto. Aris Setiawan 2008)

kendang dengan ukuran relatif besar jika
dibanding kendang ciblon di Solo dan Yogya.
Posisi membunyikannyapun berbeda. Tangan
kanan berada dalam tebokan kecil (tak, lung,
tok) sementara tangan kiri berada dalam
tebokan besar (dhe, tung, dhet, ket, dan lain
sebagainya). Lebih jelasnya lihat gambar berikut
ini.

Di sisi lain, terdapat daerah di Jawa
Timur yang memiliki garap karawitan tipikal, yang
hanya dapat dijumpai pada daerah tertentu,
Banyuwangi dan Madura misalnya. Kedua
daerah tersebut dalam konteks ini tidak
digolongkan sebagai karawitan Jawatimuran
sebagaimana tersebut di atas. Masyarakat
setempat lazim menyebutnya sebagai garap

Volume 11 No. 1 Juli2013 1



GE LAR Jurnal Seni Budaya

karawitan Banyuwangian dan Meduroan, lebih
spesifik dengan menyebut nama daerah.
Penggunaan instrumen gamelan, cara
memainkan, dan tentu saja garap sangat
berbeda dengan daerah sebaran Karawitan
Jawatimuran. Hal ini menjadi catatan tersendiri
yang menggambarkan bahwa Jawa Timur
memiliki kekayaan karawitan yang beragam dan
unik. Oleh karena itu, penelitian dan kajian terkait
olehnya harus senantiasa digelar agar dapat
terwacanakan dan memberikan pemahaman
secara gamblang terkait posisi karawitan
Jawatimuran dalam konstelasi karawitan
nusantara. Berikut adalah jabaran detailnya.

Garap dalam Karawitan Jawatimuran

Perbincangan atau ulasan tentang garap
sebenarnya sudah banyak dilakukan dan digelar
di berbagai jenjang penelitian karawitan, baik
sebagai syarat studi sehingga menghasilkan
teks ilmiah dalam bentuk skripsi, tesis dan
disertasi maupun dalam bentuk buku.

Rahayu Supanggah mengetengahkan
bahwa garap yaitu perilaku praktik dalam
menyajikan (kesenian) karawitan melalui
kemampuan tafsir (interpretasi), imaginasi,
ketrampilan tekhnik, memilih vokabuler
permainan instrumen atau vokal dan kreativitas
kesenimanannya. Musisi memiliki peranan yang
sangat besar dalam menentukan bentuk, warna
dan kualitas hasil akhir dari suatu penyajian
(musik) karawitan maupun ekspresi (jenis)
kesenian lain yang disertainya. Garap
merupakan rangkaian beberapa aktivitas
meramu dan mengolah unsur kesenian yang
terintegrasikan ke dalam sebuah sistem
(2005:8).

Dengan demikian ulasan tentang garap
dalam karawitan sebenarnyalah bukan barang
baru. Kendatipun demikian, posisi sentral ulasan
selama ini hanya berkutat pada determinasi
ruang karawitan di Jawa dalam dualisme
Surakarta dan Yogyakarta. Banyak tulisan-
tulisan yang mengetengahkan garap karawitan
dengan rinci, sehingga posisi keilmuan tentang
konsep karawitan di dua wilayah tersebut
menjadi hidup dan berkembang baik. Sayangnya
hal tersebut belum terjadi di Jawa Timur.

Karawitan Jawatimuran dalam
perkembangannya belum menjadi satu kajian
keilmuan yang sentral dalam konstelasi
karawitan Nusantara. Walaupun terdapat dua
lembaga pendidikan seni yakni SMKI (Sekolah
Menengah Karawitan Indonesia, sekarang SMKN
12 Surabaya) dan Sekolah Tinggi Kesenian
Wilwatikta (STKW) Surabaya, namun kajian dan
penelitian dalam bentuk kajian teks belum
mendapat porsi yang maksimal. Hasilnya,
penelitian tentang karawitan “Jawatimuran”,
dalam skala konseptual dan realitas praktiknya
dapat dihitung dengan jari. Walaupun demikian,
penelitian-penelitian yang mengkaji garap dalam
karawitan “Jawatimuran” bukannya tidak ada.
Sukesi (2008) dalam tesisnya berjudul
“Kecenderungan Garap Sindhenan Jawa Timur
Surabayan” dalam bab Il mengulas sedikit
tentang gambaran umum Kkarawitan
“‘Jawatimuran” terutama di Surabaya dalam
takaran teknik permainan instrumen maupun
struktur gendingnya. Selain itu, walaupun dalam
skala dan porsi yang terbatas, tetapi terdapat
beberapa tesis dari Wahyudianto (2004), Asal
Sugiarto (2005), dan Joko Santosa (2007) yang
kesemuanya menyinggung konsep garap dalam
karawitan “Jawatimuran”. Kebanyakan dari hasil
penelitian tersebut mendudukkan garap sebagai
suplemen pelengkap dalam narasi teks tema
utama bahasannya. Dengan demikian, garap
karawitan “Jawatimuran” belum ditempatkan
dalam satu ruang kajian tersendiri yang
menduduki porsi sentral atau utama.

Ulasan tentang garap dalam karawitan
Jawatimuran selayaknya harus senantiasa
dimunculkan dalam penelitian tentang karawitan
Jawatimuran. Hal ini menjadi penting sebagai
satu pewacanaan dalam membangun pilar
keilmuan karawitan Jawatimuran yang selama
ini belum berkembang dengan baik. Oleh karena
itu, dalam konteks ini penulis akan memaparkan
konsep garap dalam karawitan Jawatimuran
dengan lebih rinci. Garap karawitan
Jawatimuran dalam hal ini akan dibagi ke dalam
dua tema bahasan. Pertama, sifat-sifat yang
membingkai karawitan Jawatimuran; Kedua,
slendro, budaya ‘sak’ dan elaborasi instrumen
yang dimunculkan dalam orkestrasi gending.
Selengkapnya ke dua hal tersebut dapat
dijelaskan sebagai berikut.

2 Volume 11 No. 1 Juli2013



Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

Sifat-sifat Karawitan Jawatimuran

Sifat-sifat karawitan Jawatimuran terdiri
dari beberapa aspek yakni pertama, budaya
kupingan yang dapat berimplikasi pada
pewilayahan jenis gaya karawitan dan gaya
individual. Kedua, sifat karawitan Jawatimuran
adalah komunal di mana hal ini berimplikasi pada
bentuknya yang anomim dan milik bersama.
Dua aspek tersebut dapat dijelaskan dengan
rinci sebagai berikut.

Budaya Kupingan

Kupingan berasal dari kata kuping yang
berarti telinga. Dalam lanskap budaya karawitan
khususnya Jawa Timur, kupingan lebih dapat
dimaknai sebagai cara atau metode belajar
dengan mengandalkan telinga sebagai
instrumen (indera) utama. Lebih luas lagi, cara
belajar yang demikian juga biasa disebut
dengan budaya oral. Penulis sangat sadar
bahwa dalam realitas empiriknya tidak hanya
karawitan Jawatimuran yang berkembang
dalam budaya kupingan atau oral. Namun
hampir semua karawitan di Nusantara pada
awalnya berkembang secara kupingan.
Kendatipun demikian, pada karawitan
Jawatimuran, budaya kupingan justru
membawa implikasi lain yang lebih besar
seperti terbentuknya gaya kewilayahan yang
berdasar atas gaya individual. Selain itu, posisi
keraton yang banyak memberi pengaruh dan
legitimasi pada gending-gending karawitan,
sama sekali tidak terjadi dalam lanskap
karawitan Jawatimuran. Dengan demikian,
pemaparan terkait dengan budaya kupingan
(oral) hingga menjadikan bentuk gending itu
anonim dan komunal (bebas) menjadi penting
untuk digulirkan dalam bahasan mengenai garap
karawitan Jawatimuran kali ini.

Waridi dalam salah satu tulisannya juga
menyinggung bahwa pembelajaran karawitan
(gending) dengan metode oral lebih dapat
disebabkan karena pada awalnya budaya
karawitan dalam tataran praktik, transmisi
maupun dokumentasi tidaklah mengenal sistem
notasi. Cara belajar yang demikian dapat
dijelaskan bahwa seorang pengrawit yang masih
belajar (ajaran) berusaha memahami dan
menghafal gending dengan jalan mendengarkan

berulang kali dan kemudian mengingatnya.
Namuan demikian, transmisi pembelajaran
gending dari satu orang ke orang lain juga biasa
dilakukan dari mulut ke mulut secara oral.
Semisal seorang empu karawitan mengajarkan
gending pada muridnya dengan jalan
menyuarakan gending terkait. Murid kemudian
mendengar dan selanjutnya menghafalkannya.
Dengan demikian transmisi penyebaran gending
karawitan tidak hanya sebatas dilakukan dengan
mendengarkan gending lewat sajian-sajian
klenéngan (konser) baik secara langsung
maupun tidak (seperti melalui radio), tetapi juga
dari mulut ke mulut (2000:4).

Berangkat dari dua jalur pembelajaran
tersebut, poin utama yang dapat digulirkan
bahwa kebanyakan para pengrawit (panjak:
Jawa Timur) belajar gending karawitan dengan
mengandalkan telinga mereka sebagai alat
utama. Akibatnya, sangat dimungkinkan antara
satu pengrawit dengan pengrawit lainnya
terdapat perbedaan tafsir gending. Budaya
kupingan menjadikan pemahaman terhadap
suatu gending yang ada adalah hasil abstraksi
dan endapan akumulasi rangkaian sistem
balungan gending yang diwarisi dari para
pengrawit sebelumnya. Akibatnya sebuah
gending dapat saja diinterpretasi secara
beraneka ragam oleh para pengrawit yang ada.
Kata balungan gending dalam konteks ini dibatasi
pada notasi musikal yang menjadi acuan dasar
gending itu untuk dibunyikan. Penulis
menganalogikan balungan gending sebagai
catatan notasi kecil yang tersimpan di saku para
pengrawit sebagai sarana menghafalkan atau
menjadi acuan dalam membunyikan gending
terkait. Dengan demikian dalam penulisannya,
tidak harus menyertakan instrumentasi dari
banyak instrumen (ricikan) semisal bonang,
gender, rebab. Namun cukup dengan hanya
notasi saron atau instrumen slenthem saja.
Walaupun di sisilain penulis menyadari, makna
dari kata balungan gending tak hanya sebatas
itu, namun lebih kompleks.

Tentu saja catatan notasi tersebut
tidaklah merangkum elaborasi musikal
instrumen karawitan secara keseluruhan.
Catatan notasi tersebut hanya sebatas catatan-
catatan kecil dari hasil endapan abtraksi musikal
seorang musisi karawitan terhadap sebuah

Volume 11 No. 1 Juli2013 3



GE LAR Jurnal Seni Budaya

gending secara akumulatif. Catatan tersebut
dapat menjadi tidak bermakna ketika dipegang
atau dibaca oleh pengrawit yang lain, karena
berbeda daya interpretasinya. Sementara itu
catatan-catatan kecil tersebut dalam benak
pemiliknya sudah mewakili keseluruhan
orkestrasi sebuah gending. Dengan membaca
catatan atau notasi tersebut, dalam imaji
pengrawit telah memiliki daya interpretasi untuk
mengabastraksikan keseluruhan kesatuan
wujud gending secara utuh.

Kemampuan otak sebagai alat
penyimpan dan pengingat tentu memiliki
keterbatasan. Hal ini dapat disebabkan oleh
beberapa faktor seperti usia dan kemampuan
otak yang terbatas jika disuplai dengan hal yang
beranekaragam setiap saat. Dengan demikian,
satu gending akan mengalami perubahan
dalam kurun waktu tertentu karena persoalan
dan sebab di atas. Namun, perbedaan tafsir
hingga memunculkan varian garap musikal yang
berbeda merupakan hal yang wajar dalam dunia
karawitan di Nusantara. Bahkan hal tersebut
dianggap sebagai kekayaan vokabuler garap,
lebih bervariatif, sehingga tidak terjadi
penghakiman salah dan benar.

Satu gending dapat memiliki beberapa
repertoar tafsir notasi atau balungan gending oleh
pengrawit satu dengan yang lain. Terlebih untuk
mempelajari suatu gending tertentu tidak ada
aturan harus dimulai pada rinstrumen atau
ricikan apa terlebih dahulu. Implikasinya,
interpretasi terhadap notasi gending
kemungkinan besar mengalami perubahan
sesuai dengan tingkat apresiasi seorang
seniman atau pengrawit dalam memahami
garap gending. Seorang pengrawit yang unggul
dalam permainan ricikan gender misalnya, tentu
dalam endapan akumulasi pikiran serta tafsir
balungan gending akan menggunakan patokan
gender sebagai bahan olahnya (ngréngéngan)
Berbeda dengan pengrawit yang memiliki
kepiawaian dalam permainan ricikan bonang,
dalam endapan akumulasi pikiran serta tafsir
terhadap balungan gending pasti menggunakan
ricikan bonang sebagai media olahnya. Secara
tidak langsung halini mengindikasikan dampak
berubahnya balungan atau notasi gending yang
ada.

Perubahan balungan gending tersebut,
mengakibatkan terjadinya pengkotak-kotakan

garap dalam konteks gending-gending
Jawatimuran. Sementara itu apabila pada
budaya karawitan Surakarta dan Yogyakarta,
perbedaan notasi gending tidak dianggap
sebagai suatu masalah yang berimplikasi besar
dan bahkan terkesan wajar. Hal ini pernah
dicontohkan oleh Rahayu Supanggah terkait satu
gending yang banyak memiliki beragam notasi
secara berbeda (1990:122). Hal tersebut
menjadi satu kelaziman dan dianggap sebagai
kekayaan vokabuler yang cenderung bervariatif.
Lebih lanjut, berikut contoh yang diketengahkan
oleh Rahayu Supanggah terkait gending
Ketawang Puspowarno.

a. .3 .2 .3 .1 .3 .5 .6.3

2321 3265 2353

3265 .653

Keterangan pada notasi di atas (a)
adalah notasi balungan yang terdapat di Paku
Alaman. (b) notasi balungan yang terdapat di
Mangkunegaran. (c) pemain jalanan.

Di Jawa Tengah (khususnya Surakarta),
gending di atas terkotak-kotak menjadi tiga
wilayah basis balungan gending seperti Paku
Alaman, Mangkunegaran dan pemain jalanan.
Sementara pada karawitan Jawatimuran,
perbedaan notasi gending yang demikian
membawa implikasi besar pada satu ruang
pewacanaan terkait gaya kedaerahan, yang
berimplikasi pada perbedaan kekhasan garap.
Dengan demikian perbedaan notasi atau
balungan gending tersebut sebagai akibat dari
budaya kupingan pada akhirnya membawa
implikasi yang lebih kompleks sebagai berikut.

Gending dalam Konteks Geografis

Akibat dari budaya kupingan, satu
gending dapat diinterpretasi secara berbeda oleh
pengrawit baik secara individual maupun
kelompok (kolektif). Penulis menyadari bahwa
budaya kupingan bukanlah satu-satunya sebab

4 Volume 11 No. 1 Juli2013



Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

dari berubahnya balungan gending sehingga
berakibat pula pada garap. Ada sebab-sebab lain
yang juga tidak dapat dikesampingkan seperti
kreativitas yang tinggi dari penyaji, sehingga
merubah gending berdasar atas tuntutan
estetika musikal yang dibangunnya. Selain itu
dimungkinkan pula terstimuli oleh perbedaan
selera (pemenuhan selera karakter) dari
seorang penyaiji atau penggarap. Jadi bukannya
mereka tidak mengetahui balungan gending
aslinya, melainkan karena beberapa sebab di
atas yang mengharuskan mereka merubah
(balungan) gending yang ada. Di Jawa Timuir,
perbedaan balungan gending justru diserap
sebagai kekayaan budaya lokal dari masing-
masing daerah. Perbedaan yang ada kemudian
diambil dan diramu menjadi icon atau identitas
masyarakat atau daerah yang
mengelaborasinya. Dengan demikian sangat
wajar dan lazim dijumpai pada budaya karawitan
Jawatimuran di mana nama satu gending diiikuti
oleh banyak nama sesuai latarbelakang
wilayahnya. Seperti gending Jula-juli
Mojokertoan, Malangan, Jombangan dan
Suroboyoan.

Penulis memandang bahwa nama-nama
daerah yang mengitari gending tersebut
bukanlah sekedar nama yang dilekatkan begitu
saja. Namun, nama-nama daerah tersebut
mengindikasikan bahwa gending yang
bersangkutan telah diinterpretasi oleh beberapa
masyarakat di wilayah tertentu, kemudian
membentuk perbedaan dan ciri khas yang pada
akhirnya diakui sebagai kekayaan lokalitas
daerah terkait. Oleh karena itu sangat wajar
dijumpai dalam karawitan Jawatimuran
pengrawit berbincang: “mau digarap cara apa
gending terkait, apakah cara Surabaya, Mojokerjo
atau Jombangan?”. Hal ini mengindikasikan
bahwa nama wilayah tersebut juga berimplikasi
pada perbedaan garapnya.

Sebagai contoh, selain Jula-juli, berikut
adalah salah satu gending yang berbeda
balungan gending dan diinterpretasi menurut
lokalitas daerah masing-masing.

Gending Titipati Slendro Pathet Wolu Mojokertoan

Bk: . 2.2 165. 2235 .32
//3231 3236 3231 3635
2.5 .2.6 .1.5 .2..1

.2 .1 . 2.6 .2.1
6 . 5 ..dst//

Gending Titipati Slendro Pathet Wolu Suroboyoan

Bk: 2165 6123 .2.@

//- 3.2 .3 .1 .3 .2 .3.6

.3 .2 .3 .1 .3 .6 .3
. 5 ...dst//

Lebih jelasnya, terkait dengan perbedaan
garap gending dalam konteks kewilayahan
(geografis) dapat dibaca pada tulisan Tasman
(1981). Dalam kertas tersebut Tasman
mencoba mengurai gending-gending yang ada
dalam lanskap garap ala Surabaya dan
Mojokerto.

Pada konteks ini budaya kupingan bukan
merupakan faktor utama penyebab terjadinya
perbedaan balungan gending. Budaya kupingan
hanyalah salah satu stimulan awal yang
merangsang atau memicu berubahnya
balungan gending. Foktor utama adalah dalam
diri dan benak para pengrawit itu sendiri terkait
dengan kemampuannya untuk mengingat dan
mengelaborasi gending secara sama dan utuh.
Selain itu faktor lain yang juga tidak kalah penting
adalah ketiadaan penggunaan notasi karawitan
waktu itu.

Budaya kupingan juga tidak senantiasa
merubah balungan gending. Banyak dijumpai
gending yang memiliki kesamaan pada
notasinya (balungan gending) namun memiliki
perbedaan garap. Semisal Jula-juli Suroboyoan,
Jombangan, Malangan, Meduroan. Walaupun
dalam takaran balungan gending yang sama,
namun tiap-tiap wilayah basis kehidupannya
memiliki perbedaan garap yang sangat dominan.
Seperti yang diutarakan oleh Zoel Mistortoify
bahwa setiap wilayah basis perkembangan
Gending Jula-julimemiliki kecenderungan garap
dan karakter musikal yang berbeda. Garap jula-
juli di Madura terkesan lebih maskulin (keras)
dari pada Surabaya dan Jombang (1007:11),
Hal ini dapat dilihat dalam kisaran eksplorasi
nada tinggi atau melengking yang senantiasa
dimunculkan. Selain perbedaan garap dalam
bingkai geografis, kecenderungan budaya
kupingan juga mengakibatkan terbentuknya pola
garap pribadi atau individual.

Volume 11 No. 1 Juli2013 5



GE LAR Jurnal Seni Budaya

Gaya Pribadi atau Individual

Dalam tulisannya, Warsito menekankan
bahwa akibat dari budaya kupingan, tiap individu
memiliki kebebasan tafsir untuk merubah,
menambah, menghias gending-gending yang
ada. Akibatnya karawitan Jawatimuran
berkembang beraneka ragam ‘rasa’ dan ‘warna’
sesuai dengan kulturisme (lingkar budaya)
masyarakat pemiliknya di tiap-tiap daerah.
Bakan gaya individu (sosok, empu) juga menjadi
anutan yang cukup penting bagi masyarakat
pelaku karawitan umumnya. Pada titik ini, yang
dimaksud dengan gaya individu adalah
kemampuan seseorang dalam memainkan
ricikan karawitan tertentu yang memiliki tingkat
virtousita tinggi, sehingga pola maupun
tekniknya banyak diacu dan ditiru oleh kalangan
seniman lain maupun generasi sesudahnya
(2005:3).

Guna menandai teknik, cengkok dan
gaya permainan dari seseorang tersebut adalah
dengan mendudukkan namanya berdampingan
dengan nama ricikan yang lekat dengannya,
misalnya Kendangan Diyat Sariredjo, Rebaban
Piet Asmoro, Genderan Mbah Kasdu dan lain
sebagainya. Adanya nama-nama tokoh yang
membingkai permainan ricikan tersebut
mengandung arti sebagai gaya perorangan.
Individu-individu tersebut bukannya mencipta
cengkok ataupun gaya yang benar-benar baru,
namun dengan mengolah bahan (tradisi) yang
sebelumnya sudah ada. Hal ini pernah
disinggung oleh Jakob Sumardjo bahwa
seniman menjadi kreatif dan besar bukan karena
mencipta sesuatu yang baru namun bertolak
dari bahan yang telah tersedia sebelumnya
(2000:84).

Individu-individu tersebut berbeda
dengan individu lainnya. Mereka lebih memiliki
tingkat kreativitas yang tinggi. Bahan-bahan
(tradisi) yang telah tersedia tidak dibiarkan begitu
saja, namun diinterpretasi kembali menurut cara
pandang mereka, sehingga hasilnya
memunculkan jenis varian gaya baru yang lebih
segar. Dalam konteks kekaryaan karawitan,
individu-individu tersebut tidak mencipta
cengkok memainkan ricikan secara baru,
namun berangkat dari cengkok lama yang
berusaha dikembangkan sehingga nampak
(seolah) menjadi baru.

Pada karawitan Jawatimuran, selain
gaya kedaerahan, gaya individu juga ramai
menghiasi lanskap budaya karawitannya.
Terlebih, karena dalam karawitan Jawatimuran
terdapat kebebasan tafsir oleh tiap musisinya,
hal ini lebih disebabkan karena tidak terdapatnya
konvensi-konvensi atau aturan yang mengikat
dalam tafsir garap karawitan Jawatimuran.
Apalagi jika dikaitkan dengan kebiasaan para
individu tersebut belajar karawitan bukan
berdasar atas notasi, namun akibat dari budaya
kupingan di atas. Budaya kupingan secara tidak
langsung melegalkan tiap musisi untuk
merubah, menghias atau menginterpretasi
ulang garap yang ada pada gending-gending
Jawatimuran. Impresinya, tiap individu memiliki
keunikan garap sendiri yang disesuaikan dengan
tingkat serta kemampuannya mengolah. Tidak
menutup kemungkinan cara atau gaya baru
yang dibawanya tersebut menyublim menjadi
gaya atau logat kedaerahan, karena implikasi
dari keterkerkenalan atau kepopuleran gaya
yang dibawanya. Waridi (2005) dan Sumanto
(1990) juga mencontohkan bahwa bahwa gaya
dan karakter ki Nartosabdo telah menyublim
menjadi gaya kewilayan atau biasa disebut
dengan Semarangan. Hal ini terjadi pula di
Banyumas, Darno mengetengahkan bahwa
karawitan Banyumasan versi kota lahir dari gaya
(kendangan) yang digulirkan oleh Rasito Purwa
Pangrawit (Wawancara 7 Mei 2010).

Hal ini pernah dialami oleh Diyat
Sariredjo, salah satu maestro pengendang
Jawatimuran. Seperti yang diceritakan Aris
Setiawan Diyat belajar karawitan terutama
ricikan kendang dengan metode nguping atau
kupingan. Pada konteks ini Diyat mencoba
menirukan apa yang didengarnya secara persis.
Namun lambat laun tidak hanya sekedar meniru
secara apa adanya, Diyat mencoba
menginterpretasi ulang garap karawitan
terutama kendang dengan gaya atau logatnya
sendiri. Implikasinya hal tersebut memunculkan
gaya kendangan ala Diyat Sariredjo. Gaya atau
pola baru yang dikembangkannya menjadi begitu
dikenal oleh masyarakat karawitan umumnya.
Adapun faktor utama adalah ketika
kendangannya disiarkan secara reguler oleh
RRI Surabaya dalam acara klenengan yang
bertajuk “Manding Jamuran” (Manasuka

6 Volume 11 No. 1 Juli2013



Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

Gending-gending Jawatimuran). Apalagi ketika
itu media komunikasi elektronik lain seperti
televisi (terlebih internet) masih terbatas
keberadaannya, sehingga radio menjadi
santapan utama untuk mendengarkan informasi
dan hiburan sehari-hari (2013:20).

Pola, cengkok, tekniknya dalam
memainkan ricikan kendang banyak
didengarkan oleh masyarakat luas, sehingga
banyak dianut dan ditiru oleh musisi karawitan
lainnya terutama yang masih dalam tahap
belajar. Pada konteks yang demikian, para
musisi maupun seniman yang masih ajaran
(pemula), belajar melalui metode nguping
kendangan Diyat Sariredjo. Seperti telah
disinggung di muka, metode nguping merupakan
salah satu metode belajar yang paling efektif,
karena dengan seringnya mendengarkan
(nguping) secara tidak langsung bahan-bahan
yang ada terakumulatif dalam otak dan akhirnya
hafal serta dapat menirukannya dengan kadar
kemiripan yang tinggi. Dengan demikian, gaya
kendangan ala Diyat Sarirdjo banyak diacu dan
ditiru, sehingga lambat laun berkembang
menjadi satu wacana gaya kedaerahan
(Surabaya).

Gaya kendangan ala Diyat Sariredjo
menyublim menjadi gaya kedaerahan saat ini
lebih dikenal dengan ‘Gaya Kendangan
Suroboyoan’. Informasi yang demikian banyak
ditemukan di berbagai referensi baik berupa teks
tertulis maupun pernyataan para seniman
setempat. Seperti tulisan Soenarto yang
mengulas tentang garap kendangan (alit) gaya
Jawatimuran, menekankan bahwa gaya
kendangan Surabaya untuk saat ini banyak
terbentuk secara akumulatif dari gaya
kendangan yang dikembangkan dan dibangun
oleh Diyat Sariredjo (1987:6). Gaya kendangan
Diyat Sariredjo menjadi satu wacana gaya
kedaerahan karena banyak diacu oleh seniman
karawitan lain ketika mendengarkannya siaran
di RRI Surabaya. Mereka menekankan bahwa,
karena pada saat itu notasi karawitan belum
berkembang baik dalam lanskap karawitan
Jawatimuran, maka metode yang paling efektif
adalah dengan mendengarkan atau nguping,
sehingga (sekali lagi) kadar kemiripan menjadi
sangat tinggi.

Berdasar atas pemaparan di atas,
setidaknya dapat diambil satu kesimpulan

bahwa budaya kupingan mengakibatkan
karawitan tradisi Jawatimuran memiliki
kebebasan tafsir karena ketiadaan konvensi
yang mengikat, implikasinya banyak lahir gaya-
gaya individu yang baru layaknya Diyat Sariredjo,
beberapa di antaranya seperti Genderan Senain,
Kendangan Mbah Ajib. Gaya individu yang ada
terkadang tidak hanya berhenti pada satu ruang
pewacanaan saja, hamun juga menjelma
menjadi gaya kedaerahan. Hal ini sebagai akibat
dari sisi kreativitas tinggi yang dimiliki oleh
individu atau figur terkait, sehingga melalui media
tertentu (semisal, kasus Diyat lewat RRI
Surabaya) gayanya banyak dianut dan ditiru oleh
sebagian besar masyarakat dalam ruang lingkup
wilayah tertentu. Kemudian gaya individu dan
segala piranti yang menyertainya tersebut diakui
sebagai milik kewilayahannya.

Komunal

Sebagai implikasi dari budaya kupingan
yang mengakibatkan kebebasan tafsir balungan
gending, maka menyebabkan gending-gending
karawitan Jawatimuran memiliki sifatnya yang
komunal. Artinya setiap orang dapat merajut,
merubah, menambah, dan sekaligus
menginterpretasi kembali gending yang ada
sesuai dengan kehendak dan kemampuan daya
musikalnya. Karena kebebasan yang demikian,
karawitan atau gending di Jawa Timur menjadi
milik semua khalayak tidak terkecuali seniman.
R.M. Soedarsono mengetengahkan bahwa
bentuknya yang demikian lazim disebut sebagai
communal support, artinya segala hal yang
berkaitan dengan eksistensi dan hidup matinya
suatu subjek (gending) tergantung dari tangan
masyarakat itu sendiri (2002:24). Oleh karena
itu, akibat dari bentuknya yang komunal
mengakibatkan gending-gending tradisi
Jawatimuran terbagi menjadi dua elemen,
anonim dan milik bersama.

Anonim

Konsekuensi logis dari sifatnya yang
komunal mengakibatkan gending-gending
tradisi di Jawa Timur berkembang tanpa
diketahui siapa penciptanya (anonim). Lebih dari
itu selain posisi pencipta, posisi kapan dan pada
masa apa gending tersebut diciptakan juga tidak
dapat terdeteksi. Hal ini berbeda dengan budaya
karawitan di Surakarta, walaupun jarang

Volume 11 No. 1 Juli2013 7



GE LAR Jurnal Seni Budaya

diketahui secara pasti pencipta gending-gending
tradisi, namun setidaknya dapat terdeksi dengan
baik akan waktu dan masa gending tersebut
diciptakan. Hal ini sebagai efek dari lekatnya
budaya keraton. Gending-gending ciptaan para
empu lazim dipersembahkan menjadi milik raja
yang berkuasa saat itu. Pemicunya karena rasa
pengabdian yang sungguh-sungguh, sehingga
empu karawitan enggan menyebut namanya
dan akan mentabsihkan karyanya atas nama
raja. Hal ini dikuatkan oleh Waridi sebagai berikut.
“Sebenarnya pada jaman kerajaan dan
penjajahan banyak bermunculan karya
cipta gendhing yang dicipta oleh para
empu karawitan baik yang hidup di dalam
maupun di luar tembok keraton, yang
dicipta secara individual maupun oleh
kelompok, akan tetapi mereka enggan
untuk  memperlihatkan dirinya.
Keengganan menampakkan dirinya
diduga sebagai akibat dari situasi
psikologis yang mengharuskan dirinya
untuk selalu mengabdikan seluruh hasil
kerjanya kepada atau untuk raja” (2000:7).

Dengan demikian gending-gending yang
ada seolah-olah diciptakan oleh sang raja
(Walaupun tidak menutup kemungkinan besar
bahwa beberapa gending yang ada memang
benar-benar diciptakan oleh sang raja yang
berkuasa). Nama raja yang berkuasa menghiasi
gending yang dicipta pada masanya, semisal
gending Ladrang Sri Kuncoro dicipta pada
masa PB. X. Informasi atau data yang demikian
dapat diperoleh di Serat Wedhapradangga.
Berdasarkan ulasan tersebut, gending-gending
tradisi di Surakarta, walaupun tidak diketahui
persis siapa pencipta pastinya, namun dapat
dilacak terkait waktu dan masa penciptaannya,
yakni pada masa pemerintahan raja tertentu.

Hal ini sangat berbeda dengan
keberadaan gending tradisi Jawatimuran.
Keraton tidak memberi pengaruh yang cukup
signifikan dalam perkembangan karawitan
Jawatimuran, bahkan boleh dikatakan tidak
nampak. Dengan demikian hal tersebut sangat
berbeda dengan Surakarta, keberadaan keraton
di Jawa Timur belum dapat menunjukkan satu
kepastian terkait pencipta maupun masa
penciptaan gending tertentu. Hal ini sebagai efek
dari legitimasi keraton yang memudar, sehingga
tidak banyak meninggalkan pengaruh bagi

kesenian tradisi terutama karawitan. Informasi

ini diperoleh dari keterangan A.M. Munardi

sebagai berikut.
“Sebagai suatu daerah yang pernah
memiliki kebudayaan istana-istana
semenjak abad X| sampai dengan XIV,
seharusnya wilayah etnis ini (Jawa Timur-
pen.) memiliki tradisi yang kuat dalam
kehidupan tradisi musik karawitan.
Sayang sekali istana-istana Kahuripan
sampai dengan Majapahit itu tidak banyak
meninggalkan warisan kesenian di
daerah-daerah bekas kerajaan itu berdiri.
Bahkan setelah runtuhnya Majapahit,
perkembangan karawitan di daerah Jawa
Timur mengalami kemunduran dan
berjalan lamban” (1993:1).

Selain itu apabila di Surakarta terdapat
satu referensi yang biasa digunakan sebagai
acuan dalam melihat masa penciptaan gending
tertentu yakni Serat Wedhapradangga
sementara hal yang demikian tidak ditemukan
di Jawa Timur. Oleh karena itu, siapa pencipta
dan pada masa apa gending tersebut diciptakan
tidak dapat ditelusuri, selanjutnya gending-
gending yang ada berkembang dan interpretasi
secara beraneka ragam oleh setiap masyarakat.

Milik Bersama

Statusnya yang anonim mengakibatkan
gending-gending tradisi di Jawa Timur tidak
diketahui siapa penciptanya. Akibatnya terdapat
kebebasan untuk menafsir kembali gending
yang ada. Impresinya, gending-gending
karawitan Jawatimuran menjadi milik bersama.
Oleh karena anonim, setiap individu maupun
kelompok dapat merubahnya tanpa harus
bertanggung Jawab kepada siapapun. Hasil
perubahan yang dilakukan pada akhirnya
dikembalikan pada masyarakat. Apabila
masyarakat merasa perubahan yang dilakukan
sesuai dengan kehendak dan dinamika jaman
maka gending dengan nuansa baru tersebut
akan dipertahankan. Sebaliknya jika perubahan
yang dilakukan tidak berkenan bagi masyarakat
atau khalayak seni umumnya, maka gending
yang ada tidak digunakan atau segera akan
berubah menjadi wujudnya yang baru lagi. Hal
yang demikian dikuatkan oleh Waridi sebagai
berikut.

8 Volume 11 No. 1 Juli2013



Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

“‘Dengan alasan statusnya yang anonim,
maka ia dapat difahami sebagai milik
bersama, ada kebebasan untuk
mengubah menurut cita rasa estetik baik
individu maupun kelompok, tanpa harus
bertanggung Jawab kepada siapapun.
Tanggung Jawab hanya bersifat etik dan
estetik akan terseleksi secara alami di
tengah-tengah masyarakat
pendukungnya. Kalau ternyata terdapat
karya yang menurut individu maupun
kelompok dirasa kurang sreg dari aspek
garapnya, secara spontan diubah.
Fenomena ini ditingkat praktik karawitan
hidup secara subur”(2000:9).

Gending-gending tradisi banyak
diinterpretasi ulang dengan nuansa dan logat
yang lebih baru sehingga hasilnyapun menjadi
baru. Tradisi dalam konteks ini hanya dijadikan
sebagai bahan mentah yang dimasak atau
digarap ulang. Aspek kekaryaan baru tidak hanya
sebatas mencipta gending secara benar-benar
baru, namun juga berusaha mengembangkan
dari apa yang sudah ada sebelumnya. Ucu
Mulyana dengan tegas menyatakan bahwa
seseorang disebut sebagai musisi, komposer
atau kreator musik tidak hanya sebatas ketika
seorang tersebut mencipta karya yang benar-
benar baru, tapi juga mampu memunculkan
kesan, keunikan dan nuansa berbeda pada
karya lama yang digubahnya (2009:3).

Dalam krawitan Jawatimuran (dan juga
secara umum) tidak dikenal Hak Atas Kekayaan
Intelektual (HAKI), sehingga hal cipta menjadi
samar atau berada di wilayah abu-abu. Menjadi
kesenian milik bersama, siapa pun berhak atas
gending itu. Sampai pada titik ini, mencipta
gending tidak dimaksudkan untuk mencari
keuntungan materi, namun semata demi
kepuasan batin seniman. Setelah gending itu
tercipta, masyarakat bebas menggunakannya
tanpa takut terkekang dan membayar pada Si
Pencipta awalnya. Hal ini yang dalam beberapa
waktu terakhir juga menjadi perdebatan rami di
berbagai ruang diskusi dan seminar karawitan.

Laras Slendro

Daerah di Jawa Timur vyang
menggunakan konsep karawitan Jawatimuran
seperti di Surabaya, Lamongan, Sidoarjo,
Jombang, Mojokerto, Gresik lebih akrab dengan

gamelan yang memiliki sistem pelarasan
slendro kecuali daerah Malang). Secara
sederhana, slendro dapat dijelaskan sebagai
sistem nada pentatonik tanpa nada tengahan
(unhemitonik). Konsepnya jarak antar nada-
nada (interval) yang dibentuknya ‘relatif’ sama.
Namun dalam tataran implementasinya, sistem
nada slendro tumbuh dan berkembang
beraneka “warna dan rasa” pada setiap wilayah
kebudayaan, setiap sub kultur hingga komunitas
dan individu. Gamelan slendro tumbuh subur di
area persebaran karawitan Jawatimuran tak
terkecuali juga di Madura. Menurut Zoelkarnain
Mistortoify di Madura juga berkembang
karawitan Jawatimuran beraneka warna,
dengan rasa sesuai selera masyarakat
setempat (2007:10). Berdasarkan catatan yang
dibuat Tasman (1981) dan Piet Asmoro (1971),
secara kuantitatif hal ini dapat dilihat dari
keberadaan gending-gending laras slendro
dengan jumlah lebih banyak dari pada laras
pelog. Bukti lain adalah hampir semua bentuk
seni pertunjukan di daerah-daerah tersebut lebih
lekat dengan menggunakan gamelan slendro,
semisal pertunjukan ludruk, wayang kulit,
jaranan dan juga klenengan. Bahkan hingga kini
banyak dijumpai kelompok ludruk, wayang dan
klenengan yang begitu lekatnya dengan laras
slendro sehingga seolah enggan menerima
kehadiran laras pelog. Simak saja bagaimana
Ludruk “Karya Budaya Mojokerto” dan “Ludruk
Budi Wijaya” Jombang, “Grup Klenengan
Lamongan dan Jaranan Gresikan” yang setia
dengan gamelan slendro. Walaupun terkadang
gending yang dibawakan sebenarnya berlaras
pelog namun digubahnya dalam laras slendro.
Supriyanto dalam skripsinya menginformasikan
bahwa gamelan slendro adalah gamelan utama
dalam budaya karawitan dan terutama dunia
wayang kulit di Jawa Timur. Hal ini ditandai
dengan seringnya gamelan laras ini digunakan
dalam sajian pertunjukannya (2006:11).
Terdapat perbedaan antara slendro di
Jawa Timur dan Surakarta serta Yogyakarta.
Apabila di Jawa Timur, slendro dalam tataran
implementasi oktafnya dimulai dengan nada 1
(ji) dengan ending di nada 2 (ro cilik), sehingga
urutan nadanya dapat dirangkai menjadi
1235612. Sementara apabila di Surakarta dan
Yogyakarta dimulai dengan nada 6 (nem) dan
diakhiri dengan nada 1 (ji cilik), sehingga urutan

Volume 11 No. 1 Juli2013 9



GE LAR Jurnal Seni Budaya

nadanya dapat dirangkai menjadi 623561.
Gending-gending baik dalam takaran klenengan
maupun untuk pertunjukan wayang dan ludruk
kebanyakan diolah dengan laras slendro.

Budaya ‘Sak’

Lanskap karawitan Jawatimuran tidak
mengenal adanya penggolongan gending
layaknya pada karawitan Surakarta seperti
ketawang, lancaran, ladrang dan lain
sebagainya. Budaya karawitan Jawatimuran
lebih dapat memaknai dan ditentukan oleh
golongan gending berdasar atas budaya
“‘mencandra” gending lain yang lebih terkenal.
Dalam konteks ini terdapat gending-gending
tertentu dalam berbagai tingkatan bentuk yang
digunakan sebagai acuan atau padanan untuk
menyertai gending-gending pada umumnya
(yang belum sepenuhnya dikenal).

Usaha penggolongan gending yang
dilakukan oleh seniman dan masyarakat
komunitas karawitan Jawatimuran yakni dengan
memberi aksentuasi kata ‘sak’ pada gending-
gending yang ada. Semisal, Gending ljo-ijo ‘sak’
Cokronegoro, Gending Angleng ‘sak’ Samirah,
Gending Layon Kintir ‘sak’ Luwung dan lain
sebagainya. Dalam implementasinya, ‘sak’pada
contoh tersebut dapat dijelaskan bahwa nama
gending yang terletak sebelum kata ‘sak’ (/jo-
ijo, Angleng, Layon Kintir) berada dalam kisaran
permainan baik pola, teknik, letak ricikan
struktural serta konsep padang uliannya dengan
gending yang sesudah kata ‘sak’(Cokronegoro,
Samirah, Luwung). Guna lebih jelasnya, berikut
akan disajikan salah satu contoh.

Gending Cokronegoro Slendro Sanga

Bk: 6 365 6621 321@

3. 2
2.@:]

.6 .5 .

ueN

.2 .1.

Gending ljo-ijjo Slendro Sanga, ‘Sak’

Cokronegoro
Bk: .123 .5.6 .5.(Q
[. 6 .1 6.1.5.3 5.6
2 .1 2.;.6 5 3.@:]

Berdasarkan contoh di atas menunjukkan
bahwa Gending Jjo-jjo termasuk dalam golongan

Gending Cokronegoro. Artinya, letak ricikan
struktural (kenong, kempul), permainan kendang
sama dengan Gending Cokronegoro. Bahkan
konsekuensinya konsep padang uliannya pun
serupa. Masyarakat dan komunitas karawitan
Jawa mengenal konsep padang ulian yang dapat
diartikan secara sederhanya sebagai alur
pergerakan melodi balungan gending (dalam
konteks ini). Padang diibaratkan sebagai sebuah
pertanyaan dan ulian sebagai Jawabannya.
Dalam terminologi musik barat dikenal dengan
adanya frase naik (padang) dan frase turun
(ulian).

Baris pertama:

.1 .6 .3 . 2 (Cokronegoro) dan. 6 . 1 .
6 . 1 (ljo-ijo): Padang / seleh ringan / analogi
pertanyaan.

. 6 .5 .3 . 2 (Cokronegoro)dan. 5 . 3 .

5 . 6 (ljo-ijo): Ulian/ seleh berat /analogi Jawaban.

Baris kedua : -
. 3.2 .6 .5 (Cokronegoro)dan. 2 . 1 .
2 . 3 (ljo-ijo): Padang / seleh ringan / analogi
pertanyaan.
.2 1. 2. @ (Cokronegoro)dan. 6 . 5 .

3. @ (ljo-ijo): Ulian/ seleh berat / analogi Jawaban.

Selain Gending Cokronegoro gending-
gending lain yang bentuknya lebih besar (di atas
Cokronegoro) dan digunakan sebagai
pencandraan adalah Gending Samirah Slendro
Sanga, Luwung Slendro Sanga, Jonjang Slendro
Sanga, Lambang Slendro Wolu, Jula-juli Slendro
Wolu. Gending-gending tersebut cukup dikenal
oleh masyarakat dalam karawitan Jawatimuran,
sehingga digunakan sebagai persamaan
(ukuran) sebutan untuk gending lain yang
sejenis.

Namun demikian, hal tersebut tidak
berlangsung multak. Banyak kelompok-
kelompok dan komunitas karawitan
Jawatimuran tertentu yang menggunakan idiom
gending lain yang lebih mereka kenal dari pada
gending-gending di atas, namun tetap dengan
menggunakan aksentuasi kata ‘sak’ untuk
menyebutnya. Bagi para pengrawit wayang kulit
Jawatimuran biasanya memiliki nama idiom
gending-gending dalam pewayangan yang
digunakan sebagai bahan pencandraan untuk

10 Volume 11 No. 1 Juli2013



Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

gending lain terutama dalam klenengan biasa,
misalnya Gending Lambang sak Ganda
Kusuma. Gending Ganda Kusuma merupakan
gending yang lebih akrab dalam benak mereka,
karena gending ini digunakan untuk iringan
wayang kulit Jawatimuran. Lebih jelasnya lihat
Supriyanto (2006).

Kendatipun demikian, pada karawitan
Jawatimuran, aksentuasi kata “sak” hanya
digunakan pada gending-gending yang belum
memiliki wilayah atau ruang kategorisasi secara
jelas, sehingga harus diambil padanan gending
yang sifatnya lebih terkenal. Namun, terdapat
adanya bentuk gending-gending dalam
karawitan Jawatimuran yang dalam terminologi
penggunaannya tidak menggunakan kata “sak’,
yakni gending-gending yang sudah memiliki
wilayah penyebutan (ruang) secara khusus.
Adapun gending-gending tersebut adalah giro,
gagahan, ayak dan krucilan.

1. Giro
Giro merupakan gending yang disajikan
secara instrumentalia tanpa vokal (sindhen dan
gerongan) dan juga tanpa ricikan garap kecuali
kendang, seperti rebab, gender, siter, gambang
dan bahkan suling. Sementara itu, kendang yang
digunakan bukan kendang Jawatimuran dengan
ukuran besar (cekdongan- [lihat penjelasan
garap ricikan kendang]) layaknya dalam gending
dengan aksentuasi ‘sak’ di atas. Kendang yang
digunakan adalah kendang kalih atau ‘dua
kendang’, yakni kendang ketipung dan kendang
gedhé. - ~ - ~
Al .3 .6 .3 .5 .3 .2 .3 .(
B: i3 ie i3 is i3 i2 i3 if
..53 6156 2153 6165 2153 6132 6156 216@
C: i3 i2 i3 ie6 i3 12 i2 is
is i3 i6 i iz ie i3 10
D: ie i2 is ie i3 i2 i6 is

12 13 16 12 16 13 16 1

Terkait dengan giro, A.M. Munardi
menambahkan bahwa suasana gending dalam
golongan ini cenderung meriah karena disajian
secara instrumentalia tanpa ricikan garap dan
vokal (kecuali kendang). Di Jawa Timur, giro

disajikan sebelum suatu pertunjukan tertentu
diberlangsungkan. Pertunjukan tersebut dapat
saja klenengan (konser), ludruk atau tayuban.
Dengan dibunyikannya giro berarti pertunjukan
terkait telah dimulai. Oleh karena posisi gending
giro adalah di awal, berarti fungsinya digunakan
sebagai penyambut tamu dan penonton (1983:
44).

2. Gagahan

Gagahan merupakan bentuk gending
settingkat di atas giro. Dengan demikian,
gagahan memiliki struktur gending yang lebih
panjang terkait irama serta dua kali lipat letak
pukulan ricikan strukturalnya dibanding giro.
Namun demikian, jika kita mendengar gending
giro dan gagahan hampir tidak berbeda. Hal ini
disebabkan karena ricikan gamelan yang
digunakan sama. Perbedaannya hanya pada
kisaran irama dan panjang pendeknya wilayah
gatra. Gagahan lebih membutuhkan waktu lama
dalam penyajiannya karena struktur gendingnya
lebih panjang dari giro. Umumnya saat ini,
kebanyakan para pengrawit Jawa Timur
kesulitan dalam menyajikan gending gagahan
dan giro secara lengkap. Hal ini dapat dimaklumi
karena elaborasi musikal yang ada relatif rumit
dengan kisaran pola permainan kendang yang
panjang dan berbeda antara satu pola dengan
pola berikutnya, sehingga apabila ditulis dalam
teks notasi kepatihan akan menjadi berlembar-
lembar. Kebanyakan seniman Jawa Timur
hanya mengambil sebagian kecil dari gagahan
dan giro padairama lancamya (di awal sesudah
buka).

A: 6362 6365 6362 6365

6362

6365 2.23 561@
B: 1513 i5ie 1513 is5i6
isi3 isi6 2.23 5630
C: 26.3.6.2 .6.3.6.5 .6.3.6.2 .6.3.6.5
6.3.6.2 .6.3.6.5 .2.2.2.3 .5 6.1.@

D: .i.5.i.3 .i.5.1.6 .1.5.1.3 .1.5.1.

o

H
%)
=
w
=
%)
=
()]
N
N

. .
N

. .
w
(8]
()]
w

v @

Volume 11 No. 1 Juli2013 11



GE LAR Jurnal Seni Budaya

.6.3.6.2 .6.3.6.5 .2323253 .6.5.3.@
F: .5.6.2.5 .6.2.3.2 .5.61516 532.2321

23561516 532.2321 235.6.35 .3.2616@

G: .5.5.532 .3.5.6.5 .6.1.2.3 .2.1.6.5

.6.1.2.3 .2.1.6.5 32323253 .6.5.3.C

H: .5.6.2.5 .6.2.3.2 .5.61516 532.2321

23561516 532.2321 235.6.35 .3.2616@

Menurut Munardi gagahan bagi sebagian
kalangan adalah gending yang memiliki rasa
gagah serta agung (1983: 44). Fungsi utamanya
juga digunakan sebagai penyambut tamu pada
acara pertunjukan tertentu baik konser karawitan
maupun pertunjukan lainnya seperti ludruk dan
tayub. Namun demikian, gagahan juga banyak
dijumpai para pertunjukan wayang kulit
Jawatimuran, fungsi gending ini bukan lagi
sebagai penyambut tamu namun sering pula
digunakan untuk mengangkat unsur dramatik
musikal pada adegan-adegan tertentu yang
sifatnya agung atau gagah.

3. Ayak

Ayak merupakan salah satu gending
yang kehadirannya cukup lekat dengan
pertunjukan wayang kulit Jawatimuran. Namun
demikian, banyak jenis pertunjukan lain yang
juga sering menggunakannya semisal ludruk,
konser karawitan dan lain sebagainya. Ayak
lebih menekankan konstruk wujudnya lewat
permainan ricikan saron yang lebih menonjol
sebagai ricikan melodis. Fungsi dan peran
utamanya adalah mendukung unsur dramatik
musikal pada adegan-adegan wayang bahkan
juga drama ludruk. Penyajian gending ayak lebih
terkesan mengalir. Hal ini dikarenakan oleh
permainan ricikan saron yang rutut dan rapat
dalam pola permainannya.

Ayak Krucil Slendro Wolu

2255 2255 2255 225@ 5663 3556 6223

3366 3366 3366 336@ 6115 5661 1335

1556 6112 2551 166@ 2255 2255 2255

5331 1223 35i6 655@ 6633 6633 6633

3552 2335 5661 166@ 5612 .612 6152

3311 3311 3311 331@ .552 2335 5661 iGGC

Notasi di atas adalah transkrip dari
permainan ricikan saron, karena ricikan ini
dalam gending ayak memiliki peran yang paling
dominan dalam mengkonstruk pola melodis.

4. Krucilan

Krucilan merupakan salah satu gending
yang juga sering ditemui dalam pertunjukan
wayang serta tari remo dan ludruk di Jawa
Timur. Gending ini lebih sederhana dari pada
ayak di atas. Krucilan dalam pertunjukan
wayang, ludruk dan tari remo juga digunakan
sebagai pendukung dramatisasi pencapaian
nuansa musikalnya (gagah, luruh). Krucilan
dalam terminologi masyarakat karawitan
Jawatimuran lebih dapat memberikan kesan
yang tegas serta gagah jika disajikan dengan
tempo cepat seperti dalam pertunjukan tari
remo, dan luruh atau bahkan sedih jika disajikan
dengan irama lambat terutama dalam adegan
wayang dan terlebih ludruk. Berikut adalah
contoh notasi krucilan.

Krucilan Slendro Wolu

1621 6516 2161 5612 1621 6516 2165 216@

Sepadan dengan gending ayak, notasi
di atas diambil dari permainan saron yang
merajut polanya secara melodis. Hingga saat
ini krucilan sering dijumpai di berbagai
pertunjukan tersebut di atas.

5. Gedog

Gedog merupakan jenis gending di Jawa
Timur yang kental dengan nuansa ketegasan
(Munardi, 1983:45). ‘Rumah’ bagi gending ini
adalah dalam pertunjukan wayang kulit
Jawatimuran. Namun sesekali juga digunakan
dalam konser karawitan. Terlebih pada acara
‘Manding Jamuran’ (Manasuka Gending-gending
Jawatimuran) di RRI Surabaya. Gedog adalah
salah satu bentuk gending yang seolah tidak
pernah terlewatkan ketika siaran digelar.

Gedog Sendarum Slendro Sepuluh

A: .3.2.3.@ .6.5.6.@ .6.5.6.@ .i.6.i.@

12 Volume 11 No. 1 Juli2013



Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

B: 6123 2165 2356 165@

.612 .365 1653 2530)
C: .632 5635 1653 253Q)
.632 5635 1653 2530)
D: .6.6 2321 3216 523F
2356 5365 1621 321fg

3216

Adapun strukur penggolongan gending di
atas tidak berlaku mutlak bagi setiap musisi
karawitan Jawatimuran. Oleh karena karawitan
tradisi Jawatimuran adalah milik bersama,
sehingga tidak terdapat adanya konvensi-
konvensi yang mengikat. Dengan demikian
setiap orang dapat membuat struktur
penggolongan gending sendiri berdasarkan atas
selera dan kepentingannya. Penggolongan
gending yang diutarakan oleh penulis di atas
dirangkum berdasarkan atas usaha dari
Sekolah Tinggi Kesenian Wilwatikta (STKW)
Surabaya dan seniman karawitan Jawa Timur
dalam memperkenalkan gending Jawatimuran
sebagai sarana pembelajaran atau pendidikan
seni.

Kesimpulan

Berdasarkan pemaparan di atas, maka
dapat disimpulkan bahwa karawitan
Jawatimuran memiliki ciri dan keunikan yang
spesifik, berbeda dengan genre karawitan
daerah lain. Mengetahui lebih dalam terkait
konfigurasi karawitan Jawatimuran berarti
mendudukkan karawitan sebagai sebuah hasil
karya tidak bisa dilepaskan dengan masyarakat
yang mengitarinya. Dengan demikian
membicarakan karawitan Jawatimuran berarti
pula membicarakan masyarakat Jawa Timur.
Karawitan mampu sebagai penanda dalam
melihat detak hidup budaya di Jawa Timur.
Namun demikian, beberapa hal menjadi catatan
penting. Pertama, karawitan Jawatimuran yang

selama ini menjadi minoritas dalam lanskap
karawitan nusantara sudah selayaknya mampu
menunjukkan derajat dan kedudukannya. Hal
tersebut dapat dilakukan dengan menghidupkan
kembali kegiatan penelitian, diskusi dan seminar
karawitan Jawatimuran. Kedua, semngat dalam
membangun dan mempertahankan karawitan
Jawatimuran tak semata hanya menjadi
tanggungjawab para seniman dan akademisi
seni, namun juga semua lapisan masyarakat
Jawa Timur. Tulisan di atas setidaknya menjadi
babak awal dalam mengawali penelitian dan
ulasan lain yang lebih tajam. Konklusinya,
karawitan Jawatimuran memiliki varian yang
mengisahkan derajatnya yang mempribadi, unik
dan tipikal. Pandangan ini sekaligus
mendekonstruksi  bahwa Karawitan
Jawatimuran tak ada bedanya dengan karawitan
lain seperti Karawitan Surakarta dan
Yogyakarta. Dengan demikian, Karawitan
Jawatimuran yang telah menjadi aset sudah
selayaknya tidak dibiarkan beku. Namun
dikembangkan dilestarikan dan lebih penting lagi
dipertahankan.

Kepustakaan

A. Tasman Ronoatmojo. 1981. “Notasi Gending
Mojokerto-Suroboyo”. Surabaya:
Bidang Kesenian Kantor Wilayah
Departeman P dan K Propinsi Jawa
Timur bersama Sekolah Tinggi
Kesenian Wilwatikta Surabaya
Yayasan Badan Pembina Perguruan
Tinggi Wilwatikta Surabaya.

A.M.. Munardi. 1983. Pengetahuan Karawitan
Jawatimuran. Jakarta: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan.

Aris Setiawan. 2013. “Diyat Sariredjo:
Kekaryaan dan Pemikirannya” dalam
Jurnal Dewa Ruci Pascasarjana
Institut Seni Indonesia Surakarta
Volume 8 No.1 Desember 2013.

Asal Sugiarto. 2005. “Gending Jula-Juli dalam
Pergelaran Ludruk: Suatu Kajian
Etnomusikologis” Tesis S-2 Minat
Utama Musik Nusantara Program
Pascasarjana ISI Yogyakarta.

Volume 11 No. 1 Juli2013 13



GE LAR Jurnal Seni Budaya

Jakob Sumardjo. 2000. Filsafat Seni. Bandung:
Institut Teknologi Bandung,

Joko Santoso. 2007. “Kartolo Kreativitasnya
dalam Kidungan Jula-Juli dan
Lawakan” (Tesis S-2 Jurusan
Pengkajian Seni Institut Seni Indonesia
Surakarta.

Joko susilo dan Soenarto. 2001. “Diktat Mata
Kuliah Musik Nusantara Pokok 1”.
Sekolah Tinggi Kesenian Wilwatikta
Surabaya.

R.M. Soedarsono. 2002. Seni Pertunjukan
Indonesia di Era Globalisasi
Yogyakarta: Gajah Mada University.

Rahayu Supanggah. 1990. Dalam “Balungan”,
Jurnal Masyarakat Musikologi
Indonesia: Yayasan Masyarakat
Musikologi Indonesia Bekerjasama
dengan Duta Wacana University Press
Yogyakarta.

Soenarto. 1987. “Garap Kendang Klenengan
Gending-Gending Alit Karawitan Gaya
Jawatimuran” (Skripsi S1 Jurusan
Karawitan Sekolah Tinggi Kesenian
Wilwatikta (STKW) Surabaya.

2008. “Kecenderungan Garap
Sindhenan Jawa Timur Surabayan”.
Tesis S2 Pengkajian Seni Minat Musik
Nusantara Pascasarjana IS| Surakarta.

Sukesi

Supriyanto. 2006. “Gadhingan dalam Pakeliran
Jawatimuran”. Skripsi S-1 Jurusan

Karawitan Sekolah Tinggi Kesenian
Wilwatikta Surabaya.

Ucu Mulyana Santosa. 2009. “Garap Kendang
Mamat Rochmat dalam Tari Keurseus”.
Tesis S2 Pengkajian Seni Musik
Nusantara Pascasarjana IS| Surakarta.

Wahyudianto. 2004. “Tari Remo Surabayan di
Surabaya: Aspek Politik dalam Seni
Tari”. Tesis S-2 Kajian Seni
Pertunjukan, STSI Surakarta.

Waridi. 2000. “Garap dalam Karawitan Tradisi:
Konsep dan Realitas Praktik”. Makalah
Seminar Karawitan Nasional. STSI
Surakarta.

. 2000. “Garap dalam Karawitan Tradisi:

Konsep dan Realitas Praktik” Makalah
Seminar Karawitan Nasional, STSI
Surakarta.

Warsito. 2005. “Lobong, Gendhing Kethuk 2
Kerep Minggah Kinanti. Sebuah
Tinjauan Garap Musikal”. Skripsi S-1
Jurusan Karawitan Sekolah Tinggi
Seni Indonesia Surakarta.

Zoel Mistortoify. 2007. “Kejhungan Madura:
Sebuah Ungkapan Ekspresi
“‘Kekerasan” [?]”, Makalah Seminar
Hibah Hasil Penelitian Dosen Muda dan
Fundamental, Institut Seni Indonesia
Surakarta.

14 Volume 11 No. 1 Juli2013



