
1Volume 11 No. 1 Juli 2013

Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

Pengantar

Sebelumnya perlu diketahui bahwa kata

Jawatimuran merujuk pada gaya musikal

kedaerahan yang berbasis Jawa Timur. Kata

Jawatimuran menjadi penting untuk dihadirkan

karena tidak semua karawitan di Jawa Timur

memiliki gaya Jawatimuran. Trenggalek, Madiun,

Ngawi, Nganjuk, Kediri adalah contohnya.

Karawitan Jawatimuran berarti secara spesifik

menunjuk pada lokus atau daerah yang

menggunakan konsep musikal atau kaidah

karawitan Jawatimuran yakni Surabaya,

Jombang, Malang, Sidoarjo, Gresik, Madura,

Mojokerto. Secara sederhana, indikasi karawitan

Jawatimuran dapat diketahui dengan melihat

penggunaan instrumen kendang cekdongan,

kendang dengan ukuran relatif besar jika

dibanding kendang ciblon di Solo dan Yogya.

Posisi membunyikannyapun berbeda. Tangan

kanan berada dalam tebokan kecil (tak, lung,

tok) sementara tangan kiri berada dalam

tebokan besar (dhe, tung, dhet, ket, dan lain

sebagainya). Lebih jelasnya lihat gambar berikut

ini.

KONFIGURASI KARAWITAN JAWATIMURAN

Aris Setiawan

Jurusan Etnomusikologi

Fakultas Seni Pertunjukan ISI Surakarta

Abstract

Jawatimuran karawitan/ east Java musicians during its development become into a sub dominant
when  compared with Surakarta or Yogyakarta. Jawatimuran said  often as a complement to the
writing of that two major genres of the musical. As a result, many ordinary people who think Karawitan
Jawatimuran is not somewhat different with style from Surakarta and Yogyakarta . This article tries
to use  descriptive analysis, ie, classifying data related to the uniqueness Karawitan Jawatimuran
then assembled , analyzed, presented in a coherent and deeply. Thus ,to bring back its configuration
(appearance of ) musical Jawatimuran not merely re- describe, but as an attempt to make sense
of today’s its appearance increasingly not find space discourse. The result can be seen that
Jawatimuran musicians have different specifications, namely  forms, techniques, terminology
and so forth.

Key words : karawitan, East jawa, configuration

Gambar 1. Kendang cekdongan pada

karawitan Jawatimuran.

(Foto. Aris Setiawan 2008)

Di sisi lain, terdapat daerah di Jawa

Timur yang memiliki garap karawitan tipikal, yang

hanya dapat dijumpai pada daerah tertentu,

Banyuwangi dan Madura misalnya. Kedua

daerah tersebut dalam konteks ini tidak

digolongkan sebagai karawitan Jawatimuran

sebagaimana tersebut di atas. Masyarakat

setempat lazim menyebutnya sebagai garap

 



2 Volume 11 No. 1 Juli 2013

Jurnal Seni Budaya

karawitan Banyuwangian dan Meduroan, lebih

spesifik dengan menyebut nama daerah.

Penggunaan instrumen gamelan, cara

memainkan, dan tentu saja garap sangat

berbeda dengan daerah sebaran Karawitan

Jawatimuran. Hal ini menjadi catatan tersendiri

yang menggambarkan bahwa Jawa Timur

memiliki kekayaan karawitan yang beragam dan

unik. Oleh karena itu, penelitian dan kajian terkait

olehnya harus senantiasa digelar agar dapat

terwacanakan dan memberikan pemahaman

secara gamblang terkait posisi karawitan

Jawatimuran dalam konstelasi karawitan

nusantara. Berikut adalah jabaran detailnya.

Garap dalam Karawitan Jawatimuran

Perbincangan atau ulasan tentang garap

sebenarnya sudah banyak dilakukan dan digelar

di berbagai jenjang penelitian karawitan, baik

sebagai syarat studi sehingga menghasilkan

teks ilmiah dalam bentuk skripsi, tesis dan

disertasi maupun dalam bentuk buku.

Rahayu Supanggah mengetengahkan

bahwa garap yaitu perilaku praktik dalam

menyajikan (kesenian) karawitan melalui

kemampuan tafsir (interpretasi), imaginasi,

ketrampilan tekhnik, memilih vokabuler

permainan instrumen atau vokal dan kreativitas

kesenimanannya. Musisi memiliki peranan yang

sangat besar dalam menentukan bentuk, warna

dan kualitas hasil akhir dari suatu penyajian

(musik) karawitan maupun ekspresi (jenis)

kesenian lain yang disertainya. Garap

merupakan rangkaian beberapa aktivitas

meramu dan mengolah unsur kesenian yang

terintegrasikan ke dalam sebuah sistem

(2005:8).

Dengan demikian ulasan tentang garap

dalam karawitan sebenarnyalah bukan barang

baru. Kendatipun demikian, posisi sentral ulasan

selama ini hanya berkutat pada determinasi

ruang karawitan di Jawa dalam dualisme

Surakarta dan Yogyakarta. Banyak tulisan-

tulisan yang mengetengahkan garap karawitan

dengan rinci, sehingga posisi keilmuan tentang

konsep karawitan di dua wilayah tersebut

menjadi hidup dan berkembang baik. Sayangnya

hal tersebut belum terjadi di Jawa Timur.

Karawitan Jawatimuran dalam

perkembangannya belum menjadi satu kajian

keilmuan yang sentral dalam konstelasi

karawitan Nusantara. Walaupun terdapat dua

lembaga pendidikan seni yakni SMKI (Sekolah

Menengah Karawitan Indonesia, sekarang SMKN

12 Surabaya) dan Sekolah Tinggi Kesenian

Wilwatikta (STKW) Surabaya, namun kajian dan

penelitian dalam bentuk kajian teks belum

mendapat porsi yang maksimal. Hasilnya,

penelitian tentang karawitan “Jawatimuran”,

dalam skala konseptual dan realitas praktiknya

dapat dihitung dengan jari. Walaupun demikian,

penelitian-penelitian yang mengkaji garap dalam

karawitan “Jawatimuran” bukannya tidak ada.

Sukesi (2008) dalam tesisnya berjudul

“Kecenderungan Garap Sindhenan Jawa Timur

Surabayan” dalam bab II mengulas sedikit

tentang gambaran umum karawitan

“Jawatimuran” terutama di Surabaya dalam

takaran teknik permainan instrumen maupun

struktur gendingnya. Selain itu, walaupun dalam

skala dan porsi yang terbatas, tetapi terdapat

beberapa tesis dari Wahyudianto (2004), Asal

Sugiarto (2005), dan Joko Santosa (2007) yang

kesemuanya menyinggung konsep garap dalam

karawitan “Jawatimuran”. Kebanyakan dari hasil

penelitian tersebut mendudukkan garap sebagai

suplemen pelengkap dalam narasi teks tema

utama bahasannya. Dengan demikian, garap

karawitan “Jawatimuran” belum ditempatkan

dalam satu ruang kajian tersendiri yang

menduduki porsi sentral atau utama.

Ulasan tentang garap dalam karawitan

Jawatimuran selayaknya harus senantiasa

dimunculkan dalam penelitian tentang karawitan

Jawatimuran. Hal ini menjadi penting sebagai

satu pewacanaan dalam membangun pilar

keilmuan karawitan Jawatimuran yang selama

ini belum berkembang dengan baik. Oleh karena

itu, dalam konteks ini penulis akan memaparkan

konsep garap dalam karawitan Jawatimuran

dengan lebih rinci.  Garap karawitan

Jawatimuran dalam hal ini akan dibagi ke dalam

dua tema bahasan. Pertama, sifat-sifat yang

membingkai karawitan Jawatimuran; Kedua,

slendro, budaya ‘sak’ dan elaborasi instrumen

yang dimunculkan dalam orkestrasi gending.

Selengkapnya ke dua hal tersebut dapat

dijelaskan sebagai berikut.



3Volume 11 No. 1 Juli 2013

Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

Sifat-sifat Karawitan Jawatimuran

Sifat-sifat karawitan Jawatimuran terdiri

dari beberapa aspek yakni pertama, budaya

kupingan yang dapat berimplikasi pada

pewilayahan jenis gaya karawitan dan gaya

individual. Kedua, sifat karawitan Jawatimuran

adalah komunal di mana hal ini berimplikasi pada

bentuknya yang anomim dan milik bersama.

Dua aspek tersebut dapat dijelaskan dengan

rinci sebagai berikut.

Budaya Kupingan

Kupingan berasal dari kata kuping yang

berarti telinga. Dalam lanskap budaya karawitan

khususnya Jawa Timur, kupingan lebih dapat

dimaknai sebagai cara atau metode belajar

dengan mengandalkan telinga sebagai

instrumen (indera) utama. Lebih luas lagi, cara

belajar yang demikian juga biasa disebut

dengan budaya oral. Penulis sangat sadar

bahwa dalam realitas empiriknya tidak hanya

karawitan Jawatimuran yang berkembang

dalam budaya kupingan atau oral. Namun

hampir semua karawitan di Nusantara pada

awalnya berkembang secara kupingan .

Kendatipun demikian, pada karawitan

Jawatimuran, budaya kupingan justru

membawa implikasi lain yang lebih besar

seperti terbentuknya gaya kewilayahan yang

berdasar atas gaya individual. Selain itu, posisi

keraton yang banyak memberi pengaruh dan

legitimasi pada gending-gending karawitan,

sama sekali tidak terjadi dalam lanskap

karawitan Jawatimuran. Dengan demikian,

pemaparan terkait dengan budaya kupingan

(oral) hingga menjadikan bentuk gending itu

anonim dan komunal (bebas) menjadi penting

untuk digulirkan dalam bahasan mengenai garap

karawitan Jawatimuran kali ini.

Waridi dalam salah satu tulisannya juga

menyinggung bahwa pembelajaran karawitan

(gending) dengan metode oral lebih dapat

disebabkan karena pada awalnya budaya

karawitan dalam tataran praktik, transmisi

maupun dokumentasi tidaklah mengenal sistem

notasi. Cara belajar yang demikian dapat

dijelaskan bahwa seorang pengrawit yang masih

belajar (ajaran) berusaha memahami dan

menghafal gending dengan jalan mendengarkan

berulang kali dan kemudian mengingatnya.

Namuan demikian, transmisi pembelajaran

gending dari satu orang ke orang lain juga biasa

dilakukan dari mulut ke mulut secara oral.

Semisal seorang empu karawitan mengajarkan

gending pada muridnya dengan jalan

menyuarakan gending terkait. Murid kemudian

mendengar dan selanjutnya menghafalkannya.

Dengan demikian transmisi penyebaran gending

karawitan tidak hanya sebatas dilakukan dengan

mendengarkan gending lewat sajian-sajian

klenèngan (konser) baik secara langsung

maupun tidak (seperti melalui radio), tetapi juga

dari mulut ke mulut (2000:4).

Berangkat dari dua jalur pembelajaran

tersebut, poin utama yang dapat digulirkan

bahwa kebanyakan para pengrawit (panjak:

Jawa Timur) belajar gending karawitan dengan

mengandalkan telinga mereka sebagai alat

utama. Akibatnya, sangat dimungkinkan antara

satu pengrawit dengan pengrawit lainnya

terdapat perbedaan tafsir gending. Budaya

kupingan menjadikan pemahaman terhadap

suatu gending yang ada adalah hasil abstraksi

dan endapan akumulasi rangkaian sistem

balungan gending yang diwarisi dari para

pengrawit sebelumnya. Akibatnya sebuah

gending dapat saja diinterpretasi secara

beraneka ragam oleh para pengrawit yang ada.

Kata balungan gending dalam konteks ini dibatasi

pada notasi musikal yang menjadi acuan dasar

gending itu untuk dibunyikan. Penulis

menganalogikan balungan gending sebagai

catatan notasi kecil yang tersimpan di saku para

pengrawit sebagai sarana menghafalkan atau

menjadi acuan dalam membunyikan gending

terkait. Dengan demikian dalam penulisannya,

tidak harus menyertakan instrumentasi dari

banyak instrumen (ricikan) semisal bonang,

gender, rebab. Namun cukup dengan hanya

notasi saron atau instrumen slenthem saja.

Walaupun di sisi lain penulis menyadari, makna

dari kata balungan gending tak hanya sebatas

itu, namun lebih kompleks.

Tentu saja catatan notasi tersebut

tidaklah merangkum elaborasi musikal

instrumen karawitan secara keseluruhan.

Catatan notasi tersebut hanya sebatas catatan-

catatan kecil dari hasil endapan abtraksi musikal

seorang musisi karawitan terhadap sebuah



4 Volume 11 No. 1 Juli 2013

Jurnal Seni Budaya

gending secara akumulatif. Catatan tersebut

dapat menjadi tidak bermakna ketika dipegang

atau dibaca oleh pengrawit yang lain, karena

berbeda daya interpretasinya. Sementara itu

catatan-catatan kecil tersebut dalam benak

pemiliknya sudah mewakili keseluruhan

orkestrasi sebuah gending. Dengan membaca

catatan atau notasi tersebut, dalam imaji

pengrawit telah memiliki daya interpretasi untuk

mengabastraksikan keseluruhan kesatuan

wujud gending secara utuh.

Kemampuan otak sebagai alat

penyimpan dan pengingat tentu memiliki

keterbatasan. Hal ini dapat disebabkan oleh

beberapa faktor seperti usia dan kemampuan

otak yang terbatas jika disuplai dengan hal yang

beranekaragam setiap saat. Dengan demikian,

satu gending akan mengalami perubahan

dalam kurun waktu tertentu karena persoalan

dan sebab di atas. Namun, perbedaan tafsir

hingga memunculkan varian garap musikal yang

berbeda merupakan hal yang wajar dalam dunia

karawitan di Nusantara. Bahkan hal tersebut

dianggap sebagai kekayaan vokabuler garap,

lebih bervariatif , sehingga t idak terjadi

penghakiman salah dan benar.

Satu gending dapat memiliki beberapa

repertoar tafsir notasi atau balungan gending oleh

pengrawit satu dengan yang lain. Terlebih untuk

mempelajari suatu gending tertentu tidak ada

aturan harus dimulai pada rinstrumen atau

ricikan apa terlebih dahulu. Implikasinya,

interpretasi terhadap notasi gending

kemungkinan besar mengalami perubahan

sesuai dengan tingkat apresiasi seorang

seniman atau pengrawit dalam memahami

garap gending. Seorang pengrawit yang unggul

dalam permainan ricikan gender misalnya, tentu

dalam endapan akumulasi pikiran serta tafsir

balungan gending akan menggunakan patokan

gender sebagai bahan olahnya (ngrèngèngan)

Berbeda dengan pengrawit yang memiliki

kepiawaian dalam permainan ricikan bonang,

dalam endapan akumulasi pikiran serta tafsir

terhadap balungan gending pasti menggunakan

ricikan bonang sebagai media olahnya. Secara

tidak langsung hal ini mengindikasikan dampak

berubahnya balungan atau notasi gending yang

ada.

Perubahan balungan gending tersebut,

mengakibatkan terjadinya pengkotak-kotakan

garap dalam konteks gending-gending

Jawatimuran. Sementara itu apabila pada

budaya karawitan Surakarta dan Yogyakarta,

perbedaan notasi gending tidak dianggap

sebagai suatu masalah yang berimplikasi besar

dan bahkan terkesan wajar. Hal ini pernah

dicontohkan oleh Rahayu Supanggah terkait satu

gending yang banyak memiliki beragam notasi

secara berbeda (1990:122). Hal tersebut

menjadi satu kelaziman dan dianggap sebagai

kekayaan vokabuler yang cenderung bervariatif.

Lebih lanjut, berikut contoh yang diketengahkan

oleh Rahayu Supanggah terkait gending

Ketawang Puspowarno.

Keterangan pada notasi di atas (a)

adalah notasi balungan yang terdapat di Paku

Alaman. (b) notasi balungan yang terdapat di

Mangkunegaran. (c) pemain jalanan.

Di Jawa Tengah (khususnya Surakarta),

gending di atas terkotak-kotak menjadi tiga

wilayah basis balungan gending seperti Paku

Alaman, Mangkunegaran dan pemain jalanan.

Sementara pada karawitan Jawatimuran,

perbedaan notasi gending yang demikian

membawa implikasi besar pada satu ruang

pewacanaan terkait gaya kedaerahan, yang

berimplikasi pada perbedaan kekhasan garap.

Dengan demikian perbedaan notasi atau

balungan gending tersebut sebagai akibat dari

budaya kupingan pada akhirnya membawa

implikasi yang lebih kompleks sebagai berikut.

Gending dalam Konteks Geografis

Akibat dari budaya kupingan, satu

gending dapat diinterpretasi secara berbeda oleh

pengrawit baik secara individual maupun

kelompok (kolektif). Penulis menyadari bahwa

budaya kupingan bukanlah satu-satunya sebab

a. . 3 . 2  . 3 . 1  . 3 . 5  . 6 . 3 
b. . . 6 .  2 3 2 1  3 2 6 5  2 3 5 3 
c. . 6 . 2  . . . 1  3 2 6 5  . 6 5 3 

-- 

a. . 1 . 2  . 3 . 1  . 3 . 2  . 1 . 6 
b. . . 3 2  5 3 2 1  . 3 . 2  . 1 . 6 
c. . . . 2  . 3 . 1  . 3 . 2  . 1 . 6 



5Volume 11 No. 1 Juli 2013

Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

dari berubahnya balungan gending sehingga

berakibat pula pada garap. Ada sebab-sebab lain

yang juga tidak dapat dikesampingkan seperti

kreativitas yang tinggi dari penyaji, sehingga

merubah gending berdasar atas tuntutan

estetika musikal yang dibangunnya. Selain itu

dimungkinkan pula terstimuli oleh perbedaan

selera (pemenuhan selera karakter) dari

seorang penyaji atau penggarap. Jadi bukannya

mereka tidak mengetahui balungan gending

aslinya, melainkan karena beberapa sebab di

atas yang mengharuskan mereka merubah

(balungan) gending yang ada. Di Jawa Timur,

perbedaan balungan gending justru diserap

sebagai kekayaan budaya lokal dari masing-

masing daerah. Perbedaan yang ada kemudian

diambil dan diramu menjadi icon atau identitas

masyarakat atau daerah yang

mengelaborasinya. Dengan demikian sangat

wajar dan lazim dijumpai pada budaya karawitan

Jawatimuran di mana nama satu gending diiikuti

oleh banyak nama sesuai latarbelakang

wilayahnya. Seperti gending Jula-juli

Mojokertoan, Malangan, Jombangan dan

Suroboyoan.

Penulis memandang bahwa nama-nama

daerah yang mengitari gending tersebut

bukanlah sekedar nama yang dilekatkan begitu

saja. Namun, nama-nama daerah tersebut

mengindikasikan bahwa gending yang

bersangkutan telah diinterpretasi oleh beberapa

masyarakat di wilayah tertentu, kemudian

membentuk perbedaan dan ciri khas yang pada

akhirnya diakui sebagai kekayaan lokalitas

daerah terkait. Oleh karena itu sangat wajar

dijumpai dalam karawitan Jawatimuran

pengrawit berbincang: “mau digarap cara apa

gending terkait, apakah cara Surabaya, Mojokerjo

atau Jombangan?”. Hal ini mengindikasikan

bahwa nama wilayah tersebut juga berimplikasi

pada perbedaan garapnya.

Sebagai contoh, selain Jula-juli, berikut

adalah salah satu gending yang berbeda

balungan gending dan diinterpretasi menurut

lokalitas daerah masing-masing.

Gending Titipati Slendro Pathet Wolu Mojokertoan

Bk:    . 2 . 2  1 y t .  2 2 3 5  . 3 2 g1
// 3 2 3 1  3 2 3 6  3 2 3 1  3 6 3 5
   . 2 . 5  . 2 . 6  . 1 . 5  . 2 . 1

             . 2 . 1  . 2 . 6  . 2 . 1  .
6 . 5 .... dst.//

Gending Titipati Slendro Pathet Wolu Suroboyoan

Bk:    2 1 6 5  6 1 2 3  . 2 . g1
//. 3 . 2  . 3 . 1  . 3 . 2  . 3 . 6

           . 3 . 2  . 3 . 1  . 3 . 6  . 3
. 5 .... dst.//

Lebih jelasnya, terkait dengan perbedaan

garap gending dalam konteks kewilayahan

(geografis) dapat dibaca pada tulisan Tasman

(1981). Dalam kertas tersebut Tasman

mencoba mengurai gending-gending yang ada

dalam lanskap garap ala Surabaya dan

Mojokerto.

Pada konteks ini budaya kupingan bukan

merupakan faktor utama penyebab terjadinya

perbedaan balungan gending. Budaya kupingan

hanyalah salah satu stimulan awal yang

merangsang atau memicu berubahnya

balungan gending. Foktor utama adalah dalam

diri dan benak para pengrawit itu sendiri terkait

dengan kemampuannya untuk mengingat dan

mengelaborasi gending secara sama dan utuh.

Selain itu faktor lain yang juga tidak kalah penting

adalah ketiadaan penggunaan notasi karawitan

waktu itu.

Budaya kupingan juga tidak senantiasa

merubah balungan gending. Banyak dijumpai

gending yang memiliki kesamaan pada

notasinya (balungan gending) namun memiliki

perbedaan garap. Semisal Jula-juli Suroboyoan,

Jombangan, Malangan, Meduroan. Walaupun

dalam takaran balungan gending yang sama,

namun tiap-tiap wilayah basis kehidupannya

memiliki perbedaan garap yang sangat dominan.

Seperti yang diutarakan oleh Zoel Mistortoify

bahwa setiap wilayah basis perkembangan

Gending Jula-juli memiliki kecenderungan garap

dan karakter musikal yang berbeda. Garap jula-

juli di Madura terkesan lebih maskulin (keras)

dari pada Surabaya dan Jombang  (1007:11),

Hal ini dapat dilihat dalam kisaran eksplorasi

nada tinggi atau melengking yang senantiasa

dimunculkan. Selain perbedaan garap dalam

bingkai geografis, kecenderungan budaya

kupingan juga mengakibatkan terbentuknya pola

garap pribadi atau individual.



6 Volume 11 No. 1 Juli 2013

Jurnal Seni Budaya

Gaya Pribadi atau Individual

Dalam tulisannya, Warsito menekankan

bahwa akibat dari budaya kupingan, tiap individu

memiliki kebebasan tafsir untuk merubah,

menambah, menghias gending-gending yang

ada. Akibatnya karawitan Jawatimuran

berkembang beraneka ragam ‘rasa’ dan ‘warna’

sesuai dengan kulturisme (lingkar budaya)

masyarakat pemiliknya di tiap-tiap daerah.

Bakan gaya individu (sosok, empu) juga menjadi

anutan yang cukup penting bagi masyarakat

pelaku karawitan umumnya. Pada titik ini, yang

dimaksud dengan gaya individu adalah

kemampuan seseorang dalam memainkan

ricikan karawitan tertentu yang memiliki tingkat

virtousita tinggi, sehingga pola maupun

tekniknya banyak diacu dan ditiru oleh kalangan

seniman lain maupun generasi sesudahnya

(2005:3).

 Guna menandai teknik, cengkok dan

gaya permainan dari seseorang tersebut adalah

dengan mendudukkan namanya berdampingan

dengan nama ricikan yang lekat dengannya,

misalnya Kendangan Diyat Sariredjo, Rebaban

Piet Asmoro, Genderan Mbah Kasdu dan lain

sebagainya. Adanya nama-nama tokoh yang

membingkai permainan ricikan tersebut

mengandung arti sebagai gaya perorangan.

Individu-individu tersebut bukannya mencipta

cengkok ataupun gaya yang benar-benar baru,

namun dengan mengolah bahan (tradisi) yang

sebelumnya sudah ada. Hal ini pernah

disinggung oleh Jakob Sumardjo bahwa

seniman menjadi kreatif dan besar bukan karena

mencipta sesuatu yang baru namun bertolak

dari bahan yang telah tersedia sebelumnya

(2000:84).

Individu-individu tersebut berbeda

dengan individu lainnya. Mereka lebih memiliki

tingkat kreativitas yang tinggi. Bahan-bahan

(tradisi) yang telah tersedia tidak dibiarkan begitu

saja, namun diinterpretasi kembali menurut cara

pandang mereka, sehingga hasilnya

memunculkan jenis varian gaya baru yang lebih

segar. Dalam konteks kekaryaan karawitan,

individu-individu tersebut tidak mencipta

cengkok memainkan ricikan secara baru,

namun berangkat dari cengkok lama yang

berusaha dikembangkan sehingga nampak

(seolah) menjadi baru.

Pada karawitan Jawatimuran, selain

gaya kedaerahan, gaya individu juga ramai

menghiasi lanskap budaya karawitannya.

Terlebih, karena dalam karawitan Jawatimuran

terdapat kebebasan tafsir oleh tiap musisinya,

hal ini lebih disebabkan karena tidak terdapatnya

konvensi-konvensi atau aturan yang mengikat

dalam tafsir garap karawitan Jawatimuran.

Apalagi jika dikaitkan dengan kebiasaan para

individu tersebut belajar karawitan bukan

berdasar atas notasi, namun akibat dari budaya

kupingan di atas. Budaya kupingan secara tidak

langsung melegalkan tiap musisi untuk

merubah, menghias atau menginterpretasi

ulang garap yang ada pada gending-gending

Jawatimuran. Impresinya, tiap individu memiliki

keunikan garap sendiri yang disesuaikan dengan

tingkat serta kemampuannya mengolah. Tidak

menutup kemungkinan cara atau gaya baru

yang dibawanya tersebut menyublim menjadi

gaya atau logat kedaerahan, karena implikasi

dari keterkerkenalan atau kepopuleran gaya

yang dibawanya. Waridi (2005) dan Sumanto

(1990) juga mencontohkan bahwa bahwa gaya

dan karakter ki Nartosabdo telah menyublim

menjadi gaya kewilayan atau biasa disebut

dengan Semarangan. Hal ini terjadi pula di

Banyumas, Darno mengetengahkan bahwa

karawitan Banyumasan versi kota lahir dari gaya

(kendangan) yang digulirkan oleh Rasito Purwa

Pangrawit (Wawancara 7 Mei 2010).

Hal ini pernah dialami oleh Diyat

Sariredjo, salah satu maestro pengendang

Jawatimuran. Seperti yang diceritakan Aris

Setiawan Diyat belajar karawitan terutama

ricikan kendang dengan metode nguping atau

kupingan. Pada konteks ini Diyat mencoba

menirukan apa yang didengarnya secara persis.

Namun lambat laun tidak hanya sekedar meniru

secara apa adanya, Diyat mencoba

menginterpretasi ulang garap karawitan

terutama kendang dengan gaya atau logatnya

sendiri. Implikasinya hal tersebut memunculkan

gaya kendangan ala Diyat Sariredjo. Gaya atau

pola baru yang dikembangkannya menjadi begitu

dikenal oleh masyarakat karawitan umumnya.

Adapun faktor utama adalah ketika

kendangannya disiarkan secara reguler oleh

RRI Surabaya dalam acara klenengan yang

bertajuk “Manding Jamuran” (Manasuka



7Volume 11 No. 1 Juli 2013

Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

Gending-gending Jawatimuran). Apalagi ketika

itu media komunikasi elektronik lain seperti

televisi (terlebih internet) masih terbatas

keberadaannya, sehingga radio menjadi

santapan utama untuk mendengarkan informasi

dan hiburan sehari-hari (2013:20).

Pola, cengkok, tekniknya dalam

memainkan ricikan kendang banyak

didengarkan oleh masyarakat luas, sehingga

banyak dianut dan ditiru oleh musisi karawitan

lainnya terutama yang masih dalam tahap

belajar. Pada konteks yang demikian, para

musisi maupun seniman yang masih ajaran

(pemula), belajar melalui metode nguping

kendangan Diyat Sariredjo. Seperti telah

disinggung di muka, metode nguping merupakan

salah satu metode belajar yang paling efektif,

karena dengan seringnya mendengarkan

(nguping) secara tidak langsung bahan-bahan

yang ada terakumulatif dalam otak dan akhirnya

hafal serta dapat menirukannya dengan kadar

kemiripan yang tinggi. Dengan demikian, gaya

kendangan ala Diyat Sarirdjo banyak diacu dan

ditiru, sehingga lambat laun berkembang

menjadi satu wacana gaya kedaerahan

(Surabaya).

Gaya kendangan ala Diyat Sariredjo

menyublim menjadi gaya kedaerahan saat ini

lebih dikenal dengan ‘Gaya Kendangan

Suroboyoan’. Informasi yang demikian banyak

ditemukan di berbagai referensi baik berupa teks

tertulis maupun pernyataan para seniman

setempat. Seperti tulisan Soenarto yang

mengulas tentang garap kendangan (alit) gaya

Jawatimuran, menekankan bahwa gaya

kendangan Surabaya untuk saat ini banyak

terbentuk secara akumulat if  dari gaya

kendangan yang dikembangkan dan dibangun

oleh Diyat Sariredjo (1987:6). Gaya kendangan

Diyat Sariredjo menjadi satu wacana gaya

kedaerahan karena banyak diacu oleh seniman

karawitan lain ketika mendengarkannya siaran

di RRI Surabaya. Mereka menekankan bahwa,

karena pada saat itu notasi karawitan belum

berkembang baik dalam lanskap karawitan

Jawatimuran, maka metode yang paling efektif

adalah dengan mendengarkan atau nguping,

sehingga (sekali lagi) kadar kemiripan menjadi

sangat tinggi.

Berdasar atas pemaparan di atas,

setidaknya dapat diambil satu kesimpulan

bahwa budaya kupingan mengakibatkan

karawitan tradisi Jawatimuran memiliki

kebebasan tafsir karena ketiadaan konvensi

yang mengikat, implikasinya banyak lahir gaya-

gaya individu yang baru layaknya Diyat Sariredjo,

beberapa di antaranya seperti Genderan Senain,

Kendangan Mbah Ajib. Gaya individu yang ada

terkadang tidak hanya berhenti pada satu ruang

pewacanaan saja, namun juga menjelma

menjadi gaya kedaerahan. Hal ini sebagai akibat

dari sisi kreativitas tinggi yang dimiliki oleh

individu atau figur terkait, sehingga melalui media

tertentu (semisal, kasus Diyat lewat RRI

Surabaya) gayanya banyak dianut dan ditiru oleh

sebagian besar masyarakat dalam ruang lingkup

wilayah tertentu. Kemudian gaya individu dan

segala piranti yang menyertainya tersebut diakui

sebagai milik kewilayahannya.

Komunal

Sebagai implikasi dari budaya kupingan

yang mengakibatkan kebebasan tafsir balungan

gending, maka menyebabkan gending-gending

karawitan Jawatimuran memiliki sifatnya yang

komunal. Artinya setiap orang dapat merajut,

merubah, menambah, dan sekaligus

menginterpretasi kembali gending yang ada

sesuai dengan kehendak dan kemampuan daya

musikalnya. Karena kebebasan yang demikian,

karawitan atau gending di Jawa Timur menjadi

milik semua khalayak tidak terkecuali seniman.

R.M. Soedarsono mengetengahkan bahwa

bentuknya yang demikian lazim disebut sebagai

communal support, artinya segala hal yang

berkaitan dengan eksistensi dan hidup matinya

suatu subjek (gending) tergantung dari tangan

masyarakat itu sendiri (2002:24). Oleh karena

itu, akibat dari bentuknya yang komunal

mengakibatkan gending-gending tradisi

Jawatimuran terbagi menjadi dua elemen,

anonim dan milik bersama.

Anonim

Konsekuensi logis dari sifatnya yang

komunal mengakibatkan gending-gending

tradisi di Jawa Timur berkembang tanpa

diketahui siapa penciptanya (anonim). Lebih dari

itu selain posisi pencipta, posisi kapan dan pada

masa apa gending tersebut diciptakan juga tidak

dapat terdeteksi. Hal ini berbeda dengan budaya

karawitan di Surakarta, walaupun jarang



8 Volume 11 No. 1 Juli 2013

Jurnal Seni Budaya

diketahui secara pasti pencipta gending-gending

tradisi, namun setidaknya dapat terdeksi dengan

baik akan waktu dan masa gending tersebut

diciptakan. Hal ini sebagai efek dari lekatnya

budaya keraton. Gending-gending ciptaan para

empu lazim dipersembahkan menjadi milik raja

yang berkuasa saat itu. Pemicunya karena rasa

pengabdian yang sungguh-sungguh, sehingga

empu karawitan enggan menyebut namanya

dan akan mentabsihkan karyanya atas nama

raja. Hal ini dikuatkan oleh Waridi sebagai berikut.
“Sebenarnya pada jaman kerajaan dan
penjajahan banyak bermunculan karya
cipta gendhing yang dicipta oleh para
empu karawitan baik yang hidup di dalam
maupun di luar tembok keraton, yang
dicipta secara individual maupun oleh
kelompok, akan tetapi mereka enggan
untuk memperlihatkan dirinya.
Keengganan menampakkan dirinya
diduga sebagai akibat dari situasi
psikologis yang mengharuskan dirinya
untuk selalu mengabdikan seluruh hasil
kerjanya kepada atau untuk raja” (2000:7).

Dengan demikian gending-gending yang

ada seolah-olah diciptakan oleh sang raja

(Walaupun tidak menutup kemungkinan besar

bahwa beberapa gending yang ada  memang

benar-benar diciptakan oleh sang raja yang

berkuasa). Nama raja yang berkuasa menghiasi

gending yang dicipta pada masanya, semisal

gending Ladrang Sri Kuncoro dicipta pada

masa PB. X. Informasi atau data yang demikian

dapat diperoleh di Serat Wedhapradangga.

Berdasarkan ulasan tersebut, gending-gending

tradisi di Surakarta, walaupun tidak diketahui

persis siapa pencipta pastinya, namun dapat

dilacak terkait waktu dan masa penciptaannya,

yakni pada masa pemerintahan raja tertentu.

Hal ini sangat berbeda dengan

keberadaan gending tradisi Jawatimuran.

Keraton tidak memberi pengaruh yang cukup

signifikan dalam perkembangan karawitan

Jawatimuran, bahkan boleh dikatakan tidak

nampak. Dengan demikian hal tersebut sangat

berbeda dengan Surakarta, keberadaan keraton

di Jawa Timur belum dapat menunjukkan satu

kepastian terkait pencipta maupun masa

penciptaan gending tertentu. Hal ini sebagai efek

dari legitimasi keraton yang memudar, sehingga

tidak banyak meninggalkan pengaruh bagi

kesenian tradisi terutama karawitan. Informasi

ini diperoleh dari keterangan A.M. Munardi

sebagai berikut.
“Sebagai suatu daerah yang pernah
memiliki kebudayaan istana-istana
semenjak abad XI sampai dengan XIV,
seharusnya wilayah etnis ini (Jawa Timur-
pen.) memiliki tradisi yang kuat dalam
kehidupan tradisi musik karawitan.
Sayang sekali istana-istana Kahuripan
sampai dengan Majapahit itu tidak banyak
meninggalkan warisan kesenian di
daerah-daerah bekas kerajaan itu berdiri.
Bahkan setelah runtuhnya Majapahit,
perkembangan karawitan di daerah Jawa
Timur mengalami kemunduran dan
berjalan lamban” (1993:1).

Selain itu apabila di Surakarta terdapat

satu referensi yang biasa digunakan sebagai

acuan dalam melihat masa penciptaan gending

tertentu yakni Serat Wedhapradangga

sementara hal yang demikian tidak ditemukan

di Jawa Timur. Oleh karena itu, siapa pencipta

dan pada masa apa gending tersebut diciptakan

tidak dapat ditelusuri, selanjutnya gending-

gending yang ada berkembang dan interpretasi

secara beraneka ragam oleh setiap masyarakat.

Milik Bersama

Statusnya yang anonim mengakibatkan

gending-gending tradisi di Jawa Timur tidak

diketahui siapa penciptanya. Akibatnya terdapat

kebebasan untuk menafsir kembali gending

yang ada. Impresinya, gending-gending

karawitan Jawatimuran menjadi milik bersama.

Oleh karena anonim, setiap individu maupun

kelompok dapat merubahnya tanpa harus

bertanggung Jawab kepada siapapun. Hasil

perubahan yang dilakukan pada akhirnya

dikembalikan pada masyarakat. Apabila

masyarakat merasa perubahan yang dilakukan

sesuai dengan kehendak dan dinamika jaman

maka gending dengan nuansa baru tersebut

akan dipertahankan. Sebaliknya jika perubahan

yang dilakukan tidak berkenan bagi masyarakat

atau khalayak seni umumnya, maka gending

yang ada tidak digunakan atau segera akan

berubah menjadi wujudnya yang baru lagi. Hal

yang demikian dikuatkan oleh Waridi sebagai

berikut.



9Volume 11 No. 1 Juli 2013

Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

“Dengan alasan statusnya yang anonim,
maka ia dapat difahami sebagai milik
bersama, ada kebebasan untuk
mengubah menurut cita rasa estetik baik
individu maupun kelompok, tanpa harus
bertanggung Jawab kepada siapapun.
Tanggung Jawab hanya bersifat etik dan
estetik akan terseleksi secara alami di
tengah-tengah masyarakat
pendukungnya. Kalau ternyata terdapat
karya yang menurut individu maupun
kelompok dirasa kurang sreg dari aspek
garapnya, secara spontan diubah.
Fenomena ini ditingkat praktik karawitan
hidup secara subur” (2000:9).

Gending-gending tradisi banyak

diinterpretasi ulang dengan nuansa dan logat

yang lebih baru sehingga hasilnyapun menjadi

baru. Tradisi dalam konteks ini hanya dijadikan

sebagai bahan mentah yang dimasak atau

digarap ulang. Aspek kekaryaan baru tidak hanya

sebatas mencipta gending secara benar-benar

baru, namun juga berusaha mengembangkan

dari apa yang sudah ada sebelumnya. Ucu

Mulyana dengan tegas menyatakan bahwa

seseorang disebut sebagai musisi, komposer

atau kreator musik tidak hanya sebatas ketika

seorang tersebut mencipta karya yang benar-

benar baru, tapi juga mampu memunculkan

kesan, keunikan dan nuansa berbeda pada

karya lama yang digubahnya (2009:3).

Dalam krawitan Jawatimuran (dan juga

secara umum) tidak dikenal Hak Atas Kekayaan

Intelektual (HAKI), sehingga hal cipta menjadi

samar atau berada di wilayah abu-abu. Menjadi

kesenian milik bersama, siapa pun berhak atas

gending itu. Sampai pada titik ini, mencipta

gending tidak dimaksudkan untuk mencari

keuntungan materi, namun semata demi

kepuasan batin seniman. Setelah gending itu

tercipta, masyarakat bebas menggunakannya

tanpa takut terkekang dan membayar pada Si

Pencipta awalnya. Hal ini yang dalam beberapa

waktu terakhir juga menjadi perdebatan rami di

berbagai ruang diskusi dan seminar karawitan.

Laras Slendro

Daerah di Jawa Timur yang

menggunakan konsep karawitan Jawatimuran

seperti di Surabaya, Lamongan, Sidoarjo,

Jombang, Mojokerto, Gresik lebih akrab dengan

gamelan yang memiliki sistem pelarasan

slendro kecuali daerah Malang). Secara

sederhana, slendro dapat dijelaskan sebagai

sistem nada pentatonik tanpa nada tengahan

(unhemitonik). Konsepnya jarak antar nada-

nada (interval) yang dibentuknya ‘relatif’ sama.

Namun dalam tataran implementasinya, sistem

nada slendro tumbuh dan berkembang

beraneka “warna dan rasa” pada setiap wilayah

kebudayaan, setiap sub kultur hingga komunitas

dan individu. Gamelan slendro tumbuh subur di

area persebaran karawitan Jawatimuran tak

terkecuali juga di Madura. Menurut  Zoelkarnain

Mistortoify di Madura juga berkembang

karawitan Jawatimuran beraneka warna,

dengan rasa sesuai selera masyarakat

setempat (2007:10). Berdasarkan catatan yang

dibuat Tasman (1981) dan Piet Asmoro (1971),

secara kuantitatif hal ini dapat dilihat dari

keberadaan gending-gending laras slendro

dengan jumlah lebih banyak dari pada laras

pelog. Bukti lain adalah hampir semua bentuk

seni pertunjukan di daerah-daerah tersebut lebih

lekat dengan menggunakan gamelan slendro,

semisal pertunjukan ludruk, wayang kulit,

jaranan dan juga klenengan. Bahkan hingga kini

banyak dijumpai kelompok ludruk, wayang dan

klenengan yang begitu lekatnya dengan laras

slendro sehingga seolah enggan menerima

kehadiran laras pelog. Simak saja bagaimana

Ludruk “Karya Budaya Mojokerto” dan “Ludruk

Budi Wijaya” Jombang, “Grup Klenengan

Lamongan dan Jaranan Gresikan” yang setia

dengan gamelan slendro. Walaupun terkadang

gending yang dibawakan sebenarnya berlaras

pelog namun digubahnya dalam laras slendro.

Supriyanto dalam skripsinya menginformasikan

bahwa gamelan slendro adalah gamelan utama

dalam budaya karawitan dan terutama dunia

wayang kulit di Jawa Timur. Hal ini ditandai

dengan seringnya gamelan laras ini digunakan

dalam sajian pertunjukannya (2006:11).

Terdapat perbedaan antara slendro di

Jawa Timur dan Surakarta serta Yogyakarta.

Apabila di Jawa Timur, slendro dalam tataran

implementasi oktafnya dimulai dengan nada 1

(ji) dengan ending di nada @ (ro cilik), sehingga

urutan nadanya dapat dirangkai menjadi

12356!@. Sementara apabila di Surakarta dan

Yogyakarta dimulai dengan nada y (nem) dan

diakhiri dengan nada ! (ji cilik), sehingga urutan



10 Volume 11 No. 1 Juli 2013

Jurnal Seni Budaya

nadanya dapat dirangkai menjadi y2356!.

Gending-gending baik dalam takaran klenengan

maupun untuk pertunjukan wayang dan ludruk

kebanyakan diolah dengan laras slendro.

Budaya ‘Sak’

Lanskap karawitan Jawatimuran tidak

mengenal adanya penggolongan gending

layaknya pada karawitan Surakarta seperti

ketawang, lancaran , ladrang dan lain

sebagainya. Budaya karawitan Jawatimuran

lebih dapat memaknai dan ditentukan oleh

golongan gending berdasar atas budaya

“mencandra” gending lain yang lebih terkenal.

Dalam  konteks ini terdapat gending-gending

tertentu dalam berbagai tingkatan bentuk yang

digunakan sebagai acuan atau padanan untuk

menyertai gending-gending pada umumnya

(yang belum sepenuhnya dikenal).

Usaha penggolongan gending yang

dilakukan oleh seniman dan masyarakat

komunitas karawitan Jawatimuran yakni dengan

memberi aksentuasi kata ‘sak’ pada gending-

gending yang ada. Semisal, Gending Ijo-ijo ‘sak’

Cokronegoro, Gending Angleng ‘sak’ Samirah,

Gending Layon Kintir ‘sak’ Luwung dan lain

sebagainya. Dalam implementasinya, ‘sak’ pada

contoh tersebut dapat dijelaskan bahwa nama

gending yang terletak sebelum kata ‘sak’ (Ijo-

ijo, Angleng, Layon Kintir) berada dalam kisaran

permainan baik pola, teknik, letak ricikan

struktural serta konsep padang uliannya dengan

gending yang sesudah kata ‘sak’ (Cokronegoro,

Samirah, Luwung). Guna lebih jelasnya, berikut

akan disajikan salah satu contoh.
Gending Cokronegoro Slendro Sanga

Bk :  6 3 6 5  6 6 2 1  3 2 1 g6
[. ! . 6 . 3 . p2 . 6 . 5 . 3 . n2
  . 3 . 2 . 6 . p5 . 2 . 1 . 2 . ng6]

Gending Ijo-ijo Slendro Sanga, ‘Sak’

Cokronegoro

Bk :  . 1 2 3  . 5 . 6  . 5 . g2
[. 6 . 1 . 6 . p1 . 5 . 3 . 5 . n6
  . 2 . 1 . 2 . p3 . 6 . 5 . 3 . ng2]

Berdasarkan contoh di atas menunjukkan

bahwa Gending Ijo-ijo termasuk dalam golongan

Gending Cokronegoro. Artinya, letak ricikan

struktural (kenong, kempul), permainan kendang

sama dengan Gending Cokronegoro. Bahkan

konsekuensinya konsep padang uliannya pun

serupa. Masyarakat dan komunitas karawitan

Jawa mengenal konsep padang ulian yang dapat

diartikan secara sederhanya sebagai alur

pergerakan melodi balungan gending (dalam

konteks ini). Padang diibaratkan sebagai sebuah

pertanyaan dan ulian sebagai Jawabannya.

Dalam terminologi musik barat dikenal dengan

adanya frase naik (padang) dan frase turun

(ulian).

Baris pertama:
. ! . 6 . 3 . p2 (Cokronegoro)  dan . 6 . 1 .
6 . p1 (Ijo-ijo): Padang / seleh ringan / analogi

pertanyaan.

. 6 . 5 . 3 . n2 (Cokronegoro) dan . 5 . 3 .
5 . n6 (Ijo-ijo):   Ulian / seleh berat /analogi Jawaban.

Baris kedua :
. 3 . 2 . 6 . p5 (Cokronegoro) dan . 2 . 1 .
2 . p3 (Ijo-ijo): Padang / seleh ringan / analogi

pertanyaan.

. 2 . 1 . 2 . ng6 (Cokronegoro) dan . 6 . 5 .
3 . ng2 (Ijo-ijo):   Ulian / seleh berat / analogi Jawaban.

Selain Gending Cokronegoro gending-

gending lain yang bentuknya lebih besar (di atas

Cokronegoro) dan digunakan sebagai

pencandraan adalah Gending Samirah Slendro

Sanga, Luwung Slendro Sanga, Jonjang Slendro

Sanga, Lambang Slendro Wolu, Jula-juli Slendro

Wolu. Gending-gending tersebut cukup dikenal

oleh masyarakat dalam karawitan Jawatimuran,

sehingga digunakan sebagai persamaan

(ukuran) sebutan untuk gending lain yang

sejenis.

Namun demikian, hal tersebut tidak

berlangsung multak. Banyak kelompok-

kelompok dan komunitas karawitan

Jawatimuran tertentu yang menggunakan idiom

gending lain yang lebih mereka kenal dari pada

gending-gending di atas, namun tetap dengan

menggunakan aksentuasi kata ‘sak’ untuk

menyebutnya. Bagi para pengrawit wayang kulit

Jawatimuran biasanya memiliki nama idiom

gending-gending dalam pewayangan yang

digunakan sebagai bahan pencandraan untuk



11Volume 11 No. 1 Juli 2013

Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

gending lain terutama dalam klenengan biasa,

misalnya Gending Lambang sak Ganda

Kusuma. Gending Ganda Kusuma merupakan

gending yang lebih akrab dalam benak mereka,

karena gending ini digunakan untuk iringan

wayang kulit Jawatimuran. Lebih jelasnya lihat

Supriyanto (2006).

 Kendatipun demikian, pada karawitan

Jawatimuran, aksentuasi kata “sak” hanya

digunakan pada gending-gending yang belum

memiliki wilayah atau ruang kategorisasi secara

jelas, sehingga harus diambil padanan gending

yang sifatnya lebih terkenal. Namun, terdapat

adanya bentuk gending-gending dalam

karawitan Jawatimuran yang dalam terminologi

penggunaannya tidak menggunakan kata “sak”,

yakni gending-gending yang sudah memiliki

wilayah penyebutan (ruang) secara khusus.

Adapun gending-gending tersebut adalah giro,

gagahan, ayak dan krucilan.

1. Giro

Giro merupakan gending yang disajikan

secara instrumentalia tanpa vokal (sindhèn dan

gèrongan) dan juga tanpa ricikan garap kecuali

kendang, seperti rebab, gender, siter, gambang

dan bahkan suling. Sementara itu, kendang yang

digunakan bukan kendang Jawatimuran dengan

ukuran besar (cekdongan­ [lihat penjelasan

garap ricikan kendang]) layaknya dalam gending

dengan aksentuasi ‘sak’ di atas. Kendang yang

digunakan adalah kendang kalih atau ‘dua

kendang’, yakni kendang ketipung dan kendang

gèdhé.
A:   . 3  . p6  . 3  . n5  . 3  . p2  . 3  . ng5
B:      ! 3  ! 6  ! 3  ! 5  ! 3  ! 2  ! 3  ! g5
    ..53 6!56 2153 6!65 2153 6!32 6!56 216g5
C:   ! 3  ! 2  ! 3  ! p6  ! 3  1 2  ! 2  ! n5
     ! 5  ! 3  ! 6  ! 2  ! 3  ! 6  ! 3  1 g5
D:      ! 6  ! 2  ! 5  ! p6  ! 3  ! 2  ! 6  ! n5
     ! 2  ! 3  ! 6  ! 2  ! 6  ! 3  ! 6  ! g5

Terkait dengan giro, A.M. Munardi

menambahkan bahwa suasana gending dalam

golongan ini cenderung meriah karena disajian

secara instrumentalia tanpa ricikan garap dan

vokal (kecuali kendang). Di Jawa Timur, giro

disajikan sebelum suatu pertunjukan tertentu

diberlangsungkan. Pertunjukan tersebut dapat

saja klenengan (konser), ludruk atau tayuban.

Dengan dibunyikannya giro berarti pertunjukan

terkait telah dimulai. Oleh karena posisi gending

giro adalah di awal, berarti fungsinya digunakan

sebagai penyambut tamu dan penonton (1983:

44).

2. Gagahan

Gagahan merupakan bentuk gending

settingkat di atas giro. Dengan demikian,

gagahan memiliki struktur gending yang lebih

panjang terkait irama serta dua kali lipat letak

pukulan ricikan strukturalnya dibanding giro.

Namun demikian, jika kita mendengar gending

giro dan gagahan hampir tidak berbeda. Hal ini

disebabkan karena ricikan gamelan yang

digunakan sama. Perbedaannya hanya pada

kisaran irama dan panjang pendeknya wilayah

gatra. Gagahan lebih membutuhkan waktu lama

dalam penyajiannya karena struktur gendingnya

lebih panjang dari giro. Umumnya saat ini,

kebanyakan para pengrawit Jawa Timur

kesulitan dalam menyajikan gending gagahan

dan giro secara lengkap. Hal ini dapat dimaklumi

karena elaborasi musikal yang ada relatif rumit

dengan kisaran pola permainan kendang yang

panjang dan berbeda antara satu pola dengan

pola berikutnya, sehingga apabila ditulis dalam

teks notasi kepatihan akan menjadi berlembar-

lembar. Kebanyakan seniman Jawa Timur

hanya mengambil sebagian kecil dari gagahan

dan giro pada irama lancarnya (di awal sesudah

buka).

A : 636p2 636n5 636p2 636n5
636p2 636n5 2.2p3 56!gn6

B : !5!3 !5!6 !5!3 !5!6
!5!3 !5!6 2.23 563g5

C : .6.3.6.p2 .6.3.6.n5 .6.3.6.p2 .6.3.6.n5
.6.3.6.p2 .6.3.6.n5 .2.2.2.p3 .5.6.!.ng6

D: .!.5.!.3 .!.5.!.6 .!.5.!.3 .!.5.!.6
.!.5.!.3 .!.5.!.6 .2.2.2.3 .5.6.3.g5

E : .6.3.6.p2 .6.3.6.n5 .6.3.6.p2 .6.3.6.n5



12 Volume 11 No. 1 Juli 2013

Jurnal Seni Budaya

.6.3.6.p2 .6.3.6.n5 .232325p3 .6.5.3.ng2
F : .5.6.2.5 .6.2.3.2 .5.6!5!6 532.2321

2356!5!6 532.2321 235.6.35 .3.26!6g5
G : .5.5.532 .3.5.6.5 .6.!.2.3 .2.1.6.5

.6.!.2.3 .2.1.6.5 32323253 .6.5.3.g2
H : .5.6.2.5 .6.2.3.2 .5.6!5!6 532.2321

2356!5!6 532.2321 235.6.35 .3.26!6g5

Menurut Munardi gagahan bagi sebagian

kalangan adalah gending yang memiliki rasa

gagah serta agung (1983: 44). Fungsi utamanya

juga digunakan sebagai penyambut tamu pada

acara pertunjukan tertentu baik konser karawitan

maupun pertunjukan lainnya seperti ludruk dan

tayub. Namun demikian, gagahan juga banyak

dijumpai para pertunjukan wayang kulit

Jawatimuran, fungsi gending ini bukan lagi

sebagai penyambut tamu namun sering pula

digunakan untuk mengangkat unsur dramatik

musikal pada adegan-adegan tertentu yang

sifatnya agung atau gagah.

3. Ayak

Ayak merupakan salah satu gending

yang kehadirannya cukup lekat dengan

pertunjukan wayang kulit Jawatimuran. Namun

demikian, banyak jenis pertunjukan lain yang

juga sering menggunakannya semisal ludruk,

konser karawitan dan lain sebagainya. Ayak

lebih menekankan konstruk wujudnya lewat

permainan ricikan saron yang lebih menonjol

sebagai ricikan melodis. Fungsi dan peran

utamanya adalah mendukung unsur dramatik

musikal pada adegan-adegan wayang bahkan

juga drama ludruk. Penyajian gending ayak lebih

terkesan mengalir. Hal ini dikarenakan oleh

permainan ricikan saron yang rutut dan rapat

dalam pola permainannya.

Ayak Krucil Slendro Wolu

2255 225n5 2255 225ng5 5663 355n6 6223 355gn6
3366 3366 3366 336g6 6!!5 566! !335 566g!
!556 6!!@ @55! !66g5 2255 2255 2255 225g5
5331 1223 35!6 655g3 6633 6633 6633 663g3
3552 2335 566! !66g5 56!@ .6!@ 6!52 532g1

3311 3311 3311 331g1 .552 2335 566! !66g5

Notasi di atas adalah transkrip dari

permainan ricikan saron, karena ricikan ini

dalam gending ayak memiliki peran yang paling

dominan dalam mengkonstruk pola melodis.

4. Krucilan

Krucilan merupakan salah satu gending

yang juga sering ditemui dalam pertunjukan

wayang serta tari remo dan ludruk di Jawa

Timur. Gending ini lebih sederhana dari pada

ayak di atas. Krucilan dalam pertunjukan

wayang, ludruk dan tari remo juga digunakan

sebagai pendukung dramatisasi pencapaian

nuansa musikalnya (gagah, luruh). Krucilan

dalam terminologi masyarakat karawitan

Jawatimuran lebih dapat memberikan kesan

yang tegas serta gagah jika disajikan dengan

tempo cepat seperti dalam pertunjukan tari

remo, dan luruh atau bahkan sedih jika disajikan

dengan irama lambat terutama dalam adegan

wayang dan terlebih ludruk. Berikut adalah

contoh notasi krucilan.

Krucilan Slendro Wolu

!6@p! 65!pn^ @!6p! 56!pn@ !6@p! 65!pn6 @!6p5 @!6gn5

Sepadan dengan gending ayak, notasi

di atas diambil dari permainan saron yang

merajut polanya secara melodis. Hingga saat

ini krucilan sering dijumpai di berbagai

pertunjukan tersebut di atas.

5. Gedog

Gedog merupakan jenis gending di Jawa

Timur yang kental dengan nuansa ketegasan

(Munardi, 1983:45). ‘Rumah’ bagi gending ini

adalah dalam pertunjukan wayang kulit

Jawatimuran. Namun sesekali juga digunakan

dalam konser karawitan. Terlebih pada acara

‘Manding Jamuran’ (Manasuka Gending-gending

Jawatimuran) di RRI Surabaya. Gedog adalah

salah satu bentuk gending yang seolah tidak

pernah terlewatkan ketika siaran digelar.

Gedog Sendarum Slendro Sepuluh

A : .3.2.3.g2 .6.5.6.g5 .6.5.6.g5 .!.6.!.g6



13Volume 11 No. 1 Juli 2013

Aris Setiawan : Konfigurasi Karawitan Jawatimuran

.!.6.!.g6 .2.1.6.g5 .6.5.6.g5 .6.3.5.g3

.5.3.5.g3 .6.5.3.g2
B: 6123 216n5 2356 !65ng3

.612 .365 !653 253g2
C : .632 5635 !653 253g2

.632 5635 !653 253g2
D : .6.6 2321 32!6 523g5

2356 5365 !621 321g6
E : .2.6 .2.1 3216 523g5

Adapun strukur penggolongan gending di

atas tidak berlaku mutlak bagi setiap musisi

karawitan Jawatimuran. Oleh karena karawitan

tradisi Jawatimuran adalah milik bersama,

sehingga tidak terdapat adanya konvensi-

konvensi yang mengikat. Dengan demikian

setiap orang dapat membuat struktur

penggolongan gending sendiri berdasarkan atas

selera dan kepentingannya. Penggolongan

gending yang diutarakan oleh penulis di atas

dirangkum berdasarkan atas usaha dari

Sekolah Tinggi Kesenian Wilwatikta (STKW)

Surabaya dan seniman karawitan Jawa Timur

dalam memperkenalkan gending Jawatimuran

sebagai sarana pembelajaran atau pendidikan

seni.

Kesimpulan

Berdasarkan pemaparan di atas, maka

dapat disimpulkan bahwa karawitan

Jawatimuran memiliki ciri dan keunikan yang

spesifik, berbeda dengan genre karawitan

daerah lain. Mengetahui lebih dalam terkait

konfigurasi karawitan Jawatimuran berarti

mendudukkan karawitan sebagai sebuah hasil

karya tidak bisa dilepaskan dengan masyarakat

yang mengitarinya. Dengan demikian

membicarakan karawitan Jawatimuran berarti

pula membicarakan masyarakat Jawa Timur.

Karawitan mampu sebagai penanda dalam

melihat detak hidup budaya di Jawa Timur.

Namun demikian, beberapa hal menjadi catatan

penting. Pertama, karawitan Jawatimuran yang

selama ini menjadi minoritas dalam lanskap

karawitan nusantara sudah selayaknya mampu

menunjukkan derajat dan kedudukannya. Hal

tersebut dapat dilakukan dengan menghidupkan

kembali kegiatan penelitian, diskusi dan seminar

karawitan Jawatimuran. Kedua, semngat dalam

membangun dan mempertahankan karawitan

Jawatimuran tak semata hanya menjadi

tanggungjawab para seniman dan akademisi

seni, namun juga semua lapisan masyarakat

Jawa Timur. Tulisan di atas setidaknya menjadi

babak awal dalam mengawali penelitian dan

ulasan lain yang lebih tajam. Konklusinya,

karawitan Jawatimuran memiliki varian yang

mengisahkan derajatnya yang mempribadi, unik

dan tipikal.  Pandangan ini sekaligus

mendekonstruksi bahwa Karawitan

Jawatimuran tak ada bedanya dengan karawitan

lain seperti Karawitan Surakarta dan

Yogyakarta. Dengan demikian, Karawitan

Jawatimuran yang telah menjadi aset sudah

selayaknya tidak dibiarkan beku. Namun

dikembangkan dilestarikan dan lebih penting lagi

dipertahankan.

Kepustakaan

A. Tasman Ronoatmojo. 1981. “Notasi Gending

Mojokerto-Suroboyo”. Surabaya:

Bidang Kesenian Kantor Wilayah

Departeman P dan K Propinsi Jawa

Timur bersama Sekolah Tinggi

Kesenian Wilwatikta Surabaya

Yayasan Badan Pembina Perguruan

Tinggi Wilwatikta Surabaya.

A.M.. Munardi. 1983. Pengetahuan Karawitan

Jawatimuran. Jakarta: Departemen

Pendidikan dan Kebudayaan.

Aris Setiawan. 2013.  “Diyat Sariredjo:

Kekaryaan dan Pemikirannya” dalam

Jurnal Dewa Ruci Pascasarjana

Institut Seni Indonesia Surakarta

Volume 8 No.1 Desember 2013.

Asal Sugiarto. 2005. “Gending Jula-Juli dalam

Pergelaran Ludruk: Suatu Kajian

Etnomusikologis” Tesis S-2 Minat

Utama Musik Nusantara Program

Pascasarjana ISI Yogyakarta.



14 Volume 11 No. 1 Juli 2013

Jurnal Seni Budaya

Jakob Sumardjo. 2000. Filsafat Seni. Bandung:

Institut Teknologi Bandung,

Joko Santoso. 2007. “Kartolo Kreativitasnya

dalam Kidungan Jula-Juli dan

Lawakan” (Tesis S-2 Jurusan

Pengkajian Seni Institut Seni Indonesia

Surakarta.

Joko susilo dan Soenarto. 2001. “Diktat Mata

Kuliah Musik Nusantara Pokok 1”.

Sekolah Tinggi Kesenian Wilwatikta

Surabaya.

R.M. Soedarsono. 2002. Seni Pertunjukan

Indonesia di Era Globalisasi

Yogyakarta: Gajah Mada University.

Rahayu Supanggah. 1990. Dalam “Balungan”,

Jurnal Masyarakat Musikologi

Indonesia: Yayasan Masyarakat

Musikologi Indonesia Bekerjasama

dengan Duta Wacana University Press

Yogyakarta.

Soenarto. 1987. “Garap Kendang Klenengan

Gending-Gending Alit Karawitan Gaya

Jawatimuran” (Skripsi S1 Jurusan

Karawitan Sekolah Tinggi Kesenian

Wilwatikta (STKW) Surabaya.

Sukesi 2008. “Kecenderungan Garap

Sindhenan Jawa Timur Surabayan”.

Tesis S2 Pengkajian Seni Minat Musik

Nusantara Pascasarjana ISI Surakarta.

Supriyanto. 2006. “Gadhingan dalam Pakeliran

Jawatimuran”. Skripsi S-1 Jurusan

Karawitan Sekolah Tinggi Kesenian

Wilwatikta Surabaya.

Ucu Mulyana Santosa. 2009. “Garap Kendang

Mamat Rochmat dalam Tari Keurseus”.

Tesis S2 Pengkajian Seni Musik

Nusantara Pascasarjana ISI Surakarta.

Wahyudianto. 2004. “Tari Remo Surabayan di

Surabaya: Aspek Politik dalam Seni

Tari”. Tesis S-2 Kajian Seni

Pertunjukan, STSI Surakarta.

Waridi. 2000. “Garap dalam Karawitan Tradisi:

Konsep dan Realitas Praktik”. Makalah

Seminar Karawitan Nasional. STSI

Surakarta.

_____. 2000. “Garap dalam Karawitan Tradisi:

Konsep dan Realitas Praktik” Makalah

Seminar Karawitan Nasional, STSI

Surakarta.

Warsito. 2005. “Lobong, Gendhing Kethuk 2

Kerep Minggah Kinanti. Sebuah

Tinjauan Garap Musikal”. Skripsi S-1

Jurusan Karawitan Sekolah Tinggi

Seni Indonesia Surakarta.

Zoel Mistortoify. 2007. “Kejhungan Madura:

Sebuah Ungkapan Ekspresi

“Kekerasan” [?]”, Makalah Seminar

Hibah Hasil Penelitian Dosen Muda dan

Fundamental, Institut Seni Indonesia

Surakarta.


