CGRBEET GG
Jurnal Kreativitas dan Studi Tari c\ Slnta

https://jurnal.isi-ska.ac.id/index.php/greget
ISSN: 1412-551x - E-ISSN: 2716-067x

PERKEMBANGAN TATAK MOCCAK PADA
MASYARAKAT SUKU PAKPAK

Agnesti Sinaga'*, Rithaony Hutajulu?, Hubarry Gulo®
1 Program Studi Etnomusikologi, Fakultas [Imu Budaya, Universitas Sumatera Utara
2 Program Studi Etnomusikologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Sumatera Utara
3 Program Studi Etnomusikologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Sumatera Utara
*E-mail: agnestisinaga2018@gmail.com

Abstract

Tatak Moccak is a Pakpak tribal martial art that is taken from the history and lifestyle of the ancestors
of the Pakpak tribe, who in the past lived nomadically in the middle of the wilderness. The research
method used is a qualitative method with several approaches, including data collection through
fieldwork, interviews, observations, documentation, and laboratory work. The approach used is a
historical approach that will reveal the origins and development of Tatak Moccak. The results obtained
from this study are that Tatak Moccak is an integral part of the lifestyle of the Pakpak people who are
nomadic in the mountains and forests, functioning as an essential skill for self-protection from natural
and external threats, as well as training a strong and agile physique. Over time and cultural changes,
the development of Tatak Moccak is classified into three main aspects, namely the cultural aspect, the
entertainment aspect and the championship aspect. The dancer’s costume is predominantly black with
a red and white headband accent and ulos sibolang on the waist, as well as the use of Hau Era-era
properties, machetes, and sticks, not only support the visuals of the performance but are also full of
meaning of identity and strength in Pakpak culture.

Keywords: Tatak Moccak; Mangera-era; Costume

Abstrak

Tatak Moccak merupakan seni beladiri suku Pakpak yang diangkat dari sejarah dan gaya
hidup nenek moyang suku Pakpak, yang pada masa lalu hidup secara nomaden di tengah
hutan belantara. Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif dengan
beberapa pendekatan, termasuk pengumpulan data melalui kerja lapangan, wawancara,
observasi, dokumentasi, dan kerja laboratorium. Pendekatan yang digunakan yaitu
pendekatan historis yang akan mengungkapkan asal-usul dan perkembangan Tatak Moccak.
Hasil yang didapatkan dari penelitian ini adalah Tatak Moccak adalah bagian integral dari
gaya hidup masyarakat Pakpak yang nomaden di pegunungan dan hutan, berfungsi sebagai
keterampilan esensial untuk perlindungan diri dari ancaman alam dan eksternal, sekaligus

150 Volume 24 No. 2 Desember 2025


https://jurnal.isi-ska.ac.id/index.php/greget
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/13854
mailto:yunanyunanto928@students.unnes.ac.id%20

CRBCET

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari

melatih fisik yang kuat dan gesit. Seiring waktu dan perubahan budaya, perkembangan Tatak
Moccak terklasifikasi menjadi tiga aspek utama yaitu aspek kebudayaan, aspek hiburan dan
aspek kejuaraan. Kostum penari yang dominan hitam dengan aksen ikat kepala merah-putih
dan ulos sibolang di pinggang, serta penggunaan properti Hau Era-era, golok, dan tongkat,
bukan hanya mendukung visual pertunjukan tetapi juga sarat makna identitas dan kekuatan
dalam budaya Pakpak.

Kata kunci: Tatak Moccak; Mangera-era; Kostum

PENDAHULUAN

Indonesia adalah negara yang kaya akan keberagaman suku, ras, bahasa,
agama, dan budaya. Salah satu bentuk keragaman yang dimiliki adalah kebudayaan,
yang mencakup rumah adat, upacara adat, tarian tradisional, pakaian khas daerah,
serta kuliner lokal. Setiap suku di Indonesia memiliki identitas budayanya sendiri,
termasuk dalam bidang kesenian. Seni berperan sebagai wadah untuk
mengekspresikan keindahan yang berasal dari jiwa manusia. Sumatera Utara
merupakan salah satu provinsi di Indonesia yang memiliki keberagaman etnis
dengan berbagai suku bangsa yang hidup berdampingan. Beberapa suku yang
mendiami wilayah ini antara lain suku Batak, suku Nias, suku Melayu, suku Jawa,
suku Minangkabau, serta suku-suku lainnya yang turut memperkaya kebudayaan di
provinsi ini. Namun, mayoritas penduduk Sumatera Utara berasal dari suku Batak,
yang terbagi ke dalam beberapa sub-suku, yaitu Toba, Simalungun, Mandailing,
Karo, dan Pakpak.

Masyarakat Pakpak adalah salah satu kelompok etnis yang mendiami wilayah
Kabupaten Dairi dan Pakpak Bharat, yang sebagian besar berada di Provinsi
Sumatera Utara, Indonesia. Mereka dikenal memiliki akar budaya yang kuat dan
tradisi yang kaya. Masyarakat Etnik Pakpak-Dairi sebagian besar bermukim di
wilayah Kabupaten Dairi dan Pakpak Bharat, yang merupakan daerah
berkarakteristik dataran tinggi dan perbukitan. Kawasan ini secara alami ditumbuhi
pepohonan yang membentuk hutan tropis yang lebat, memberikan ciri khas bentang
alamnya. Secara geografis, lokasi permukiman mereka berada di antara koordinat 98°
hingga 99° 20" Bujur Timur dan 2° hingga 3° 15" Lintang Utara.

Kesenian memiliki peranan yang signifikan dalam Kebudayaan masyarakat
Pakpak. Ekspresi seni ini mencakup berbagai bentuk yang berkaitan dengan tradisi
dan aktivitas sehari-hari masyarakat, serta mengandung makna yang berhubungan
dengan struktur sosial dalam sistem kekerabatan mereka. Kesenian Pakpak adalah

warisan budaya yang kaya dan beragam. Masyarakat Pakpak mengelompokkan

Volume 24 No. 2 Desember 2025 151



Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak Sinaga, dkk

kesenian ini ke dalam beberapa kategori, termasuk seni musik, seni suara, dan seni
tari (Sihombing R. , 2018).

Seni musik dalam masyarakat Pakpak dibagi berdasarkan bentuk
penyajiannya dan permainannya. Dalam hal bentuk penyajian, terdapat dua
kelompok utama, yaitu Gotci dan Oning-oning. Sedangkan dalam permainannya,
terbagi menjadi tiga kelompok, yaitu Sipaluun, Sisempulen, dan Sipiltiken (Takari,
Memahami Istilah Destinasi Wisata dan Seni Wisata, 2015). Seni suara dalam
masyarakat Pakpak Dairi umumnya dikenal dengan istilah ende-ende, yang
mencakup semua bentuk musik vokal. Seni tari Pakpak Bharat adalah sebuah seni
tradisional yang berasal dari suku Pakpak, berfungsi sebagai ekspresi budaya dan
identitas yang diwariskan secara turun-temurun. Tarian ini umumnya dipentaskan
dalam berbagai acara adat, seperti upacara pernikahan, festival, atau perayaan
lainnya.Gerakan-gerakan dalam tari Pakpak tidak hanya indah, tetapi juga
menggambarkan berbagai aspek kehidupan dan aktivitas sehari-hari suku Pakpak.
Ini termasuk kegiatan seperti menanam padi, berburu, menangkap ikan, hingga
merayakan keberhasilan panen. Untuk memperkaya pementasannya, tari Pakpak
seringkali diiringi oleh musik tradisional yang dimainkan dengan alat musik khas
Pakpak, seperti ensambel gotci dan oning-oning. Musik ini tidak hanya memberikan
ritme dan melodi yang memengaruhi gerakan tari, tetapi juga membangkitkan
semangat dalam setiap penampilan. Beberapa kesenian tarian pada masyarakat
Pakpak yaitu Tari Dembas Simanguda, Tatak Menapu Kopi, Tatak Garo-Garo, Tatak
Muat Page, Tatak Balang Cikua, Tatak Renggisa, Tintoa Serser, Tatak Memuro Page,
dan Tatak Moccak (Wawancara Nurmala Maibang, 2025).

Tatak Moccak merupakan sebuah sebuah tarian tradisional papak yang
terinspirasi dari gerakan harimau (Biahat) yang awalnya dianggap sebagai bentuk
pertahanan diri yang berkembang dari kehidupan nenek moyang suku Pakpak di
hutan, yang sering berhadapan dengan hewan liar. Seiring berjalannya waktu, Tatak
Moccak diadaptasi dan mengalami perubah menjadi sebuah seni tari yang estetis dan
harmonis. Dalam budaya suku Pakpak, tari memiliki peran penting dan dikenal
dengan istilah Tatak. Istilah ini mencerminkan bagaimana gerakan dalam tari bukan
hanya sekadar hiburan, tetapi juga memiliki makna filosofis, nilai sejarah, serta
identitas budaya yang kuat. Oleh karena itu, ketika unsur seni beladiri Moccak
dipadukan dengan elemen tari, lahirlah Tatak Moccak, sebuah tarian adat yang
menggambarkan ketangkasan, keberanian, serta keterampilan bertarung nenek
moyang suku Pakpak. Tatak Moccak diwariskan secara turun-temurun dan hingga

kini tetap dipertunjukkan dalam berbagai acara adat maupun pertunjukan seni. Selain

152 Volume 24 No. 2 Desember 2025



CRBCET

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari

sebagai hiburan, tarian ini juga menjadi simbol kebanggaan budaya yang
merepresentasikan semangat perjuangan dan kearifan lokal masyarakat Pakpak.
Melalui tulisan ini, penulis akan membahas perkembangan Tatak Moccak
pada masyarakat Pakpak. Penulis menggunakan tiga aspek untuk didiskusikan.
Pertama adalah bagaimana asal-usul Tatak Moccak menjadi sebuah seni beladiri
masyarakat suku Pakpak, Kedua adalah bagaimana perkembangan Tatak Moccak
pada masyarakat pakpak, dan yang ketiga, apa kostum dan properti Tatak Moccak.

METODE

Penulis menggunakan pendekatan historis untuk memahami kedalaman dan
kekayaan sebuah tari tradisional, pendekatan historis menjadi landasan utama
analisis, layaknya seorang arkeolog yang menggali lapisan-lapisan waktu untuk
mengungkap peradaban kuno. Metode ini dimulai dengan menyingkap asal-usul tari,
menyelami mitologi, legenda, atau ritual kuno yang mungkin melahirkannya, Dalam
penelitian ini, metode yang digunakan yaitu metode penelitian kualitatif yang
berfokus pada data primer dan data sekunder. Data primer yaitu dengan melakukan
observasi di Sanggar Nantampuk Emas yang berlokasi di JI. Pintu Air IV, Kwala
Bekala, Kecamatan Medan Johor, Kota Medan, Sumatera Utara untuk mendapatkan
informasi mengenai perkembangan Tatak Moccak yang dipertunjukkan oleh Sanggar
Nantampuk Emas, wawancara kepada pemilik Sanggar dan masyarakat pakpak yaitu
Nurmala Maibang, Pelatih Moccak yaitu Kasmin Sitakar, dan anggota Sanggar, dan
mendokumentasikan hasil penelitian untuk memberikan informasi yang berkaitan
dengan penelitian. Data sekunder diperoleh dari studi literatur seperti jurnal, buku,
arsip sejarah, dan skripsi terdahulu yang digunakan untuk mendukung atau
membandingkan hasil penelitian

Dalam rangka penelitian ini, data dikumpulkan melalui berbagai teknik
lapangan seperti observasi, wawancara, dokumentasi. Dalam observasi, peneliti
menggunakan Observasi Partisipatif. Dalam melakukan observasi, penulis
memperhatikan proses latihan yang dilakukan oleh sanggar Nantampuk Emas
sekaligus menganalisis musik dan gerakan yang digunakan dengan menggunakan
indra seperti penglihatan, penengaran, dan perasaan. Observasi ini kemudian dicatat
dengan objektivitas sebaik mungkin. Melalui wawancara, peneliti bertanya secara
langsung tentang pokok-pokok permasalah yang menjadi bahan pembicaraan dengan
narasumber pemilik sanggar sekaligus masyarakat pakpak yaitu Nurmala Maibang
dan pelatih Moccak yaitu Kasmin Sitakar dan pemain musik Mardi Boang. Dalam

penelitian ini, penulis menggunakan tiga metode wawancara yaitu wawancara

Volume 24 No. 2 Desember 2025 153



Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak Sinaga, dkk

terstruktur, wawancara semi-terstruktur, dan wawancara tidak terstruktur guna
memperoleh data yang lebih mendalam terkait topik penelitian. Dalam peneitian ini,
penulis menggunakan kamera IPhone 13, handphone Realme dan alat perekam suara
sebagai alat untuk mendokumentasikan data-data yang di peroleh saat penelitian

berlangsung.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Asal Usul Tatak Moccak dan Perkembangan Tatak Moccak

Tatak Moccak merupakan tarian yang berakar dari seni bela diri pencak silat
yang berkembang dalam masyarakat suku Pakpak. Kata Moccak berasal dari bahasa
Pakpak yang berarti pencak silat, sedangkan Tatak memiliki makna tarian. Dengan
demikian, Tatak Moccak dapat diartikan sebagai tarian yang merepresentasikan
gerakan pencak silat dalam bentuk seni pertunjukan.

Pada awalnya, Moccak bukan sekadar sebuah kesenian, melainkan bagian dari
gaya hidup masyarakat Pakpak pada masa lampau. Dahulu, suku Pakpak banyak
bermukim di daerah pegunungan dan hutan, menjalani kehidupan dengan
berpindah-pindah dari satu tempat ke tempat lain. Pola hidup yang dinamis ini
menuntut mereka untuk memiliki keterampilan bela diri guna melindungi diri dari
ancaman alam maupun gangguan eksternal. Selain itu, kehidupan di lingkungan
yang menantang juga mengharuskan mereka memiliki fisik yang kuat, gesit, dan
tangguh.

Berdasarkan hasil wawancara dengan bapak Kasmin Sitakar yang merupakan
pelatih serta pemain Tatak Moccak, gerakan Moccak terinpirasi dari gerakan harimau
(Biahat). Masyarakat Pakpak memandang harimau sebagai sosok binatang buas yang
tidak hanya memiliki kekuatan fisik yang luar biasa, tetapi juga kecerdikan dalam
berburu dan bertahan hidup. Hewan ini dikenal dengan gerakannya yang penuh
kehati-hatian, penuh perhitungan, serta hampir tak terdengar saat mengintai
mangsanya. Selain itu, harimau juga memiliki kelincahan dan ketangkasan yang
mengagumkan, sehingga mampu bergerak cepat dan sigap dalam menghadapi
lawan.

Namun, seiring dengan perubahan zaman dan perkembangan budaya, Moccak
tidak lagi sekadar dianggap sebagai bagian dari keterampilan bela diri semata. Tradisi
ini kemudian bertransformasi menjadi sebuah kesenian yang dikemas dalam bentuk
tari, yang tidak hanya menampilkan unsur ketangkasan dan keperkasaan, tetapi juga
menggambarkan nilai-nilai estetika serta kearifan lokal masyarakat suku Pakpak.

Melalui seni tari ini, kekayaan budaya suku Pakpak dapat terus dilestarikan dan

154 Volume 24 No. 2 Desember 2025



Jurnal Kreativitas dan Studi Tari

diperkenalkan kepada generasi muda maupun masyarakat luas, sehingga warisan
leluhur tetap hidup dan relevan dalam berbagai

Di tengah arus perkembangan zaman dan kuatnya pengaruh modernisasi,
Tatak Moccak mengalami berbagai bentuk adaptasi, baik dari segi pola gerak,
komposisi tari, maupun cara penyajiannya. Adaptasi ini tidak hanya mencerminkan
fleksibilitas budaya dalam mempertahankan eksistensinya, tetapi juga menjadi bukti
bahwa tradisi dapat bertransformasi mengikuti dinamika sosial. Secara umum,
perkembangan penampilan Tatak Moccak dapat diklasifikasikan ke dalam tiga aspek

utama, yaitu aspek kebudayaan, aspek hiburan, dan aspek kejuaraan.

a. Aspek kebudayaan

Dalam konteks kebudayaan, Tatak Moccak tampil sebagai bagian dari tradisi
adat masyarakat Pakpak, khususnya dalam penampilan yang dikenal dengan sebutan
Mangera-era. Mangera-era merupakan sebuah upacara penyambutan tamu dalam
acara adat, yang sarat akan nilai-nilai simbolik dan spiritual. Dalam upacara ini, peran
utama diemban oleh seorang pengera-era (Pakalima), dibantu oleh dua orang
parmoccak dan empat hingga enam orang penari pengiring. Prosesi dilakukan
dengan mengayunkan sepotong kayu yang ujungnya diikat dengan daun silinjuhang,
sakasampilit, Hariara, Sanggar, dan daun kayu ara. Tongkat ini diyakini berfungsi
sebagai pembuka jalan dan penolak bala, guna membersihkan area acara dari
pengaruh buruk atau energi negatif. Penampilan Tatak Moccak dalam konteks ini
mencerminkan keterkaitan yang kuat antara seni bela diri dan nilai-nilai sakral dalam
budaya Pakpak.

Fig 1. Mangera-era
(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025)

Volume 24 No. 2 Desember 2025 155



Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak Sinaga, dkk

b. Aspek hiburan

Selain dalam konteks adat, Tatak Moccak juga berkembang sebagai bentuk
hiburan yang menarik dalam berbagai kegiatan masyarakat Pakpak. Dalam perayaan-
perayaan lokal, pertunjukan Tatak Moccak ditampilkan untuk menghibur masyarakat
melalui gerakan-gerakan silat yang dinamis dan estetis. Keindahan koreografi,
kecekatan gerak, serta semangat dalam setiap penampilan menjadikan Tatak Moccak
bukan hanya sebagai seni bela diri, tetapi juga sebagai tontonan yang menyenangkan
dan menghibur bagi khalayak. Dalam atraksinya, Tatak Moccak Juga menggunakan
Properti seperti golok dan tongkat sebagai alat untuk melakukan perlawanan

ataupun pertahanan diri terhadap musuhnya.

o ”
]

Fig 2. Atraksi Tatak Moccak menggukana properti tongkat dan golok
(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025)

c. Aspek kejuaraan
Lebih dari sekadar seni tradisi lokal, Tatak Moccak juga telah berkembang
menjadi cabang pencak silat atau biasa disebut TAMPAK (Tatak Moccak Pakpak)
yang mewakili masyarakat Pakpak di tingkat regional hingga nasional. Berbagai
prestasi telah diraih dalam ajang kejuaraan pencak silat, sehingga menjadikan Tatak
Moccak sebagai sumber kebanggaan budaya bagi masyarakatnya. Perkembangan ini

turut membangkitkan minat generasi muda Pakpak untuk mempelajari dan

156 Volume 24 No. 2 Desember 2025



Jurnal Kreativitas dan Studi Tari

melestarikan Tatak Moccak, sehingga keberlangsungan warisan budaya ini dapat

terus terjaga di tengah arus modernisasi.

Fig 3. Moccak sebagai kejuaraan beladiri
(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025)

Dalam perkembangannya, sistem pelatihan atau pengajaran Tatak Moccak
juga mengalami perubahan yang sangat signifikan. Dulunya, sebelum seseorang
diakui sebagai Parmoccak (penari Moccak dalam tradisi masyarakat Pakpak) terdapat
serangkaian proses yang harus dijalani sebagai bentuk pembelajaran sekaligus
penguatan mental, fisik, dan spiritual. Proses ini bukan sekadar latihan gerak,
melainkan juga melibatkan kedekatan emosional dan spiritual antara murid dan
guru. Seperti yang dialami oleh Bapak Kasmin Sitakar, beliau harus tinggal dan hidup
berdampingan bersama sang guru Moccak selama kurang lebih satu bulan.

Selama masa itu, rutinitas dimulai sejak dini hari. Setiap pukul empat subuh,
beliau harus menjalani latthan pembukaan dengan berendam di sungai selama
kurang lebih 15 menit. Namun sebelum berendam, terdapat ritual kecil yang harus
dilakukan, yakni merendam lappet (makanan khas suku Pakpak) ke dalam sungai,
lalu memakannya usai berendam. Makanan ini dipercaya sebagai simbol kekuatan
dan penyatu jiwa dengan alam sekitar. Setelah prosesi tersebut, latihan dilanjutkan
bersama sang guru di lapangan terbuka hingga pukul delapan pagi. Sesi latihan ini
mencakup pembelajaran teknik gerak, konsentrasi, serta pengendalian diri yang
menjadi inti dari Moccak. Namun tanggung jawab murid tidak berhenti di sana.
Sebagai bagian dari etika dan penghormatan kepada sang guru, Bapak Kasmin juga

diwajibkan membantu kegiatan sehari-hari gurunya, seperti berkebun hingga sore

Volume 24 No. 2 Desember 2025 157



Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak Sinaga, dkk

hari. Semua proses ini dijalani secara konsisten selama kurang lebih sebulan hingga
sang murid dianggap benar-benar layak menyandang gelar Parmoccak.

Setelah menyelesaikan seluruh tahapan pelatihan, akan dilakukan sebuah
upacara pelepasan atau penutup, sebagai bentuk penghormatan kepada guru. Dalam
upacara ini, murid akan menjamu sang guru dengan hidangan khas Pakpak, seperti
ayam kampung, lappet, dan makanan tradisional lainnya. Ritual ini bukan hanya
simbol selesainya pelatihan, tetapi juga pernyataan bahwa sang murid telah diterima
secara penuh dalam lingkaran tradisi dan dianggap siap mewarisi serta melestarikan
seni Moccak.

Namun, seiring berjalannya waktu dan perubahan dalam tatanan sosial
masyarakat, tradisi pelatihan yang ketat dan penuh nilai-nilai simbolis tersebut mulai
ditinggalkan. Pergeseran ini dilakukan untuk menyesuaikan dengan kondisi zaman,
sekaligus menghindari beberapa aspek yang dianggap kurang relevan atau terlalu
berat jika diterapkan di masa kini. Bapak Kasmin Sitakar, yang kini berperan sebagai
pelatih Tatak Moccak, mengambil pendekatan yang lebih fleksibel dan praktis dalam
proses pelatihan.

Alih-alih mewajibkan muridnya untuk menjalani masa inap bersama guru atau
melakukan ritual-ritual seperti berendam di sungai sebelum latihan, beliau memilih
untuk fokus pada inti dari pelatihan itu sendiri, yaitu penguasaan teknik dan
pemahaman makna di balik setiap gerakan. Kasmin akan membimbing murid-
muridnya dalam jangka waktu tertentu, menyesuaikan dengan kemampuan dan
kesiapan masing-masing individu. Latihan dilakukan secara bertahap dan
terstruktur, hingga murid benar-benar mampu menguasai seluruh jurus dalam Tatak
Moccak dan dapat menyajikannya dengan penuh penghayatan, ketepatan gerak, serta
rasa hormat terhadap nilai-nilai budaya yang terkandung di dalamnya.

Meskipun tradisi pelatihan lama tidak lagi diterapkan secara utuh, esensi dari
Tatak Moccak tetap dipertahankan melalui semangat, disiplin, dan rasa tanggung
jawab dalam setiap proses pembelajaran. Pendekatan baru ini juga membuka peluang
bagi generasi muda untuk lebih mudah mengakses dan mempelajari seni bela diri

tradisional ini tanpa harus terbebani oleh tuntutan fisik maupun ritual yang berat.

Kostum dan Properti

Kostum dalam sebuah pertunjukan tari adalah elemen visual yang sangat
penting, karena tidak hanya berfungsi sebagai pakaian penari, tetapi juga sebagai alat
untuk mengekspresikan tema, karakter, dan emosi dari tarian tersebut. Kostum dapat

menciptakan suasana yang mendukung narasi dan membantu penonton memahami

158 Volume 24 No. 2 Desember 2025



CRGET

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari

konteks budaya atau cerita yang ingin disampaikan. Selain itu, desain kostum dalam
tari juga mempertimbangkan aspek gerakan, sehingga kostum harus memungkinkan
penari untuk bergerak dengan bebas dan nyaman. Kostum tari sering kali dirancang
dengan mempertimbangkan warna, tekstur, dan bentuk yang sesuai dengan gaya tari
yang ditampilkan, serta dapat mencerminkan tradisi atau inovasi dalam seni tari
(Hanna, 2010).

Dalam pertunjukan Tatak Moccak, para penari mengenakan kostum khas bela
diri Moccak, yang terdiri dari baju dan celana berwarna hitam, serta ikat kepala
berwarna merah-putih yang menambah kesan berani dan energik. Kostum ini tidak
hanya berfungsi sebagai pakaian, tetapi juga mencerminkan identitas budaya dan
semangat dari seni bela diri yang mereka tampilkan. Di bagian bawah, para penari
mengikatkan ulos sibolang di sekitar pinggang mereka. Ulos ini bukan hanya sekadar
aksesori, tetapi juga memiliki makna mendalam dalam budaya Suku Pakpak. Dengan
menggabungkan ulos sibolang, kostum tersebut menciptakan harmoni antara elemen
bela diri Moccak dengan Tarian Tradisional Suku Pakpak.

Pada saat mengikuti lomba kejuaraan, kostum yang digukan hanya
menggunakan satu set baju dan celan a berwarna hitam dan ditambah dengan body

protector atau pelindung badan.

( )
Ikat kepala berwana merah

putih melambangkan
keberanian dan kesucian.

4 N\
Satu set baju berwarna hitam

yang melambangkan
ketangguhan.
\-

-

Ulos sibolang adalah kain
tradisional masyarakat pakpak
yang memiliki unsur
kebudayaan dan berfungsi
untuk membedakan Tatak
Moccak dan Moccak silat.

- J

Fig 4. Kostum Tatak Moccak untuk aspek kubudayaan dan hiburan
(Sumber: Agnesti Sinaga, 2025)

Volume 24 No. 2 Desember 2025 159



Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak Sinaga, dkk

Body protector
untuk melindungi
diri dari serangan

Fig 5. Kostum Moccak Silat
(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025)

Properti dalam sebuah pertunjukan tari adalah benda-benda atau alat yang
digunakan untuk mendukung dan memperkaya narasi, tema, dan visual dari
pertunjukan tersebut. Properti ini dapat bervariasi tergantung pada jenis tari, konsep,

dan cerita yang ingin disampaikan. Berikut adalah properti yang digunakan.

Hau Era-era

Fig 6. Hau Era-era
(Sumber: Agnesti Sinaga, 2025)

160 Volume 24 No. 2 Desember 2025



Jurnal Kreativitas dan Studi Tari

a. Hau era-era
Merupakan sebuah kayu yang dipakai saat Mangera-era atau menyambut
tamu kehormatan. Di kayu tersebut dililitkan 5 jenis tumbuhan yaitu Saka Sampilit,
Silinjuhang, Hariara, Sanggar, dan Pucuk Bambu yang dililitkan di sebuah kayu. Hau
Era-era ini dipercaya dapat mengusir atau menjauhkan tempat acara dari pengaruh

buruk atau energi negatif.

b. Golok dan tongkat
Golok dan Tongkat berfungsi sebagai elemen pendukung yang menambah
kedalaman dan makna pada pertunjukan. Golok melambangkan kekuatan,
ketegangan, atau konflik dalam sebuah pertunjukan dan Tongkat melambangkan
melambangkan kekuasaan, dan kewibawaan. Gerakan penari yang menggunakan
Golok maupun Tongkat dapat menciptakan visual yang dramatis dan menarik, serta

menambah intensitas emosional pada penampilan.

.l -

Fig 7. Properti Golok dan Tongkat
(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025)

SIMPULAN

Tatak Moccak merupakan tarian khas suku Pakpak yang berakar kuat dari seni
bela diri pencak silat Moccak, di mana Tatak sendiri berarti tarian, sehingga secara
harfiah merujuk pada tarian representasi gerak silat. Awalnya, Moccak adalah bagian
integral dari gaya hidup masyarakat Pakpak yang nomaden di pegunungan dan
hutan, berfungsi sebagai keterampilan esensial untuk perlindungan diri dari ancaman

alam dan eksternal, sekaligus melatih fisik yang kuat dan gesit. Gerakannya

Volume 24 No. 2 Desember 2025 161



Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak Sinaga, dkk

terinspirasi dari kehati-hatian, kecerdikan, kelincahan, dan ketangkasan harimau
(Biahat). Seiring waktu dan perubahan budaya, Moccak bertransformasi dari sekadar
bela diri menjadi seni pertunjukan yang kaya nilai estetika dan kearifan lokal,
berperan penting dalam pelestarian budaya Pakpak di tengah modernisasi.
Perkembangan Tatak Moccak terklasifikasi menjadi tiga aspek utama: Aspek
Kebudayaan, yang terlihat dalam upacara adat Mangera-era sebagai penyambutan
tamu dengan Hau Era-era yang diyakini penolak bala; Aspek Hiburan, ditampilkan
dalam perayaan lokal dengan gerakan dinamis dan penggunaan properti seperti
golok dan tongkat; serta Aspek Kejuaraan, di mana Tatak Moccak dikenal sebagai
TAMPAK telah berprestasi di tingkat regional dan nasional, membangkitkan minat
generasi muda. Kostum penari yang dominan hitam dengan aksen ikat kepala merah-
putih dan ulos sibolang di pinggang, serta penggunaan properti Hau Era-era, golok,
dan tongkat, bukan hanya mendukung visual pertunjukan tetapi juga sarat makna

identitas dan kekuatan dalam budaya Pakpak.

DAFTAR PUSTAKA

Berutu, J. M. (2018). Fungsi Tatak Moccak pada Masyarakat Pakpak: Kajian Folklor.
Medan : Repositori USU.

Hadi, S. (2017). Seni Bela Diri Tradisional Indonesia. Jakarta: PT Gramedia Pustaka
Utama.

Hanna, J. L. (2010). Dancing for Health: Contributing to the World of Dance. In Dance
and the Quality of Life (pp. 1-20). Springer.

Herna, H. (2021). Kebudayaan Masyarakat Kabupaten Pakpak Barat. Neliti.

Rahma, S. Y. (2020). The Study of Moccak Tatak Textual in Pakpak Community.
BIRCI-Journal, 3398-3413.

Siahaan, E. K. (1978). Survei Manograpi Kebudayaan Pakpak Dairi di Kabupaten
Dairi. Medan: Medan Proyek Rehabilitasi dan Perluasan Museum Sumatera
Utara Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia.

Sihombing, R. (2018). Kesenian dan Budaya Masyarakat Pakpak. Jakarta: Penerbit
Budaya.

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (hal. 60).
Bandung: Alfabeta.

Takari, M. (2008). Masyarakat Kesenian di Indonesia. Medan: Fakultas Sastra,
Universitas Sumatera Utara.

Takari, M. (2015). Memahami Istilah Destinasi Wisata dan Seni Wisata. Medan:
Universitas Sumatera Utara.

162 Volume 24 No. 2 Desember 2025



