
                    

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari 

https://jurnal.isi-ska.ac.id/index.php/greget 

ISSN: 1412-551x - E-ISSN: 2716-067x     

 
 

150                                              Volume 24 No. 2 Desember 2025 

PERKEMBANGAN TATAK MOCCAK PADA 

MASYARAKAT SUKU PAKPAK 

Agnesti Sinaga¹*, Rithaony Hutajulu², Hubarry Gulo³ 

¹ Program Studi Etnomusikologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Sumatera Utara 

² Program Studi Etnomusikologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Sumatera Utara 

³ Program Studi Etnomusikologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Sumatera Utara 

*E-mail:  agnestisinaga2018@gmail.com  

Abstract 

 

Tatak Moccak is a Pakpak tribal martial art that is taken from the history and lifestyle of the ancestors 

of the Pakpak tribe, who in the past lived nomadically in the middle of the wilderness. The research 

method used is a qualitative method with several approaches, including data collection through 

fieldwork, interviews, observations, documentation, and laboratory work. The approach used is a 

historical approach that will reveal the origins and development of Tatak Moccak. The results obtained 

from this study are that Tatak Moccak is an integral part of the lifestyle of the Pakpak people who are 

nomadic in the mountains and forests, functioning as an essential skill for self-protection from natural 

and external threats, as well as training a strong and agile physique. Over time and cultural changes, 

the development of Tatak Moccak is classified into three main aspects, namely the cultural aspect, the 

entertainment aspect and the championship aspect. The dancer's costume is predominantly black with 

a red and white headband accent and ulos sibolang on the waist, as well as the use of Hau Era-era 

properties, machetes, and sticks, not only support the visuals of the performance but are also full of 

meaning of identity and strength in Pakpak culture. 

 

Keywords: Tatak Moccak; Mangera-era; Costume 

 

Abstrak 

 

Tatak Moccak merupakan seni beladiri suku Pakpak yang diangkat dari sejarah dan gaya 

hidup nenek moyang suku Pakpak, yang pada masa lalu hidup secara nomaden di tengah 

hutan belantara. Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif dengan 

beberapa pendekatan, termasuk pengumpulan data melalui kerja lapangan, wawancara, 

observasi, dokumentasi, dan kerja laboratorium. Pendekatan yang digunakan yaitu 

pendekatan historis yang akan mengungkapkan asal-usul dan perkembangan Tatak Moccak. 

Hasil yang didapatkan dari penelitian ini adalah Tatak Moccak adalah bagian integral dari 

gaya hidup masyarakat Pakpak yang nomaden di pegunungan dan hutan, berfungsi sebagai 

keterampilan esensial untuk perlindungan diri dari ancaman alam dan eksternal, sekaligus 

https://jurnal.isi-ska.ac.id/index.php/greget
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/13854
mailto:yunanyunanto928@students.unnes.ac.id%20


 

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari 

 
 

                                      Volume 24 No. 2 Desember 2025                                                    151 

melatih fisik yang kuat dan gesit. Seiring waktu dan perubahan budaya, perkembangan Tatak 

Moccak terklasifikasi menjadi tiga aspek utama yaitu aspek kebudayaan, aspek hiburan dan 

aspek kejuaraan. Kostum penari yang dominan hitam dengan aksen ikat kepala merah-putih 

dan ulos sibolang di pinggang, serta penggunaan properti Hau Era-era, golok, dan tongkat, 

bukan hanya mendukung visual pertunjukan tetapi juga sarat makna identitas dan kekuatan 

dalam budaya Pakpak. 

 

Kata kunci: Tatak Moccak; Mangera-era; Kostum 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia adalah negara yang kaya akan keberagaman suku, ras, bahasa, 

agama, dan budaya. Salah satu bentuk keragaman yang dimiliki adalah kebudayaan, 

yang mencakup rumah adat, upacara adat, tarian tradisional, pakaian khas daerah, 

serta kuliner lokal. Setiap suku di Indonesia memiliki identitas budayanya sendiri, 

termasuk dalam bidang kesenian. Seni berperan sebagai wadah untuk 

mengekspresikan keindahan yang berasal dari jiwa manusia. Sumatera Utara 

merupakan salah satu provinsi di Indonesia yang memiliki keberagaman etnis 

dengan berbagai suku bangsa yang hidup berdampingan. Beberapa suku yang 

mendiami wilayah ini antara lain suku Batak, suku Nias, suku Melayu, suku Jawa, 

suku Minangkabau, serta suku-suku lainnya yang turut memperkaya kebudayaan di 

provinsi ini. Namun, mayoritas penduduk Sumatera Utara berasal dari suku Batak, 

yang terbagi ke dalam beberapa sub-suku, yaitu Toba, Simalungun, Mandailing, 

Karo, dan Pakpak.   

Masyarakat Pakpak adalah salah satu kelompok etnis yang mendiami wilayah 

Kabupaten Dairi dan Pakpak Bharat, yang sebagian besar berada di Provinsi 

Sumatera Utara, Indonesia. Mereka dikenal memiliki akar budaya yang kuat dan 

tradisi yang kaya. Masyarakat Etnik Pakpak-Dairi sebagian besar bermukim di 

wilayah Kabupaten Dairi dan Pakpak Bharat, yang merupakan daerah 

berkarakteristik dataran tinggi dan perbukitan. Kawasan ini secara alami ditumbuhi 

pepohonan yang membentuk hutan tropis yang lebat, memberikan ciri khas bentang 

alamnya. Secara geografis, lokasi permukiman mereka berada di antara koordinat 98° 

hingga 99° 20’ Bujur Timur dan 2° hingga 3° 15’ Lintang Utara. 

Kesenian memiliki peranan yang signifikan dalam Kebudayaan masyarakat 

Pakpak. Ekspresi seni ini mencakup berbagai bentuk yang berkaitan dengan tradisi 

dan aktivitas sehari-hari masyarakat, serta mengandung makna yang berhubungan 

dengan struktur sosial dalam sistem kekerabatan mereka. Kesenian Pakpak adalah 

warisan budaya yang kaya dan beragam. Masyarakat Pakpak mengelompokkan 



 
Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak                                                      Sinaga, dkk 

 

 

152                                               Volume 24 No. 2 Desember 2025 

kesenian ini ke dalam beberapa kategori, termasuk seni musik, seni suara, dan seni 

tari (Sihombing R. , 2018).  

Seni musik dalam masyarakat Pakpak dibagi berdasarkan bentuk 

penyajiannya dan permainannya. Dalam hal bentuk penyajian, terdapat dua 

kelompok utama, yaitu Gotci dan Oning-oning. Sedangkan dalam permainannya, 

terbagi menjadi tiga kelompok, yaitu Sipaluun, Sisempulen, dan Sipiltiken (Takari, 

Memahami Istilah Destinasi Wisata dan Seni Wisata, 2015). Seni suara dalam 

masyarakat Pakpak Dairi umumnya dikenal dengan istilah ende-ende, yang 

mencakup semua bentuk musik vokal. Seni tari Pakpak Bharat adalah sebuah seni 

tradisional yang berasal dari suku Pakpak, berfungsi sebagai ekspresi budaya dan 

identitas yang diwariskan secara turun-temurun. Tarian ini umumnya dipentaskan 

dalam berbagai acara adat, seperti upacara pernikahan, festival, atau perayaan 

lainnya.Gerakan-gerakan dalam tari Pakpak tidak hanya indah, tetapi juga 

menggambarkan berbagai aspek kehidupan dan aktivitas sehari-hari suku Pakpak. 

Ini termasuk kegiatan seperti menanam padi, berburu, menangkap ikan, hingga 

merayakan keberhasilan panen. Untuk memperkaya pementasannya, tari Pakpak 

seringkali diiringi oleh musik tradisional yang dimainkan dengan alat musik khas 

Pakpak, seperti ensambel gotci dan oning-oning. Musik ini tidak hanya memberikan 

ritme dan melodi yang memengaruhi gerakan tari, tetapi juga membangkitkan 

semangat dalam setiap penampilan. Beberapa kesenian tarian pada masyarakat 

Pakpak yaitu Tari Dembas Simanguda, Tatak Menapu Kopi,Tatak Garo-Garo, Tatak 

Muat Page, Tatak Balang Cikua, Tatak Renggisa, Tintoa Serser, Tatak Memuro Page, 

dan Tatak Moccak (Wawancara Nurmala Maibang, 2025). 

Tatak Moccak merupakan sebuah sebuah tarian tradisional papak yang 

terinspirasi dari gerakan harimau (Biahat) yang awalnya dianggap sebagai bentuk 

pertahanan diri yang berkembang dari kehidupan nenek moyang suku Pakpak di 

hutan, yang sering berhadapan dengan hewan liar. Seiring berjalannya waktu, Tatak 

Moccak diadaptasi dan mengalami perubah menjadi sebuah seni tari yang estetis dan 

harmonis. Dalam budaya suku Pakpak, tari memiliki peran penting dan dikenal 

dengan istilah Tatak. Istilah ini mencerminkan bagaimana gerakan dalam tari bukan 

hanya sekadar hiburan, tetapi juga memiliki makna filosofis, nilai sejarah, serta 

identitas budaya yang kuat. Oleh karena itu, ketika unsur seni beladiri Moccak 

dipadukan dengan elemen tari, lahirlah Tatak Moccak, sebuah tarian adat yang 

menggambarkan ketangkasan, keberanian, serta keterampilan bertarung nenek 

moyang suku Pakpak.  Tatak Moccak diwariskan secara turun-temurun dan hingga 

kini tetap dipertunjukkan dalam berbagai acara adat maupun pertunjukan seni. Selain 



 

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari 

 
 

                                      Volume 24 No. 2 Desember 2025                                                    153 

sebagai hiburan, tarian ini juga menjadi simbol kebanggaan budaya yang 

merepresentasikan semangat perjuangan dan kearifan lokal masyarakat Pakpak.  

 Melalui tulisan ini, penulis akan membahas perkembangan Tatak Moccak 

pada masyarakat Pakpak. Penulis menggunakan tiga aspek untuk didiskusikan. 

Pertama adalah bagaimana asal-usul Tatak Moccak menjadi sebuah seni beladiri 

masyarakat suku Pakpak, Kedua adalah bagaimana perkembangan Tatak Moccak 

pada masyarakat pakpak, dan yang ketiga, apa kostum dan properti Tatak Moccak. 

 

METODE 

Penulis menggunakan pendekatan historis untuk memahami kedalaman dan 

kekayaan sebuah tari tradisional, pendekatan historis menjadi landasan utama 

analisis, layaknya seorang arkeolog yang menggali lapisan-lapisan waktu untuk 

mengungkap peradaban kuno. Metode ini dimulai dengan menyingkap asal-usul tari, 

menyelami mitologi, legenda, atau ritual kuno yang mungkin melahirkannya, Dalam 

penelitian ini, metode yang digunakan yaitu metode penelitian kualitatif yang 

berfokus pada data primer dan data sekunder. Data primer yaitu dengan melakukan 

observasi di Sanggar Nantampuk Emas yang berlokasi di Jl. Pintu Air IV, Kwala 

Bekala, Kecamatan Medan Johor, Kota Medan, Sumatera Utara untuk mendapatkan 

informasi mengenai perkembangan Tatak Moccak yang dipertunjukkan oleh Sanggar 

Nantampuk Emas, wawancara kepada pemilik Sanggar dan masyarakat pakpak yaitu 

Nurmala Maibang, Pelatih Moccak yaitu Kasmin Sitakar, dan anggota Sanggar, dan 

mendokumentasikan hasil penelitian untuk memberikan informasi yang berkaitan 

dengan penelitian. Data sekunder diperoleh dari studi literatur seperti jurnal, buku, 

arsip sejarah, dan skripsi terdahulu yang digunakan untuk mendukung atau 

membandingkan hasil penelitian 

Dalam rangka penelitian ini, data dikumpulkan melalui berbagai teknik 

lapangan seperti observasi, wawancara, dokumentasi. Dalam observasi, peneliti 

menggunakan Observasi Partisipatif. Dalam melakukan observasi, penulis 

memperhatikan proses latihan yang dilakukan oleh sanggar Nantampuk Emas 

sekaligus menganalisis musik dan gerakan yang digunakan dengan menggunakan 

indra seperti penglihatan, penengaran, dan perasaan. Observasi ini kemudian dicatat 

dengan objektivitas sebaik mungkin. Melalui wawancara, peneliti bertanya secara 

langsung tentang pokok-pokok permasalah yang menjadi bahan pembicaraan dengan 

narasumber pemilik sanggar sekaligus masyarakat pakpak yaitu Nurmala Maibang 

dan pelatih Moccak yaitu Kasmin Sitakar dan pemain musik Mardi Boang. Dalam 

penelitian ini, penulis menggunakan tiga metode wawancara yaitu wawancara 



 
Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak                                                      Sinaga, dkk 

 

 

154                                               Volume 24 No. 2 Desember 2025 

terstruktur, wawancara semi-terstruktur, dan wawancara tidak terstruktur guna 

memperoleh data yang lebih mendalam terkait topik penelitian. Dalam peneitian ini, 

penulis menggunakan kamera IPhone 13, handphone Realme dan alat perekam suara 

sebagai alat untuk mendokumentasikan data-data yang di peroleh saat penelitian 

berlangsung.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Asal Usul Tatak Moccak dan Perkembangan Tatak Moccak 

Tatak Moccak merupakan tarian yang berakar dari seni bela diri pencak silat 

yang berkembang dalam masyarakat suku Pakpak. Kata Moccak berasal dari bahasa 

Pakpak yang berarti pencak silat, sedangkan Tatak memiliki makna tarian. Dengan 

demikian, Tatak Moccak dapat diartikan sebagai tarian yang merepresentasikan 

gerakan pencak silat dalam bentuk seni pertunjukan. 

Pada awalnya, Moccak bukan sekadar sebuah kesenian, melainkan bagian dari 

gaya hidup masyarakat Pakpak pada masa lampau. Dahulu, suku Pakpak banyak 

bermukim di daerah pegunungan dan hutan, menjalani kehidupan dengan 

berpindah-pindah dari satu tempat ke tempat lain. Pola hidup yang dinamis ini 

menuntut mereka untuk memiliki keterampilan bela diri guna melindungi diri dari 

ancaman alam maupun gangguan eksternal. Selain itu, kehidupan di lingkungan 

yang menantang juga mengharuskan mereka memiliki fisik yang kuat, gesit, dan 

tangguh. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan bapak Kasmin Sitakar yang merupakan 

pelatih serta pemain Tatak Moccak, gerakan Moccak terinpirasi dari gerakan harimau 

(Biahat). Masyarakat Pakpak memandang harimau sebagai sosok binatang buas yang 

tidak hanya memiliki kekuatan fisik yang luar biasa, tetapi juga kecerdikan dalam 

berburu dan bertahan hidup. Hewan ini dikenal dengan gerakannya yang penuh 

kehati-hatian, penuh perhitungan, serta hampir tak terdengar saat mengintai 

mangsanya. Selain itu, harimau juga memiliki kelincahan dan ketangkasan yang 

mengagumkan, sehingga mampu bergerak cepat dan sigap dalam menghadapi 

lawan. 

Namun, seiring dengan perubahan zaman dan perkembangan budaya, Moccak 

tidak lagi sekadar dianggap sebagai bagian dari keterampilan bela diri semata. Tradisi 

ini kemudian bertransformasi menjadi sebuah kesenian yang dikemas dalam bentuk 

tari, yang tidak hanya menampilkan unsur ketangkasan dan keperkasaan, tetapi juga 

menggambarkan nilai-nilai estetika serta kearifan lokal masyarakat suku Pakpak. 

Melalui seni tari ini, kekayaan budaya suku Pakpak dapat terus dilestarikan dan 



 

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari 

 
 

                                      Volume 24 No. 2 Desember 2025                                                    155 

diperkenalkan kepada generasi muda maupun masyarakat luas, sehingga warisan 

leluhur tetap hidup dan relevan dalam berbagai  

Di tengah arus perkembangan zaman dan kuatnya pengaruh modernisasi, 

Tatak Moccak mengalami berbagai bentuk adaptasi, baik dari segi pola gerak, 

komposisi tari, maupun cara penyajiannya. Adaptasi ini tidak hanya mencerminkan 

fleksibilitas budaya dalam mempertahankan eksistensinya, tetapi juga menjadi bukti 

bahwa tradisi dapat bertransformasi mengikuti dinamika sosial. Secara umum, 

perkembangan penampilan Tatak Moccak dapat diklasifikasikan ke dalam tiga aspek 

utama, yaitu aspek kebudayaan, aspek hiburan, dan aspek kejuaraan. 

 

a. Aspek kebudayaan  

Dalam konteks kebudayaan, Tatak Moccak tampil sebagai bagian dari tradisi 

adat masyarakat Pakpak, khususnya dalam penampilan yang dikenal dengan sebutan 

Mangera-era. Mangera-era merupakan sebuah upacara penyambutan tamu dalam 

acara adat, yang sarat akan nilai-nilai simbolik dan spiritual. Dalam upacara ini, peran 

utama diemban oleh seorang pengera-era (Pakalima), dibantu oleh dua orang 

parmoccak dan empat hingga enam orang penari pengiring. Prosesi dilakukan 

dengan mengayunkan sepotong kayu yang ujungnya diikat dengan daun silinjuhang, 

sakasampilit, Hariara, Sanggar, dan daun kayu ara. Tongkat ini diyakini berfungsi 

sebagai pembuka jalan dan penolak bala, guna membersihkan area acara dari 

pengaruh buruk atau energi negatif. Penampilan Tatak Moccak dalam konteks ini 

mencerminkan keterkaitan yang kuat antara seni bela diri dan nilai-nilai sakral dalam 

budaya Pakpak. 

 

 
Fig 1. Mangera-era 

(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025) 



 
Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak                                                      Sinaga, dkk 

 

 

156                                               Volume 24 No. 2 Desember 2025 

 

b. Aspek hiburan          

Selain dalam konteks adat, Tatak Moccak juga berkembang sebagai bentuk 

hiburan yang menarik dalam berbagai kegiatan masyarakat Pakpak. Dalam perayaan-

perayaan lokal, pertunjukan Tatak Moccak ditampilkan untuk menghibur masyarakat 

melalui gerakan-gerakan silat yang dinamis dan estetis. Keindahan koreografi, 

kecekatan gerak, serta semangat dalam setiap penampilan menjadikan Tatak Moccak 

bukan hanya sebagai seni bela diri, tetapi juga sebagai tontonan yang menyenangkan 

dan menghibur bagi khalayak. Dalam atraksinya, Tatak Moccak Juga menggunakan 

Properti seperti golok dan tongkat sebagai alat untuk melakukan perlawanan 

ataupun pertahanan diri terhadap musuhnya. 

 

 
Fig 2. Atraksi Tatak Moccak menggukana properti tongkat dan golok 

(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025) 

 

c. Aspek kejuaraan 

Lebih dari sekadar seni tradisi lokal, Tatak Moccak juga telah berkembang 

menjadi cabang pencak silat atau biasa disebut TAMPAK (Tatak Moccak Pakpak) 

yang mewakili masyarakat Pakpak di tingkat regional hingga nasional. Berbagai 

prestasi telah diraih dalam ajang kejuaraan pencak silat, sehingga menjadikan Tatak 

Moccak sebagai sumber kebanggaan budaya bagi masyarakatnya. Perkembangan ini 

turut membangkitkan minat generasi muda Pakpak untuk mempelajari dan 



 

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari 

 
 

                                      Volume 24 No. 2 Desember 2025                                                    157 

melestarikan Tatak Moccak, sehingga keberlangsungan warisan budaya ini dapat 

terus terjaga di tengah arus modernisasi.  

 

 
Fig 3. Moccak sebagai kejuaraan beladiri 

(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025) 

 

Dalam perkembangannya, sistem pelatihan atau pengajaran Tatak Moccak 

juga mengalami perubahan yang sangat signifikan. Dulunya, sebelum seseorang 

diakui sebagai Parmoccak (penari Moccak dalam tradisi masyarakat Pakpak) terdapat 

serangkaian proses yang harus dijalani sebagai bentuk pembelajaran sekaligus 

penguatan mental, fisik, dan spiritual. Proses ini bukan sekadar latihan gerak, 

melainkan juga melibatkan kedekatan emosional dan spiritual antara murid dan 

guru. Seperti yang dialami oleh Bapak Kasmin Sitakar, beliau harus tinggal dan hidup 

berdampingan bersama sang guru Moccak selama kurang lebih satu bulan. 

Selama masa itu, rutinitas dimulai sejak dini hari. Setiap pukul empat subuh, 

beliau harus menjalani latihan pembukaan dengan berendam di sungai selama 

kurang lebih 15 menit. Namun sebelum berendam, terdapat ritual kecil yang harus 

dilakukan, yakni merendam lappet (makanan khas suku Pakpak) ke dalam sungai, 

lalu memakannya usai berendam. Makanan ini dipercaya sebagai simbol kekuatan 

dan penyatu jiwa dengan alam sekitar. Setelah prosesi tersebut, latihan dilanjutkan 

bersama sang guru di lapangan terbuka hingga pukul delapan pagi. Sesi latihan ini 

mencakup pembelajaran teknik gerak, konsentrasi, serta pengendalian diri yang 

menjadi inti dari Moccak. Namun tanggung jawab murid tidak berhenti di sana. 

Sebagai bagian dari etika dan penghormatan kepada sang guru, Bapak Kasmin juga 

diwajibkan membantu kegiatan sehari-hari gurunya, seperti berkebun hingga sore 



 
Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak                                                      Sinaga, dkk 

 

 

158                                               Volume 24 No. 2 Desember 2025 

hari. Semua proses ini dijalani secara konsisten selama kurang lebih sebulan hingga 

sang murid dianggap benar-benar layak menyandang gelar Parmoccak. 

Setelah menyelesaikan seluruh tahapan pelatihan, akan dilakukan sebuah 

upacara pelepasan atau penutup, sebagai bentuk penghormatan kepada guru. Dalam 

upacara ini, murid akan menjamu sang guru dengan hidangan khas Pakpak, seperti 

ayam kampung, lappet, dan makanan tradisional lainnya. Ritual ini bukan hanya 

simbol selesainya pelatihan, tetapi juga pernyataan bahwa sang murid telah diterima 

secara penuh dalam lingkaran tradisi dan dianggap siap mewarisi serta melestarikan 

seni Moccak. 

Namun, seiring berjalannya waktu dan perubahan dalam tatanan sosial 

masyarakat, tradisi pelatihan yang ketat dan penuh nilai-nilai simbolis tersebut mulai 

ditinggalkan. Pergeseran ini dilakukan untuk menyesuaikan dengan kondisi zaman, 

sekaligus menghindari beberapa aspek yang dianggap kurang relevan atau terlalu 

berat jika diterapkan di masa kini. Bapak Kasmin Sitakar, yang kini berperan sebagai 

pelatih Tatak Moccak, mengambil pendekatan yang lebih fleksibel dan praktis dalam 

proses pelatihan. 

Alih-alih mewajibkan muridnya untuk menjalani masa inap bersama guru atau 

melakukan ritual-ritual seperti berendam di sungai sebelum latihan, beliau memilih 

untuk fokus pada inti dari pelatihan itu sendiri, yaitu penguasaan teknik dan 

pemahaman makna di balik setiap gerakan. Kasmin akan membimbing murid-

muridnya dalam jangka waktu tertentu, menyesuaikan dengan kemampuan dan 

kesiapan masing-masing individu. Latihan dilakukan secara bertahap dan 

terstruktur, hingga murid benar-benar mampu menguasai seluruh jurus dalam Tatak 

Moccak dan dapat menyajikannya dengan penuh penghayatan, ketepatan gerak, serta 

rasa hormat terhadap nilai-nilai budaya yang terkandung di dalamnya. 

Meskipun tradisi pelatihan lama tidak lagi diterapkan secara utuh, esensi dari 

Tatak Moccak tetap dipertahankan melalui semangat, disiplin, dan rasa tanggung 

jawab dalam setiap proses pembelajaran. Pendekatan baru ini juga membuka peluang 

bagi generasi muda untuk lebih mudah mengakses dan mempelajari seni bela diri 

tradisional ini tanpa harus terbebani oleh tuntutan fisik maupun ritual yang berat. 

 

Kostum dan Properti 

Kostum dalam sebuah pertunjukan tari adalah elemen visual yang sangat 

penting, karena tidak hanya berfungsi sebagai pakaian penari, tetapi juga sebagai alat 

untuk mengekspresikan tema, karakter, dan emosi dari tarian tersebut. Kostum dapat 

menciptakan suasana yang mendukung narasi dan membantu penonton memahami 



 

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari 

 
 

                                      Volume 24 No. 2 Desember 2025                                                    159 

konteks budaya atau cerita yang ingin disampaikan. Selain itu, desain kostum dalam 

tari juga mempertimbangkan aspek gerakan, sehingga kostum harus memungkinkan 

penari untuk bergerak dengan bebas dan nyaman. Kostum tari sering kali dirancang 

dengan mempertimbangkan warna, tekstur, dan bentuk yang sesuai dengan gaya tari 

yang ditampilkan, serta dapat mencerminkan tradisi atau inovasi dalam seni tari 

(Hanna, 2010).  

Dalam pertunjukan Tatak Moccak, para penari mengenakan kostum khas bela 

diri Moccak, yang terdiri dari baju dan celana berwarna hitam, serta ikat kepala 

berwarna merah-putih yang menambah kesan berani dan energik. Kostum ini tidak 

hanya berfungsi sebagai pakaian, tetapi juga mencerminkan identitas budaya dan 

semangat dari seni bela diri yang mereka tampilkan. Di bagian bawah, para penari 

mengikatkan ulos sibolang di sekitar pinggang mereka. Ulos ini bukan hanya sekadar 

aksesori, tetapi juga memiliki makna mendalam dalam budaya Suku Pakpak. Dengan 

menggabungkan ulos sibolang, kostum tersebut menciptakan harmoni antara elemen 

bela diri Moccak dengan Tarian Tradisional Suku Pakpak. 

Pada saat mengikuti lomba kejuaraan, kostum yang digukan hanya 

menggunakan satu set baju dan celan a berwarna hitam dan ditambah dengan body 

protector atau pelindung badan. 

 

 

 
Fig 4. Kostum Tatak Moccak untuk aspek kubudayaan dan hiburan 

(Sumber: Agnesti Sinaga, 2025) 

Ikat kepala berwana merah 

putih melambangkan 

keberanian dan kesucian. 

Satu set baju berwarna hitam 

yang melambangkan 
ketangguhan. 

Ulos sibolang adalah kain 

tradisional masyarakat pakpak 

yang memiliki unsur 

kebudayaan dan berfungsi 

untuk membedakan Tatak 

Moccak dan Moccak silat. 



 
Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak                                                      Sinaga, dkk 

 

 

160                                               Volume 24 No. 2 Desember 2025 

 
Fig 5. Kostum Moccak Silat 

(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025) 

 

Properti dalam sebuah pertunjukan tari adalah benda-benda atau alat yang 

digunakan untuk mendukung dan memperkaya narasi, tema, dan visual dari 

pertunjukan tersebut. Properti ini dapat bervariasi tergantung pada jenis tari, konsep, 

dan cerita yang ingin disampaikan. Berikut adalah properti yang digunakan. 

 

 
Fig 6. Hau Era-era 

(Sumber: Agnesti Sinaga, 2025) 

 

Body protector 

untuk melindungi 

diri dari serangan 

Hau Era-era 



 

Jurnal Kreativitas dan Studi Tari 

 
 

                                      Volume 24 No. 2 Desember 2025                                                    161 

a. Hau era-era 

Merupakan sebuah kayu yang dipakai saat Mangera-era atau menyambut 

tamu kehormatan. Di kayu tersebut dililitkan 5 jenis tumbuhan yaitu Saka Sampilit, 

Silinjuhang, Hariara, Sanggar, dan Pucuk Bambu yang dililitkan di sebuah kayu. Hau 

Era-era ini dipercaya dapat mengusir atau menjauhkan tempat acara dari pengaruh 

buruk atau energi negatif. 

 

b. Golok dan tongkat 

Golok dan Tongkat berfungsi sebagai elemen pendukung yang menambah 

kedalaman dan makna pada pertunjukan. Golok melambangkan kekuatan, 

ketegangan, atau konflik dalam sebuah pertunjukan dan Tongkat melambangkan 

melambangkan kekuasaan, dan kewibawaan. Gerakan penari yang menggunakan 

Golok maupun Tongkat dapat menciptakan visual yang dramatis dan menarik, serta 

menambah intensitas emosional pada penampilan.  

 

 
Fig 7. Properti Golok dan Tongkat 

(Sumber: Kasmin Sitakar, 2025) 

 

SIMPULAN 

Tatak Moccak merupakan tarian khas suku Pakpak yang berakar kuat dari seni 

bela diri pencak silat Moccak, di mana Tatak sendiri berarti tarian, sehingga secara 

harfiah merujuk pada tarian representasi gerak silat. Awalnya, Moccak adalah bagian 

integral dari gaya hidup masyarakat Pakpak yang nomaden di pegunungan dan 

hutan, berfungsi sebagai keterampilan esensial untuk perlindungan diri dari ancaman 

alam dan eksternal, sekaligus melatih fisik yang kuat dan gesit. Gerakannya 

Golok  

Tongkat 



 
Perkembangan Tatak Moccak Pada Masyarakat Suku Pakpak                                                      Sinaga, dkk 

 

 

162                                               Volume 24 No. 2 Desember 2025 

terinspirasi dari kehati-hatian, kecerdikan, kelincahan, dan ketangkasan harimau 

(Biahat). Seiring waktu dan perubahan budaya, Moccak bertransformasi dari sekadar 

bela diri menjadi seni pertunjukan yang kaya nilai estetika dan kearifan lokal, 

berperan penting dalam pelestarian budaya Pakpak di tengah modernisasi.  

Perkembangan Tatak Moccak terklasifikasi menjadi tiga aspek utama: Aspek 

Kebudayaan, yang terlihat dalam upacara adat Mangera-era sebagai penyambutan 

tamu dengan Hau Era-era yang diyakini penolak bala; Aspek Hiburan, ditampilkan 

dalam perayaan lokal dengan gerakan dinamis dan penggunaan properti seperti 

golok dan tongkat; serta Aspek Kejuaraan, di mana Tatak Moccak dikenal sebagai 

TAMPAK telah berprestasi di tingkat regional dan nasional, membangkitkan minat 

generasi muda. Kostum penari yang dominan hitam dengan aksen ikat kepala merah-

putih dan ulos sibolang di pinggang, serta penggunaan properti Hau Era-era, golok, 

dan tongkat, bukan hanya mendukung visual pertunjukan tetapi juga sarat makna 

identitas dan kekuatan dalam budaya Pakpak. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Berutu, J. M. (2018). Fungsi Tatak Moccak pada Masyarakat Pakpak: Kajian Folklor. 

Medan : Repositori USU. 

Hadi, S. (2017). Seni Bela Diri Tradisional Indonesia. Jakarta: PT Gramedia Pustaka 

Utama. 

Hanna, J. L. (2010). Dancing for Health: Contributing to the World of Dance. In Dance 

and the Quality of Life (pp. 1-20). Springer. 

Herna, H. (2021). Kebudayaan Masyarakat Kabupaten Pakpak Barat. Neliti. 

Rahma, S. Y. (2020). The Study of Moccak Tatak Textual in Pakpak Community. 

BIRCI-Journal, 3398-3413. 

Siahaan, E. K. (1978). Survei Manograpi Kebudayaan Pakpak Dairi di Kabupaten 

Dairi. Medan: Medan Proyek Rehabilitasi dan Perluasan Museum Sumatera 

Utara Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia. 

Sihombing, R. (2018). Kesenian dan Budaya Masyarakat Pakpak. Jakarta: Penerbit 

Budaya. 

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (hal. 60). 

Bandung: Alfabeta. 

Takari, M. (2008). Masyarakat Kesenian di Indonesia. Medan: Fakultas Sastra, 

Universitas Sumatera Utara. 

Takari, M. (2015). Memahami Istilah Destinasi Wisata dan Seni Wisata. Medan: 

Universitas Sumatera Utara. 

 

 


