BEBERAPA PANDANGAN
TENTANG TEMBANG MACAPAT

Darsono
Dosen Jurusan Karawitan
Fakultas Seni Pertunjukan
ISI Surakarta

Abstrak

Tulisan ini berisi berbagai pandangan penulis berdasarkan pengalaman mengenai tembang macapat.
Tembang macapat dapat dilihat dari berbagai macam aspek yang meliputi pengertian tembang dan
macapat, fungsi sosial, ragam cengkok, ciri struktural, sandi asma, sasmita, jumlah tembang macapat,
pathet, pencipta tembang macapat, watak tembang dan perkembangan musikal tembang macapat.
Tembang macapat mempunyai struktur sebagai konvensi tradisi sebagai pengikatnya. Setiap tembang
macapat dan syair tembang memiliki berbagai ungkapan yang membawa fungsi sosial sebagai cermin
perilaku pribadi dan masyarakat. Perkembangan tembang macapat dipengaruhi oleh berbagai situasi
zaman dan tahap musikal.

Kata kunci: pandangan, tembang, macapat.
Abstract

This paper contains various views of the authors based on the experience of the tembang macapat. Tembang
macapat can be viewed from various aspects, including song and macapat understanding, social function, cengkok
variety, structural features, sandi asma, sasmita, the amount of tembang macapat, pathet, tembang macapat
creators, songs character and macapat musical development. Tembang macapat has a structure as a convention
tradition as a binder. Each of tembang macapat and the lyric has various expressions that bring a social function
as a mirror of personal behavior and society. Macapat development is affected by various situations of the times

and phase of musicals.

Keywords: views, tembang, macapat.

Pengantar

Kesenian ialah salah satu aspek dari
kebudayaan, dan kesenian itu secara garis besar
dapat dikelompokkan menjadi beberapa golongan
yaitu: (1) Seni Rupa (Visual Art); (2) Seni Musik,
Seni Tari, dan Seni Teater (Performance Art); (3) Seni
Media Rekam (Recorder Media); (4) Seni Membaca
(Resitasi)." Contoh yang yang tergabung dalam
Seni Resitasi ini ialah Tembang Macapat di Jawa,
Mabebasan di Bali, Beluk di Jawa Barat, Mahhaba di
Sumatera, Seni membaca Al-Qur’an atau Tilawatil
Qur’an dalam Agama Islam, Ut Sawa Damagita
dalam agama Hindu, dan Damapadha dalam
agama Budha. Pada tulisan ini, tidak semua
kelompok kesenian tersebut akan dibicarakan,
namun hanya terbatas pada kelompok seni
membaca khususnya Macapat. Karya sastra di

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016

Indonesia secara khusus di Jawa, Bali, Sunda, dan
Madura ada 2 jenis yaitu: (1) Sinawung Tembang
(Puisi); dan (2) Gancaran (Prosa)

Bentuk tembang ialah merupakan ciri
kesusastraan Timur, adapun bentuk gancaran
(prosa) dari kesusastraan Barat. Salah satu karya
sastra berbahasa daerah (Jawa) yang berbentuk
puisi adalah Macapat. Macapat dapat dibaca
teksnya tanpa lagu melodis yang disebut dengan
membaca gancaran atau inovasi wicara.> Apabila
cara membaca teks macapat tersebut dengan
dilagukan atau disuarakan guna menonjolkan
sifat kesajakannya maka disebut tembang macapat.

Pengertian Tembang
Kata tembang berasal dari bahasa Jawa

mengandung pengertian yang sama dengan kata

27



KETEE

kembang atau sekar. Di dalam masyarakat Jawa,
sering terdengar suatu kalimat atau istilah yang
menggunakan kata tersebut dan mengandung
pengertian yang khusus, misalnya: “Pasar
Kembang”, yaitu sebuah pasar yang menjual
berbagai macam kembang (bunga). Kembang
tersebut baik untuk keperluan sadranan, sawur
orang meninggal, maupun untuk kebutuhan
pertunjukan tari. Jenis kembang yang dijual antara
lain kembang mlathi, kanthil, mawar, dan kenanga.
“Kembang sepasang”, yaitu suatu keluarga yang
hanya mempunyai dua anak dengan jenis kelamin
perempuan semua. Ada anggapan bahwa anak
jenis ini mengandung sukerta, maka dari itu harus
diruwat. Diruwat adalah mensucikan anak dari
sukerta agar dalam kehidupannya kelak terbebas
dari mara bahaya (tidak dimakan oleh Batara
Kala) sehingga bisa hidup tenteram, bahagia lahir
dan batin. Dalam ruwatan di sini yaitu nanggap
wayang kulit purwa dengan dalang tertentu serta
berbagai persyaratannya dan biasanya mengambil
cerita Murwa Kala. “Randha Kembang”, yaitu
perempuan yang karena sesuatu hal pisah (cerai)
dengan suaminya (pisah hidup atau mati). Namun
demikian perempuan tersebut masih muda,
cantik, dan belum mempunyai anak. Contoh
komentar seseorang dari desa tersebut, “Dik Asri
kuwi nadyan randha, nanging randha kembang”,
artinya perempuan yang bernama Asri itu,
meskipun janda tetapi masih muda, cantik dan
belum mempunyai anak, maka masih menarik
dan banyak orang yang menginginkannya.
“Kembang Desa”, yaitu seorang gadis karena
kecantikannya, kepandaiannya, supel dan cerdas
maka menjadi idola semua anggota masyarakat
desaitu (dianggap paling cantik). Baik yang muda
maupun yang sudah tua, bahkan semua wanita
banyak yang tertarik terhadap gadis itu. Biasanya
orang Jawa berkomentar, “Wah dhasare bicah ayu,
pinter, semanak tur sekolahe dhuwur pisan, lan dhasare
putrane pak Lurah, mula akeh nom-noman kang padha
kapencut”.” Sekar Kedhaton”, yaitu istri seorang raja
yang biasanya di dalam seni pedalangan
dilukiskan seorang wanita yang cantik jelita,
sehingga apabila kecantikan tersebut dilukiskan
dengan kata-kata (dicandra), akan lebih banyak
cantiknya daripada kata-katanya (luwih rupa
kurang candra). “ Kembang Lambe”, yaitu seseorang
karena tindakannya yang kurang terpuji, maka
akan menjadi bahan pergunjingan di masyarakat.

28

Jurnal Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Tentang “Bunyi”

4

Di sana-sini banyak orang membicarakannya,
sehingga nama dan kedudukannya tercemar
karena ulahnya. Orang Jawa menyebut menjadi
kembang lambe atau buah bibir.

Dari beberapa pernyataan yang
menggunakan kata sekar atau kembang tersebut
dapat disimpulkan bahwa kata-kata tersebut
mempunyai makna di antaranya perempuan,
cantik, terkenal, menarik, jelita, dan sebagainya.
Selain itu, tembang diartikan pula suatu kata-kata
atau kalimat yang dirangkai serta diatur
sedemikian rupa sehingga menyerupai rangkain
bunga yang beraneka warna kelihatan indah
semerbak harum sehingga menarik bagi siapa saja
yang memandang. Rangkaian kata dan kalimat
tersebut dilagukan dengan sarana suara manusia
(vokal) yang menggunakan laras slendro atau
pelog seperti halnya pada laras gamelan Jawa.
Dalam bahasa Jawa dinyatakan denga kalimat
“tetembungan kang rinonce saengga kembang, sarta
dilagokake kanthi sarana swarane manungsa kang
nganggo laras slendro utawa pelog kaya dene larase
gamelan Jawa” 3

Sesuai dengan arti namanya, tembang
berisi ajaran-ajaran luhur yang diambil dari
pengalaman sejarah maupun nilai-nilai kehidupan
yang terdapat dalam berbagai cerita pewayangan
sebagai perlambang manusia, sehingga apabila
dilagukan atau dinyanyikan dapat diibaratkan
seperti menaburkan bunga yang harum,
menyenangkan, menggembirakan, menyentuh
hati dan enak didengar. Bagi para pendengarnya,
akan merasuk dalam kalbu sekaligus dijadikan
sebagai pedoman hidup yang menuntun kea rah
kesempurnaan. Hal ini sangat ditandaskan oleh
Sultan Agung Hanyokro Kusuma Raja Mataram
dalam mendidik anak cucu dan keluarga-keluarga
bangsawan yang berada di lingkungan kerajaan.
Berbagai ajaran mulia tentang kejiwaan, tata
susila, keagamaan, kesetiaan, rasa patriotisme,
dan sebagainya tersurat dalam serat “Sastra
Gendhing”nya yang ditulis dalam bentuk tembang
macapat pupuh Dhandhanggula, Sinom,
Asmaradana, Pangkur, dan Durma. Berikut
cuplikan Sastra Gendhing pada pupuh
Dhandhanggula dan Sinom.

“Angleluri wasiat sang aji

Sultan Agung ing nagri mataram

Kang misuwur jagat kabeh

Satedhak turunipun

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016



Beberapa Pandangan tentang Tembang Macapat

Ywa kongsi tanantuk puniki

Sastra gendhing punika

Didimene antuk

Berkahe risang minulya

Lumastari, jinangkung marang Hyang Widhi
Minulyeng jagad raya”

“Marma sagung trah mataram

Kinen wignya tembang kuwi

Jer wajib ugering gesang

Ngrawuhi titining ngelmi

Ingkang tumrap praja di

Tembang kawi asalipun

Tan lya isining sastra

Paugeraning dumadi

Nora ana, kang liya tuduh ing sastra”
(Almanak Dewi Sri, 1982: 80)

Menurut C.F. Winter, tembang mempunyai
pengertian yang sama dengan kata sekar, tabuh
gitik atau pupuh. Oleh karena itu sering kita
jumpai dalam buku-buku tembang kata-kata:
Tembang atau Sekar Dhandhanggula, Sinom,
Pangkur dan sebagainya, pupuh Asmaradana,
Maskumambang, Megatruh dan sebagainya.*

Pengertian Macapat

Untuk dapat mendiskripsikan pengertian
macapat dengan tepat dan secara matematik
sangatlah sukar karena belum tersedianya sumber
tertulis yang sangat signifikan serta mengingat
termasukjenis kesenian yang tua hidup dari masa
ke masa dan setiap masa dimungkinkan muncul
pengertian tentang macapat. Oleh karena itu di
sini, akan disampaikan beberapa pandangan
tentang pengertian macapat dari beberapa
sumber, terserah para pembaca untuk
menanggapinya.

Macapat diartikan secara etimologi “maca
papat-papat”, yang dimaksud adalah cara
melagukan tembang macapat diputus setiap
empat suku kata (Mbombong Manah jilid I).
Pernyataan ini mendapat protes keras dari para
empu vokal dan vokalis sekar macapat karena
dalam pelaksanaan menembangkan tembang
tersebut ternyata banyak memutus kata dan
akhirnya dapat mengkaburkan isi teks, selain itu
dari rasa musikalnya terasa sangat mononton
sehingga membosankan.

- Kukus ing du , pa kumelun
- Sirep kang bal , a wanara

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016

Darsono

Seharusnya teks pada contoh tersebut
dilagukan satu napas (tanpa berhenti).
- Kukus ing dupa kumelun
- Sirep kang bala wanara

Kata macapat, diartikan sama dengan kata
macepat, yang ketiga sukukata ini mengandung
makna membaca cepet (cepat) seperti halnya orang
membaca gancaran. Membaca gancaran,
dimaksudkan cara membacanya tidak banyak luk
dan wiled. Dengan demikian dibaca dengan sangat
sederhana untuk lebih mengutamakan arti
teksnya daripada lagunya.

Macapat diartikan “macapat lagu”, yaitu
bacaan yang keempat. Dalam serat “Mardewa
Lagu” karangan R. Ng. Ronggowarsito (1802 -
1887) seorang pujangga Keraton Surakarta dan
menurut serat “Centhini” karya Paku Buwana V;
serta keterangan dari beberapa narasumber yang
mempunyai kredibilitas diantaranya ialah: Ki
Padmosoesastra (R. Ng. Prodjopoestoko), M. Ng.
Mangoenwidjoyo, G.P.H Praboewinoto, R. T.
Warsodiningrat, R. Ng. Poerwopangrawit (sepuh)
yang kesemuanya adalah hidup di lingkungan
Kraton Kasunanan Surakarta Hadiningrat,
sependapat bahwa disebut macapat karena
termasuk bacaan ke empat. Adapun lebih jelasnya
tembang dapat dikelompokkan menjadi 4 macam
yaitu:

1. Maca sa lagu dikelompokkan Tembang Gedhe
pertama

2. Maca ro lagu dikelompokkan Tembang Gedhe
kedua
Maca sa lagu dan maca ro lagu yang
dikelompokkan dalam tembang gede pertama
dan ke dua, mempergunakan bahasa Jawa
kuno yang disebut dengan istilah kekawin yang
berarti Syair. Kata kekawin berasal dari kata
dasar kawi yang berarti Penyair atau Pujangga.
Kekawin adalah merupakan tiruan puisi yang
menggunakan bahasa Sansekerta bernama
Kawya yang berasal dari India. Penggunaan
bahasa Jawa kuno ini diperkirakan sejak tahun
1000-1500, yang akhirnya disebut dengan
Kesusasteraan pada zaman Jawa kuno.

3. Maca tri lagu dikelompokkan Tembang
Tengahan
Maca tri lagu dalam kelompok tembang
tengahan mempergunakan bahasa Jawa
tengahan atau bahasa Jawa kuno yang diseling

29



KETEE

dengan bahasa Jawa baru, yang dimulai sejak
tahun 1500-1800 atau juga dsebut
Kesusasteraan pada zaman Jawa tengahan.
Penggunaan bahasa Jawa kuno yang diseling
bahasa Jawa baru inilah yang menyebabkan
tembang tengahan juga disebut dengan
tembang dagelan. Selain itu, tersebar di
masyarakat luas bahwa tembang tengahan ini
disebut juga dengan istilah Kidung, maka
sering terdengar kalimat kidung tengahan
yang dimaksud adalah tembang tengahan itu
sendiri.

4. Macapat lagu dikelompokkan Tembang Macapat
Maca pat lagu yang dikelompokkan dalam
tembang macapat mempergunakan bahasa
Jawa baru yaitu sejak tahun 1800-sekarang
yang disebut Kesusasteraan pada zaman Jawa
baru. (Keterangan dari R. L. Martapangrawit
dalam kuliah vokal di ASKI Surakarta tahun
1970).

Istilah macapat disamakan dengan macopot
dan macapet yang sudah dikenal oleh masyarakat
Jawa sejak masa sebelum sejarah (pra sejarah)
sekitar tahun 1500 SM yaitu ketika masih
berpaham animisme/dinamisme. Pada saat itu
masyarakat memiliki pokok-pokok kebudayaan
sebagai berikut: bercocok tanam, seni gamelan,
wayang, uang/tukar-menukar dalam
perdagangan, astronomi, ilmu pelayaran,
membatik dan macapet.” Saat-saat tertentu
mereka berkumpul membentuk lingkaran yang
ditengahnya diletakkan sesaji. Seorang syahman/
perantara memimpin upacara ini yaitu upacara
ritual keagamaan sambil menyanyikan pujian-
pujian (peristiwa ini mungkin sama dengan
kendhuri pada saat ini). Upacara tersebut
dinamakan macapet. Kata macapet terdiri dari
suku kata ma yang berate menuju, sedangkan
capet diartikan samar, semar, ghaib, roh, dipuja,
atau yang dihormati. Berdasarkan uraian di atas,
maka yang dimaksud dengan upacara macapet
ialah upacara tradisi keagamaan Jawa yang
berbentuk lingkaran/manusia duduk melingkar
lengkap dengan sesajen disertai dengan lagu puji-
pujian yang ditujkan kepada Sang Hyang Semar,
Semar, Sang Hyang Maya atau Sang Hyang Gaib.

Tembang macapat juga dikenal dengan
sebutan tembang cilik, hal ini dikarenakan
tembang macapat sangat akrab dengan kawula alit

30

Jurnal Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Tentang “Bunyi”

(rakyatkecil) yang hidup di pedesaan maupun di
kota-kota besar. Keakraban ini dimungkinkan
dengan penggunaan bahasa dan lagu yang
sederhana namun enak dan mudah untuk
dipelajari sehingga dapat diterima oleh
masyarakat luas terutama rakyat kecil. Selain itu,
tembang macapat (11 macam) jumlahnya paling
kecil (alit) bila dibanding dengan sekar tengahan
yang berjumlah 40-an macam dan sekar ageng
yang berjumlah ratusan.

Tembang macapat pada mulanya termasuk
seni vokal yang bersifat mandiri (vokal murni),
tidak menggunakan instrumen musik dan tangga
nada dalam penyajiannya, tetapi hanya khusus
vokal saja, maka hanya mengenal sistem nada
yaitu slendro atau pelog. Dengan demikian
tembang macapat tidak menggunakan unsure
pathet, tetapi hanya mengenal laras yaitu
laras slendro atau pelog. Akan tetapi, dalam
penulisan di berbagai buku macapat biasanya
selalu dicantumkan pathetnya, ini dilakukan
untuk memudahkan dalam proses belajar
mengajar.

Tembang macapat yang termasuk vokal
murni ini, dapat hidup berdampingan dengan
musik vokal dan musik instrumen murni. Kedua
jenis kesenian yang dapat hidup berdampingan
ini dapat dikelompokkan pada jenis kebudayaan
tinggi atau “ Adi Luhung” (hochkultur).® Tembang
macapat pada awalnya digunakan untuk waosan
atau membaca buku-buku (karya sastra) yang
ditulis dalam bentuk tembang. Dimungkinkan
tumbuhnya karya sastra ini dilatarbelakangi oleh
tradisi oral/lisan yang cenderung menyampaikan
informasi dari mulut ke mulut. Hal ini disebabkan
masih banyak warga masyarakat yang belum
dapat membaca dan menulis. Maka dari itu untuk
menyampaikan informasi agar mudah diterima
oleh masyarakat diciptakan suatu media yang
menarik yaitu berupa tembang. Namun demikian
dalam kurun waktu sangat lama dan anggota
masyarakat sudah bisa membaca dan menulis
tidak mengherankan apabila tembang macapat
kurang diminati oleh masyarakat. Namun
demikian dengan sifat yang lentur serta
menggunakan nada slendro dan pelog dalam
penyajiannya, tembang macapat dapat membaur
dan masuk dalam dunia karawitan dengan
mengembangkan rasa musikalnya meskipun
dengan bentuk dan ujud yang berbeda. Dalam

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016



Beberapa Pandangan tentang Tembang Macapat

dunia karawitan juga diuntungkan karena dapat
menambah perbendaharaan gendhingnya.

Fungsi Sosial

Tembang macapat adalah salah satu jenis
tembang di samping tembang gedhe, tengahan dan
dolanan. Tembang macapat yang juga biasa disebut
dengan tembang cilik diperkirakan sudah ada sejak
zaman Majapahit, Raja Prabu Brawijaya VII tahun
1478 berkembang pada zaman Demak serta zaman
selanjutnya. Penyebaran tembang ini ke wilayah
timur dari Jawa (Jawa Tengah dan Jawa Timur)
sampai di Bali dan ke wilayah barat sampai Sunda.
Hal ini dapat dibenarkan karena hingga saat ini
di Bali, Jawa dan Sunda masih terdapat tembang
macapat dan masih banyak kesamaannya baik
fungsi, nama tembang maupun aturannya.

Buku-buku “kuna” (serat) seperti serat
“Srikandhi Meguru manah”. “Centhini”,
“Wulangreh”, “Wedhatama”, “Tripama”, adalah
hasil karya sastra Jawa yang ditulis dalam bentuk
tembang macapat. Pada cakepannya (teksnya)
mengandung sanepa, paribasan, wangsalan,
purwakanthi dan parikan, yang merupakan ciri
sastra Timur (Jawa) dan juga menunjukkan
keindahan bahasa. Lebih daripada itu dongeng-
dongeng, cerita-cerita, dan sejarah terdapat pula
dalam tembang macapat, yang dalam hal ini
merupakan bahasa baku untuk pendidikan budi
pekerti dan ajaran sikap laku utama. Serat-serat
semacam inilah yang biasanya dibaca dalam suatu
keperluan tertentu untuk menghabiskan waktu
semalam suntuk dengan berjaga (lek-lekan).
Keperluan ini antara lain untuk upacara selapanan
bayi (pada hari ke-35 sejak kelahiran bayi),
khitanan, mendirikan rumah, syukuran dan nazar.
Buku tersebut dibaca dengan pola macapat waosan.
Macapat semacam ini titik beratnya pada
membaca dengan ciri-ciri: (1) Lagu dan cengkok
sederhana; (2) Wiledan paling banyak
menggunakan tiga nada; (3) Artikulasi (kedal)
harus jelas; (4) Pernapasan diatur sesuai dengan
isi kalimat; (5) Tidak boleh memutus kata; (6) Laras
harus betul; dan (7) Pengambilan nada harus tepat.

Ketujuh ciri ini ada yang menyebut dengan
istilah “Lagu Winengku Sastra” yang artinya dalam
membaca buku/ serat dengan pola macapat waosan
“sastra” lebih dipentingkan daripada “lagunya”.

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016

Darsono

Berikut contoh-contoh teks tembang
macapat waosan mengambil dari serat “Wedhatama”
berisi sebagian teks yang dipaparkan di atas.

1. Tentang Ketuhanan Yang Maha Esa

- Bait 63 Tembang Gambuh antara lain
berbunyi
“Samengko kang tinutur, sembah katri kang
sayekti katur, mring Hyang Suksma,
Sukmaning saari-ari...... "

- Bait 12 Pangkur mencantumkan kalimat
“Sapantuk wahyuning Allah, gya dumilah
mangulah ngilmu bangkit...... 7

- Bait 14 Pangkur mengandung kalimat
“Sejatine kang mangkono, wus kakenan
nugrahaning Hyang Widhi....... 7

2. Ajaran untuk bergaul

- Bait 3 Pangkur berbunyi
“Nggqugu karsane priyangga, nora nganggo
peparah lamun angling, lumuh ingaran balilu,
uger guru aleman, nanging janma ingkang wus
waspadeng semu, sinamuning samudana,
sesadon ingadu manis”

- Bait 74 tembang Gambuh
“Sabarang tindak-tanduk, tumindake lan
sakadaripun, den ngaksama kasisipaning
sesame, sumimpanga ing laku dur, hardening
budi kang ngrodon”

3. Ajaran berjuang untuk hidup

- Bait 29 tembang Sinom
“Bonggan kang tan merlokena
Mungguh ugering aurip
Uripe lan tri prakara
Wirya, arta, triwinasis
Kalamun kongsi sepi
Saka wilangan tetelu
Telas tilasing janma
Aji godhong jati aking
Temah papa papariman ngulandara”

Dalam pada di atas jelas dikemukakan
agar manusia mengejar cita-cita dalam
hidupnya, mau bekerja keras untuk
memenuhi kebutuhannya, dengan
pegangan hidup, kedudukan, modal serta
kepandaian. Orang tanpa persyaratan itu
akan sia-sia hidupnya, bagaikan daun jati
kering yang tidak berguna sama sekali.

4. Keindahan cengkok

“Mingkar-mingkure ukara, akarana
karenan...............

31



WETEE

”

“Sinamuning samudana, sesadon............
“Saya elok alangka longkanganipun......
“Gumarenggeng anggereng anggung
qumunggung........."

5. Lagu Sedehana

Tembang Pocung laras slendro pathet

manyura

3 333 111 2 6 653
Ngel-mui-ku ka-la-kon-e kan-thila-ku
12 633 2.1

le-kas-e la-wan kas

1213 2 1 le 6

te-ges-e kas nyan-to-sa- ni

61 2 3 2 2 1 6 1 1 12 2

se-tya bu-dya pa-nge-kes-e durang-ka-ra
Ragam Cengkok

Cengkok di sini diartikan gaya lagon jenis
tembang dari keseblas jenis tembang macapat
wantah, baik laras slendro maupun pelog masing-
masing jenis mengalami perkembangan lagu
menjadi beberapa cengkok. Jumlah cengkok tiap
jenis tembang tersebut yaitu:

1. Sekar macapat Mijil terdiri dari 27 cengkok

2. Sekar macapat Sinom terdiri dari 25 cengkok

3. Sekar macapat Kinanthi terdiri dari 28
cengkok

4. Sekar macapat Asmarandana terdiri dari 17
cengkok

5. Sekar macapat Dhandhanggula terdiri dari 28

cengkok

Sekar macapat Pangkur terdiri dari 14 cengkok

Sekar macapat Durma terdiri dari 21 cengkok

Sekar macapat Pocung terdiri dari 27 cengkok

Sekar macapat Gambuh terdiri dari 20

cengkok

10. Sekar macapat Megatruh terdiri dari 12
cengkok

11. Sekar macapat Maskumambang terdiri dari 10
cengkok

0 ® N

Jumlah cengkok (gaya lagu) tersebut
terdapat pada buku macapat jilid I, II, III yang
disusun Gunawan Sri Hascaryo pada tahun 1981.

32

Jurnal Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Tentang “Bunyi”

Ciri Struktural

Tembang macapat mempunyai aturan-
aturan tertentu sehingga sangat mudah untuk
dapat membedakan antara tembang macapat
dengan tembang yang lain, atau jenis tembang
macapat yang satu dengan tembang macapat
lainnya. Ciri-ciri struktural di sini lebih menunjuk
pada struktur bentuk pisik tembang macapat,
yang meliputi jumal gatra, guru wilangan, guru lagu
atau dhong-dhing, pada dan pupuh. Adapun yang
dimaksud gatra ialah untuk menyebut baris di
setiap tembang, guru wilangan ialah jumlah suku
kata di setiap baris, guru lagu atau dhong-dhing
huruf pada akhir gatra, yang dimaksud dengan
pada ialah himpunan kalimat tembang yang
berakhir sampai pada lungsi (titik), sedangkan
pupuh yaitu himpunan tembang macapat yang
terdiri dari beberapa pada, untuk lebih jelasnya
lihat tabel berikut.

No. | Nama Tembang | Gatra Guru Wilangan dan Guru Lagu

1. | Mijil 6 10[ 6 10|10 6 |6
IT|lo|e|i|i]u

2. | Sinom 9 88| 8 [8 |7 |8|7[|8]12
Ali|A|i|ifujali|a

3. | Kinanthi 6 8188|8818
Ul|li|A]ifal]i

4. | Asmarandana 7 88| 8|87 |8]|8
I |a|eo|a|au|a

5. | Dhandhanggula 10 (10|10 8 [ 7|9 |7|6|8[12]|7
I|la|E|u/|ilaju|a i

6. | Pangkur 7 8§ |11 817 [12]8]8
A|li|U]|a]|ujali

7. | Durma 7 12/716 17857
Ali|Ala|i]la]i

8. | Pocung 4 1216 | 6 |12
Ufa| I |a

9. | Gambuh 5 7110128 |8
Ulu | T ]i]o

10. | Megatruh 5 1288|838
U|li|U]|i]|o

11. | Maskumambang 4 126 | 8 |8
Ija|I | a

Tabel 1. Ciri Struktural Tembang Macapat

Sandi Asma

Sandi asma adalah nama yang dirahasiakan.
Pada zaman dahulu orang Jawa membuat suatu
karya jarang yang mencantumkan namanya.
Apabila ada yang mencantumkannya tidak ditulis
secara jelas tetapi tersamar atau secara rahasia.
Contoh karya sastra serat “Sabdajati”, pada bait
pertama, pupuh Megatruh:

“Haywa pegat ngudiya ronging budyayu,

margane suka basuki

dimen luwar kang kinayun

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016



Beberapa Pandangan tentang Tembang Macapat

kalising panggawe sisip
ingkang taberi prihatos.

Gatra pertama terdapat suku kara rong-,
gatra kedua ada -ga-, gatra ketiga terdapat -war,
gatra keempat terdapat si-, dan gatra kelima
terdapat suka kata -to-, dan inilah yang dimaksud
dengan sandi asma.

Sasmita

Sasmita adalah berasal dari bahasa kawi
yang dapat diartikan pasemon, tanda atau samar.
Sasmita di dalam tembang macapat berupa kata-
kata yang terdapat di awal atau di akhir cakepan
suatu pupuh.

Serat-serat waosan yang ditulis dalam
bentuk tembang, biasanya terdiri dari beberapa
pupuh. Peralihan dari pupuh satu ke pupuh yang
lain tidak dinyatakan secara jelas akan jenis sekar
apa, tetapi dinyatakan secara tersamar
menggunakan yang disebut sasmita. Sasmita
tersebut adalah:
1. Mijil

2. Sinom

: Wijil, mijil, metu, miyos.

: Srinata, roning kamal,
kanoman, ngenomi, anam,
taruna.

: Kinanthi, kekanthen,
gendheng, ginandheng,
kanthi.

: Kasmaran, asmara, brangti,
brangta, kingkin, wuyung.

: Sarkara, manis, memanise,

3. Kinanthi

4. Asmarandana

5. Dhandhanggula

artati dhandhang.

6. Pangkur : Wuri, mungkur, wuntat,
yuda kenaka.

7. Durma : Mundur, ngunduri,
durmaka, durcala.

8. Pocung : Kaluwak, pocung, wohing
pocung.

9. Gambuh :Nggambuh, tambuh,
tumambubh.

10.Megatruh : Pegat, duduk anduduk
11.Maskumambang : Kumambang, kentir,
timbul.

Jumlah Tembang Macapat

Untuk mengetahui secara pasti jumlah
tembang macapat, akan mengalami kesulitan

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016

Darsono

mengingat terdapat beberapa sumber yang
berbeda antara satu dengan yang laindalam
menyikapinya. Sehubungan denagn itu maka
dalam bacaan ini akan dipaparkan beberapa
sumber tersebut. Dalam buku “Menak Lare” karya
Yasadipura III, “Mbombong Manah” karya
Tedjahadisumarto, 1958, “Tembang Macapat”
karya Arintika 1981, di tempat pembelajaran
macapat Kridhamardawa Kraton Ngayogyakarta
Hadiningrat, serta yang tersebar di masyarakat
luas disebutkan bahwa sekar macapat berjumlah
11 macam. Kesebelas tembang macapat tersebut
ialah: (1) Dhandhanggula; (2) Sinom; (3) Kinanthi;
(4) Asmaradana; (5) Pangkur; (6) Mijil; (7) Pocung;
(8) Durma; (9) Maskumambang; (10) Megatruh;
dan (11) Gambuh.

Dalam serat “Mardawalagu” karya R. Ng.
Ronggowarsito (1802-1887) seorang Pujangga
Kraton Surakarta Hadiningrat dan “Serat
Centhini” karya Paku Buana ke V menyebutkan
sekar macapat terdiri dari 8 (delapan) macam
yaitu: (1) Dhandhanggula; (2) Sinom; (3) Kinanthi;
(4) Asmaradana; (5) Pangkur; (6) Mijil; (7) Pocung;
dan (8) Durma. Sekar Maskumambang, Megatruh
dan Gambuh dikelompokkan dalam Sekar
Tengahan.

Sebagian masyarakat ada yang menduga
bahwa tembang macapat berjumlah 9 macam
sesuai dengan jumlah para wali karena para wali
berjumlah 9 orang dan setiap wali menciptakan
satu jenis tembang macapat. Kesembilan tembang
macapat tersebut ialah: (1) Dhandhanggula; (2)
Sinom; (3) Kinanthi; (4) Asmaradana; (5) Pangkur;
(6) Mijil; (7) Pocung; (8) Durma; (9)
Maskumambang,.

Pendapat lain dalam buku Tembang
Macapat Pilihan karya Endraswara menyebutkan
bahwa tembang macapat berjumlah 14 macam.
Keempat belas macam tersebut yaitu seperti pada
tembang berjumlah sebelas, namun ditambah
Sekar Juru Demung, Balabak, dan Wirangrong.
Pada buku “Kepekan Tembang Saha Lelagon
Warna-warni” karya Prawiradisastra 1984,
mengemukakan bahwa sekar macapat berjumlah
15 (limabelas) macam,’” yaitu jumlah 11 (sebelas)
tersebut diatas ditambah Sekar Juru Demung,
Balabak, Wirangrong dan Girisa. Dari berbagai
pendapat tentang jumlah tembang macapat
tersebut kalau dicermati secara teliti dari jumlah
8 hingga 15 adalah persoalan rasa musical,

33



KETEE

tembang-tembang itu terdapat kesamaan lagu
serta aturan pada waktu digunakan untuk
membaca (waosan)

Pathet

Suatu lagu dapat diibaratkan suatu arus
nada yang menggelombang naik turun dan ke
kanan kiri. Sruti-sruti yang silih bergantin itu
menjauhi kemudian mendekati, melingkar-
lingkar suatu pusat dan kemudian kembali ke
pusat itu sendiri,apabila demikian maka dapat
dipastikan lagu itu sudah selesai. Pusat yang
dilingkari, dijauhi dan didekati itu disebut pusat
lagu atau dong (O), sedangkan dalam proses
menjauh, mendekat dan melingkar dapat
menimbulkan ketegangan tersendiri terhadap
dong, yaitu amat tegang, tegang, dan kurang
tegang, tidak begitu tegang dan tidak tegang.
Tingkatan ketegangan ini diwujudkan dalam kata:
dong, dung, dang, deng, ding (o, u, a, e, i). untuk
lebih jelasnya perhatikan urutan nada pada laras
dan pathet berikut ini.

a. Slendro
Suatu lagu yang disusun dengan tegangan (I),
yaitu dong jatuh pada bilah gulu (g), dung
pada bilah lima (1), dan dang pada bilah nem
(n), maka disebut tegangan nem atau berada
di wilayah pathet nem. Apabila suatu lagu
yang disusun dengan tegangan (II), yaitu dong
bilah lima (1), dung pada bilah panunggul (p),
dan dangnya pada bilah gulu (g) tengah maka
disebut pathet sanga. Sedangkan apabila
susunan lagu menggunakan tegangan (III),
yaitu dong pada nada nem (n), dung pada
nada gulu (g) tengah dan dang pada nada
dada (d) kecil, maka disebut pathet manyura.
b. Pelog
Yang termasuk dalam tegangan (I) yaitu dong
pada nada gulu (g), dung pada nada lima (1),
dan dang pada nada nem (n), maka tegangan
ini termasuk pada laras pelog pathet nem.
Sedangkan pada tegangan (II), yaitu dong
pada nada lima (I), dung pada nada
panunggul (p), dan dang pada nada gulu (g),
maka tegangan ini termasuk pada wilayah
pathet lima. Tegangan pada kelompok (III),
yaitu dong jatuh pada nada nem (n). dung
jatuh padanada gulu (g), dan dangjatuh pada

34

Jurnal Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Tentang “Bunyi”

4

nada dada (d), maka tegangan ini berada pada
wilayah pathet barang.®

Pencipta Tembang Macapat

Untuk mendapatkan ketepatan sejarah
tentang kapan tembang macapat mulai ada dan
siapa penciptanya adalah sangat sulit. Kesulitan
ini sama halnya untuk mendapatkan periodisasi
sejarah seni Indonesia, karena Indonesia terdiri
dari ribuan pulau dan etnis yang setiap kelompok
etnis memiliki perkembangan yang berbeda
antara yang satu dengan yang lainnya.’ Sebelum
mendapatkan data sejarah tentang hal ihwal
tembang macapat secara tepat, kita hanya dapat
menyebutkan beberapa sumber, pendapat dan
indikator yang kadang-kadang ada kemiripan,
perbedaan dan kesamaannya.

Tembang macapat yang terdiri dari Mijil,
Megatruh, Kinanthi, Gambuh, Dhandhanggula
dan sebagainya itu, mengingatkan pada tokoh
Raja legendaris Kediri Kameswara yang
disamakan dengan Dhandhanggula, memberikan
sinyal bahwa kemungkinan puisi macapat
sebenarnya diciptakan oleh pujangga Kediri abad
ke 12 ketika raja keturunannya Jayabaya mencapai
masa kejayaan dan kehidupan sastra Jawa kuno
berkembang subur. Para pujangga Jawa kuno
sangat pintar menyiasati situasi kebudayaan yang
dominan. Kita dapat berpaling pada sastra
Ramayana dan Mahabarata masuk bumi Jawa
yang digubah oleh para pujangga Jawa kuno ke
dalam khas Jawa yang dikenal sebagai kakawin,
suluk, kidung dan macapat.”

Pada zaman Islam atau zaman para wali,
macapat yang sudah berbentuk tembang
digunakan untuk syiar agama Islam. Ajaran-
ajaran yang terkandung dalam kitab suci Al
Qur’an dituangkan melalui tembang macapat
untuk disebarluarkan/diajarkan kepada
masyarakat Jawa. Dengan kegigihan para wali ini
menyempurnakan macapat, sehingga mereka
dikatakan sebagai pencipta dan pencetus nama-
nama tembang macapat, yaitu: (1) Sunan Giri
mencipta Sinom berarti nur (cahaya); (2) Sunan
Majagung mencipta Maskumambang,
(melambangkan ilmu); (3) Sunan Kalijaga
mencipta Dhandhanggula, mengajak rasa manis
(mengharapkan kebahagiaan); (4) Sunan Bonang

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016



Beberapa Pandangan tentang Tembang Macapat

mencipta Durma (harimau) lambang nafsu 4
macam yang dimiliki manusia; (5) Sunan Muria
mencipta Pangkur (pemberat) pembasmi hari
jahat; (6) Sunan Giriprapen mencipta Megatruh,
nerang jawah, pengracut, meninggalkan alam kotor;
(7) Sunan Gunung Jati mencipta Pocung, (rasa /
perasaan itu puncak kehendak)."

Berdasarkan “Serat Purwakanthi” karya M.
Ng. Mangun Widjaya (1922), “Serat Titi Asri”
karya Supardal Hardosukarto (1925), serta
menurut “Serat Pathokaning Nyekar” karya R.
Hardjowirogo (1925), disebutkan bahwa tembang
maapat diciptakan oleh para wali. Pada tahun
1478 adalah masa akhir Kerajaan Majapahit yang
kebanyakan anggota masyarakatnya menganut
ajaran agama Budha, disaat itu tembang macapat
sudah mulai tumbuh. Karena kerajaan sudah
mulai kurang berperan dengan terdesaknya
pengaruh agama Islam, maka tembang macapat
lebih dikembangkan oleh para wali sebagai syiar
agama Islam. Di saat itulah para wali mencipta
tembang macapat yang di antaranya: (1) Sunan
Kalidjaga mencipta tembang Dhandhanggula; (2)
Sunan Giri Kedhaton mencipta tembang Sinom;
(3) Sunan Edi Eru Cakra mencipta tembang
Kinanthi; (4) Sunan Geseng mencipta tembang
Mijil; (5) Sunan Murya Pada mencipta tembang
Pangkur; (6) Sunan Bonang mencipta tembang
Durma; (7) Sunan Modjo Agung mencipta
tembang Maskumambang; (8) Sunan Giri Prapen
mencipta tembang Megatruh; (9) Sunan Gunung
Djati mencipta tembang Pocung. '* Adapun
tembang Gambuh konon dicipta oleh mahkluk
Gendruwo pada zaman Mataram.

Watak Tembang

Watak tembang yang akan disampaikan
disini adalah lebih tepat pada tembang macapay
wantah. Pengertian tembang macapat wantah
adalah tembang macapat yang belum
mempunyain cengkok lagu atau penambahan
ragam gaya pada judul nama tembang,.

Dhandhanggula, istilah Dhandhanggula
berasal dari kata dhandhang dan gula. Kata
dhandhang mempunyai empat pengertian yaitu:
burung gagak, alat untuk menyungkal, sangat
jelas, dan mengharap supaya.... Dari keempat
pengertian tersebut sepertinya mengharap saya....
lebih tepat untuk memaknai kata dhandhang.

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016

Darsono

Sedangkan kata gula berarti manis,
menyenangkan atau baik. Dengan demikian
Dhandhanggula merupakan nama tembang yang
bermakna serba manis, membawakan suasana
serba manis, menyenangkan dan mengasikkan.
Tembang tersebut sebagai sarana melahirkan
perasaan yang menyenangkan, menghantarkan
ajaran yang baik, mengasikkan dan
mengungkapkan rasa kasih, melukiskan rasa
keindahan serta kselarasan.

Sinom, kata Sinom mempunyai pengertian
pucuk daun atau daun muda, atau daun muda
asam. Dalam tembang mengisyaratkan suasana
dunia lingkungan muda remaja serba riang, ceria,
menyenangkan, melahirkan rasa cinta kasih dan
menyampaikan amanat serta menguraikan ilmu.

Asmaradana, kata  Asmaradana
merupakan perpaduan kata asmara dan dana. Kata
dana sebetulnya kependekan dari kata dahana
yang berarti api. Jadi kata Asmaradana berasal
dari kata asmara dan dahana, yang berarti api
asmara. Tembang Asmaradana sangat cocok
untuk mengungkapkan rasa rindu, pernyataan
rayuan, mengungkapkan rasa sedih dan prihatin
karena dirundung api asmara.

Kinanthi, berasal dari kata dasar kanthi
yang berarti gandheng atau digandheng. Oleh
karena itu tembang Kinanthi ini cocok untuk
memuat kemesraan, ungkapan rasa rindu, nasehat
ringan dan paparan keriangan.

Pangkur, kata Pangkur berasal dari kata kur
yang mempunyai pengertian “belakang”. Seorang
Hardjowirogo memberi arti kata Pangkur dengan
buntut atau ekor. Ekor merupakan bagian
belakang termasuk ujung belakang hewan. Makna
ujung dapat juga mengacu pada puncak. Leh
karena itu, tembang Pangkur cocok untuk
mengungkapkan suasana yang memuncak,
bersungguh-sungguh, ajaran yang serius atau
dapatjuga untuk penyampaian rasa rindu asmara.
Selain itu, masyarakat Jawa mengartikan Pangkur

adalah sama dengan kata mungkur
(membelakangi) artinya sudah meninggalkan
kesenangan dunia.

Mijil, kaya Mijil mempunyai pengertian
yang sama dengan kata pamijil, metu atau lahir.
Tembang Mijil cocok untuk menghantarkan
nasehat, melahirkan rasa sedih atau rasa sendu.

Gambuh, kata Gambuh mempunyai
pengertian yang sama denga kata jumbuh atau

35



KETEE

cocok. Tembang ini mengandung rasa akrab dan
bagus untuk menyampaikan nasehat yang
bersungguh-sungguh, atau pesan santai dan
akrab.

Pocung, kata Pocung adalah berarti buah
keluak, yaitu salah satu jenis buah yang isinya
berwarna coklat dapat digunakan sebagai bumbu
dapur. Menurut tradisi tutur, buah keluak ini
dapat digunakan sebagai obat mencegah penyakit
darah tinggi serta mengurangi ketegangan. Maka
dari itu, tembang Pocung ini cocok untuk
mengetengahkan rasa santai, tidak tegang, jenaka
dan riang, serta nasehat yang akrab.

Durma, menurut Hardjowirogo kata
Durma berarti sima atau harimau yang mempunyai
watak kasar, bengis dan bernuansa keras, karena
hewan pemangsa daging. Maka dari itu sesuai
dengan sifatnya tembang Durma ini digunakan
untuk melukiskan suasana keras, tegang,
ungkapan kemarahan, gambaran pertikaian yang
serba tegang atau nasehat yang keras.

Maskumambang, kata Maskumambang
berarti emas yang terapung. Bagaikan suatu benda
yang terombang-ambing oleh arus, meskipun
benda tersebut adalah emas. Nama tembang
Maskumambang mengandung tematik lara,
prihatin dan mengiba, gundah dan resah.

Megatruh, berasal dari kata megat dan ruh.
Megat berarti pisah sedangkan ruh adalah jiwa.
Jadi kata Megatruh bermakna mati atau
meninggal dunia. Maka dari itu, tembang ini
mengisyaratkan suasana sedih, sendu, duka, sesal,
pedih dan merana.®

Perkembangan musikal Tembang Macapat

Dalam kehidupannya di masyarakat,
tembang macapat berkembang sejalan dengan
kehidupan dunia karawitan yaitu sejak zaman
Paku Buwana X yang satu zaman dengan
Mangkunegara IV. Perkembangan tersebut
terletak pada fungsi serta lagu (rasa musikal) yang
sesuai dengan keperluan dan tidak merubah ciri
strukturalnya kecuali macapat dalam bentuk ura-
ura. Perkembangan tersebut di antaranya: (1)
Macapat dalam bentuk ura-ura; (2) Macapat dalam
bentuk bawa; (3) Macapat dalam bentuk palaran;
(4) Macapat dalam bentuk larasmadya; (5) Macapat
dalam bentuk andhegan gendhing; (6) Macapat

36

Jurnal Pengetahuan, Pemikiran, dan Kajian Tentang “Bunyi”

4

dalam bentuk sulukan; (7) Macapat dalam bentuk
gendhing.

Kesimpulan

Tembang adalah suatu kata-kata atau
kalimat yang dirangkai serta diatur sedemikian
rupa sehingga menyerupai rangkain bunga yang
beraneka warna kelihatan indah semerbak harum
sehingga menarik bagi siapa saja yang
memandang. Rangkaian kata dan kalimat tersebut
dilagukan dengan sarana suara manusia (vokal)
yang menggunakan laras slendro atau pelog
seperti halnya pada laras gamelan Jawa.

Tembang macapat mempunyai beberapa arti
tergantung dari pandangan para ahli. Tembang
macapat mempunyai struktur berupa guru
wilangan dan guru lagu yang sudah pasti sebagai
konvensi tradisi sebagai pengikatnya, serta
mempunyai berbagai pandangan tentang jumlah
tembang macapat yang masih terdapat dalam
kehidupan sampai saat ini.

Berawal dari bentuk waosan sampai
menjadi satu kesatuan musikal dengan karawitan
Jawa Tengah. Setiap tembang macapat dan Syair
tembang juga mempunyai berbagai ungkapan
yang membawa fungsi sosial sebagai cermin
perilaku pribadi dan masyarakat. Perkembangan
tembang macapat dipengaruhi oleh berbagai
situasi zaman dan tahap musikal. Perkembangan
tersebut terletak pada fungsi serta lagu (rasa
musikal) yang sesuai dengan keperluan dan tidak
merubah ciri strukturalnya kecuali macapat dalam
bentuk ura-ura.

(Endnotes)

! Soedarsono, Pengantar Sejarah Kesenian
I, bahan kuliah, 1995, UGM Yogyakarta.

> Benard Arps, “Antara Nembang dan
Maca. Dampak Ilmu Pengetahuan dan Teknologi
Modern” Pada Pembacaan Puisi Jawa Tradisional
di Yogyakarta, 1989.

> Periksa buku Bambang Yudayana,
Gamelan Jawa, Awal Mula-makna Masa Depannya,
Penerbit P.T. Karya Unipress, Jakarta, 1984.

* CF. Winter SR. Serat Bausastra Jawa Kawi,
Betawi: Cap-Capan Guperman. 1880.

°R. Sukmana, Pengantar Kebudayaan Jilid 1.
1973: 4.

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016



Beberapa Pandangan tentang Tembang Macapat

¢ Japp Kunst, Music in Java: its history, its
theory, and its technique. E. L. Heins (ed), The Hague:
Martinus Nijhoff, 1973: 11-12.

7Suwardi Endraswara, Mulang Kompetensi
Macapat. Yogyakarta: Bengkel Sastra Jawa Balai
Bahasa Yogyakarta. p. 2.

8 Ki Sindoesaworno, Ilmu Karawitan.
Surakarta: Konservatori Karawitan Indonesia
Surakarta, t.t.: 9-15

’ Umar Kayam, “Apakah Seni Perlu
Dibina” dalam Seni Jurnal Pengetahuan dan
Penciptaan Seni, II1/03, Juli, 1993: 7-11.

1 Linus Suryadi A. G., Dari Pujangga ke
Penulis Jawa, Alex Sadewa, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1995.

"' Efendy Zarkasi, Unsur Islam Dalam
Pewayangan. Semarang: P.T. Alma Arif, t.t.:149.

2 Yohanes Mardimin, Sekitar Tembang
Macapat. Semarang: Satya Wacana, 1990: 2.

3 Amir Rochkyatno, Tembang Macapat yang
Tersurat dan Tersirat dalam Menanggapi
Perkembangan Sosial. Yogyakarta: Fakultas Sastra
UGM, 1998: 8-10.

Kepustakaan

Bernard, Arps, Antara Nembang dan Maca.
Yogyakarta. t . t.

Volume 16 Nomor 1 Bulan Mei 2016

Darsono

Darsono, “Gendhing-gendhing Sekar”, ASKI:
Surakarta. 1980.

Sedyawati, Edi, Pertumbuhan Seni Pertunjukan.
Jakarta: Sinar. 1981.

Hascarya, Gunawan Sri, “Macapat I, II, III”.
Proyek Pengembangan IKI Sub Proyek
ASKI Surakarta. 1980.

Kunst, Japp, Music in Java: its history, its theory, and
its technique. E. L. Heins (ed), The Hague:
Martinus Nijhoff, 1973.

Martopangrawit, “Santi Swara”. ASKI Surakarta.
1977.

, “Sulukan, Pathetan, dan Ada-

ada”. ASKI Surakarta. 1979.

, “Dibuang Sayang”. Seti Aji
dengan STSI Surakarta. 1988.

Santosa, “Palaran di Surakarta”, ASKI Surakarta.
1979.

Supanggah, Rahayu, “Bahasa dan Sastra Jawa
Sebagai Sarana Ungkap Seni dalam
Karawitan”, Surakarta. 1991.

Sukmana, R., Pengantar Kebudayaan Jilid 1. 1973.

Sudarsono, “Peranan Seni Budaya dalam
Kehidupan Manusia Kontinuitas dan
Perubahannya.” t. t.

Suparno, T. Slamet, “Bawa Srambahan”, ASKI

Surakarta. 1983.

, “Bawa Gawan Gendhing”, ASKI

Surakarta. 1983.

37



