# KREATIVITAS SURYATI DALAM MENYAJIKAN CENGKOK SINDHENAN BANYUMASAN

#### Muriah Budiarti, Siswati\*

Jurusan Karawitan Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta Email: <u>muriahbudiarti@gmail.com</u>

#### **Abstrak**

Penelitian ini mengangkat tentang Suryati sebagai salah satu sinden Banyumas yang berkontribusi terhadap perkembangan karawitan gaya Banyumas. Proses kesenimanan Suryati dibentuk dari beberapa faktor. Dukungan lingkungan keluarga Suryati ikut membantu keberhasilannya dalam menemukan jiwa sindhen dalam dirinya. Keegoisan dan kegigihan Suryati merupakan faktor yang sangat penting dalam pembentukan kreativitasnya. Sehingga cengkok-cengkok dan *anggit* yang dibawakan Suryati merupakan hasil intisari dari lingkungan kesenimanannya. Karakter Suryati yang identik dengan prenes, cermat, titen teraktualisasi kedalam cengkok-cengkok sindhenan gaya Suryati. Sehingga orang yang mendengar cengkok suryati langsung bisa menebak bahwa itu sebagai bentuk dari ciri khas cengkok Suryati. Dengan metode etnografi akan dipaparkan beberapa faktor pembentuk kreativitas kepesindhenan Suryati. Salah satu hasil upaya Suryati yaitu memperkenalkan gendhing-gendhing Banyumasan di wilayah Jawa dan sekitarnya.

Kata kunci: Sinden, karawitan, Banyumasan, Suryati, etnografi.

#### Abstract

This research topic is raising about Suryati as one of the Banyumas sinden who contributed to the development of Banyumas style of music. Suryati's artistic process is formed by several factors, Suryati's family environment support helped his success in finding the soul of sindhen in himself. that are The Suryati's selfishness and her persistence which are very important factors that shaped her creativity. So that her styles and "anggit" that Suryati brought were the essence of her artistic environment. Suryati's character is identical with prenes, meticulous, actualized titen into suryati Sindhenan style twists. So people who hear Suryati's twisted can guess that it is a form of Suryati's twisted characteristic. With the ethnographic method, several factors forming the creativity of Suryati's artistic style will be explained. One of the results of Suryati's efforts was to introduce "gendhing Banyumasan" in Java and its surrounding area.

Keywords: Sinden, karawitan, Banyumasan, Suryati, ethnography.

<sup>\*</sup>Penulis korespondensi Jurusan Karawitan Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta Email: <a href="mailto:siswaticyoi@gmail.com">siswaticyoi@gmail.com</a>



#### Pengantar

Seni karawitan mempunyai salah satu unsur yang memiliki fungsi dan peran penting, baik secara musikal maupun sosial, yakni Pesindhen. Pesindhen/sindhen ialah seorang wanita dengan atributnya menyajikan tembang jawa dengan syair sindiran (tidak langsung) dalam tangga nada pentatonis (pelog dan slendro) (Siswati 2019). Secara musikal peran dan fungsi pesindhen sangatlah penting sebagai pembangun karakter sebuah gendhing. Sebagai vokalis utama, pesindhen berperan menyajikan vokal sindhenan. Kedudukan pesindhen dalam penyajian gendhing merupakan salah satu ricikan garap yang bertugas mengolah dan menerjemahkan unsur-unsur sindhenan lewat bahasa musikal.

Unsur-unsur sindhenan terdiri dari unsur teks dan unsur lagu. Pesindhen sebagai bagian penting dari seni karawitan merupakan posisi yang tidak bisa dijalani oleh setiap orang. Menjadi seorang pesindhen yang baik membutuhkan bekal penguasaan tentang halhal seperti: teknik, jenis maupun bentuk gendhing (lagu), serta garap ricikan yang dijadikan acuan. Maka, menuntut profesionalitas yang spesifik lewat proses pencapaian yang intens.

Kehadiran seorang pesindhen merupakan salah satu faktor penentu keberhasilan atau kesuksesan dalam sebuah pertunjukan (karawitan). Melalui kualitas dan profesionalitasnya, seperti karakter, kharisma, virtuositas serta daya tariknya, seorang pesindhen mampu menghidupkan sebuah pertunjukan. Realitas empirik menunjukkan, bahwa hampir di setiap pertunjukan, baik dalam karawitan konser maupun karawitan pakeliran dan sebagainya, kehadiran pesindhen cenderung menjadi fokus perhatian khalayak.

Porsi perhatian (apresiasi) yang proporsional perlu ditekankan terutama mengingat, bahwa peran *pesindhen* merupakan salah satu unsur substansial pembangun estetis pertunjukan karawitan. Hal itu sekurang-kurangnya dapat dilihat dari penggarapan unsur teks dan lagu dalam *sindhenan* yang mensyaratkan penguasaan beragam unsur teknis yang cukup rumit. Di

samping penguasaan bentuk dan jenis gendhing serta garap ricikan yang dijadikan acuan, dalam menyajikan sindhenan diperlukan pula penguasaan teknis penyuaraan, seperti: wiled, luk, gregel, angkatan, seleh, dan yang tidak kalah penting adalah teknik pernapasan.

Kepesindhenan merupakan fenomena yang sangat menarik untuk ditinjau secara musikal, individual, dan sosial (Irawan, Soedarsono, and L. Simatupang 2014). Kepesindhenan merupakan sebuah fenomena yang keberadaan serta perkembangannya berkaitan dengan berbagai aspek yang multidimensional sifatnya. Kepesindhenan adalah sebuah fenomena yang tidak sekedar berhubungan dengan hal-hal yang bersifat estetis, tetapi juga bertautan dengan hal-hal yang bersifat sosial, kultural, ekonomi, maupun politik. Pendapat atau pandangan tersebut di atas didapat dari pengamatan sementara terhadap perjalanan kreatif seorang pesindhen dari daerah Banyumas yang bernama Suryati, berasal dari Desa Blater, Kecamatan Kalimanah, Kabupaten Purbalingga. Eksistensi Suryati sebagai pesindhen merupakan sebuah fenomena di dunia kepesindhenan gaya Banyumas yang menarik untuk diungkap baik dari sisi musikal, individual, maupun sosial.

Kemenarikan secara musikal pada diri Suryati adalah cengkok (gaya) sindhenannya yang khas hasil dari kemampuannya melakukan intrepretasi atau reinterpretasi terhadap materi musikal yang diterima sebelumnya. Di mana letak dan bagaimana bentuk ke-khas-an cengkok sindhenan Suryati merupakan titik permasalahan yang harus dicarikan jawabannya. Jawaban permasalahan itu, di samping untuk menilai (apresiasi) derajad kekaryaannya, lebih lanjut juga akan sangat bermanfaat untuk memperkaya khasanah teori pengetahuan tentang sindhenan, khususnya gaya Banyumas.

Faktor- Faktor Pembentuk Kreativitas Suryati

Kreativitas Suryati merupakan hasil dari pengembangan potensi individual yang tidak lepas dari berbagai faktor yang melatari atau mempengaruhinya. Maka pertanyaanpertanyaan tentang bagaimana kepribadiannya, latar belakang keluarganya, pendidikannya, sosio-kulturalnya, perjalanan kreatifnya, dan berbagai hal yang turut membentuk potensi kreatifnya merupakan permasalahan yang perlu dijawab untuk mengetahui berbagai unsur yang turut membangun eksistensi Suryati sebagai pesindhen. Penulis mengambil Suryati sebagai subyek dalam penelitian ini dengan pertimbangan ia telah memiliki kontribusi yang cukup berarti bagi kehidupan karawitan Banyumas.

#### Keturunan Seniman

Darah seni memang mengalir di tubuh Surwinem (nama kecil Suryati). Di samping dari ayahnya yang di daerahnya terkenal sebagai dhalang maca, darah seni itu juga mengalir dari neneknya yang bernama Ramen. Neneknya itu adalah seorang penari lengger yang sangat populer pada eranya. Walaupun jarang ketemu, namun Ramen tampak memiliki perhatian khusus terhadap Surwinem. Hal itu sekurang-kurangnya ditunjukkan melalui pemberiannya berupa sebuah jungkat suri (sisir) kesayangannya yang dulu sering digunakannya untuk berias sekaligus sebagai asesoris dalam menari. Pertama kali belajar sindhen Surwinem masih berumur 12 tahun.

Cita-cita Surwinem yang sejak awal ingin menjadi *pesindhen* tumbuh dari kegemarannya nonton wayang. Setiap ada pertunjukan wayang di desanya ia tak pernah absen menonton. Di arena panggung Surwinem selalu memilih tempat duduk dekat dengan para *pesindhen*. Ia sangat suka melihat para *pesindhen* di kala mendendangkan *sindhenan-*nya. Antusiasmenya Surwinem sangat tinggi terhadap para pesindhen yang sedang manggung tersebut.

Surwinem mengawali belajar *sindhen* kepada Soeparno secara privat sekitar tahun 1960. Surwinem ternyata termasuk anak yang cerdas. Ia begitu cepat menyerap pelajaran yang diberikan oleh Soeparno. Dalam kurun waktu yang tidak begitu lama Surwinem telah menguasai beberapa lagu *sindhenan* walau masih sebatas lagu-lagu yang sederhana.

Berawal dari mengikuti pentas gebyagan yang dilakukan setiap malam Selasa Kliwon maupun berbagai kegiatan latihan dan pentas bersama kelompok karawitan lain di daerah sekitarnya, penampilan Surwinem sebagai pesindhen mulai dikenal orang. Penampilan dan kemampuannya berolah vokal di atas panggung mulai banyak menyita perhatian penonton. Tawaran pentas satu demi satu mulai berdatangan walau baru sebatas di lingkungan desanya sendiri dan desa-desa sekitarnya, seperti Desa Jompo Kulon, Jompo Wetan, Banjarsari, Klahang, Sidakangen, dan pementasan sebagainya. Dari dilingkungannya sendiri lambat laun namanya semakin dikenal lebih luas.

Dari penampilan dan kemampuannya berolah suara yang melebihi rata-rata pesindhen seangkatannya, Surwinem berhasil merebut perhatian khalayak penonton. Seiring dengan perjalanan waktu dan kian berkembangnya potensi kepesindhenannya, Surwinem sering pentas bersama dengan para dalang yang ada di daerah sekitarnya. Sekurang-kurangnya ada dua dalang yang sering ia ikuti, yakni Ki Waryan dari Desa Kalimanah dan Ki Karno dari Purbalingga.

# Proses Pembelajaran Sindhen Suryati di Banyumas

Secara umum semua yang dialami oleh mayoritas pesindhen di wilayah Banyumas dalam proses pembelajaran sindhenan hampir sama, yakni tidak pernah melampaui pembelajaran secara sistematik seperti lazimnya para praktisi sindhen yang ada di lingkungan akademisi. Pembelajaran sindhenan secara sistematik bagi seniman Banyumas belum terbentuk, karena belum ditemukan cara yang tepat untuk dapat mengupas persoalanpersoalan yang berkaitan dengan garap sindhenan; khususnya garap sindhenan gendhing-gendhing gaya Banyumasan. Kemungkinan yang lain adalah karena faktor sarana dan prasarana yang kurang mendukung seperti pendidikan dan ekonomi, sehingga kebanyakan pesindhen Banyumas lebih memilih menggunakan cara meguru panggung atau ngunthil, yaitu pesindhen pemula yang akan belajar sindhenan mengikuti



seniornya setiap pentas di panggung (Dewantara 1967).

pengetahuan Untuk menyerap sindhenan yang telah dimiliki oleh para pendahulunya akhirnya banyak pemula dalam belajar sindhenan cenderung lebih mengandalkan kemampuan indera kepekaan rasa dan ingatan (ilmu titen). Menirukan dengan praktek secara langsung dari pelatihnya adalah metode yang dianggapnya paling mudah untuk bisa menjadi sindhen (Mujito 2014). Cara-cara yang demikian tampaknya sudah menjadi kebiasaan di kalangan *pesindhen* Banyumas. Bagi mereka yang sudah bertekad besar dan bercita-cita untuk menjadi seorang pesindhen, tidak pernah menyerah dengan keterbatasan tersebut. Terbukti telah banyak pesindhen-pesindhen Banyumas yang hasil usaha berlatihnya diakui oleh pakar-pakar seniman yang berada di luar Banyumas bahkan kalangan wilayah akademisi. Beberapa nama sindhen Banyumas yang mengalamai proses pembelajaran melalui cara-cara tersebut di atas antara lain, Survati, Jumirah, Giyarti, Windarti, Sukarti, Ngaisah, Lastuti, Nuning Sugiyanti, Maryati, Wahyuni, Pariyati, Juariah, Sopiah dan bahkan almarhumah Kunes dan Cipling. Nama-nama sindhen tersebut adalah beberapa contoh sindhen Banyumasan yang sebagian pernah bekerja sama dengan beberapa seniman besar Surakarta seperti Nartosabdo, Manteb Soedarsono, dan Anom Suroto.

Suryati dengan kepribadiannya sebagai sosok pesindhen yang lugas, pemberani dan kreatif, telah menjadi panutan bagi para penerus, karena mampu menunjukkan kelebihannya secara menarik, khas dan variatif lewat cara-cara praktis yang langsung dapat dinikmati oleh banyak orang. Banyak pesindhen-pesindhen di Banyumas generasi berikutnya mengkiblat gaya sindhenan Suryati. Sekalipun tidak mampu menirukan secara persis yang dilakukan Suryati, setidaknya banyak yang bisa ditiru secara dasar untuk teknik-teknik belajar sindhenan secara umum.

Pewarisan atau proses pembelajaran seni budaya tradisional dari satu generasi ke generasi berikutnya pada umumnya berlangsung secara lisan, yakni disebarkan melalui tutur kata dari mulut ke mulut (atau dengan suatu contoh yang disertai gerak isyarat dan alat bantu pengingat) (James Dananjaja 1986). Sindhen sebagai salah satu elemen seni tradisional karawitan proses pembelajarannya kebanyakan juga berlangsung secara lisan, terutama di komunitas masyarakat yang belum terbiasa dengan tradisi tulis.

Suryati yang kala itu bernama Surwinem, pertama kali belajar sindhen kepada Soeparno, seorang Kepala Sekolah Dasar di Desa Blater, Kecamatan Kalimanah, juga berlangsung secara lisan. Mulanya ia diperkenalkan dengan gendhing-gendhing yang sangat sederhana, yang mudah untuk dihafal, jenis lagu-lagu dolanan yang kebanyakan berbentuk lancaran. Baru kemudian setelah mempelajari gendhing-gendhing yang memiliki faktor kesulitan lebih besar, ia dibantu dengan tulisan yang biasanya memuat tentang cakepan (syair) dan notasi.

Dalam proses pembelajarannya, terdapat dua bentuk pelatihan yang dijalani Surwinem, yakni secara privat dan secara bersama-sama dengan satu kelompok karawitan. Seperti lazimnya orang belajar sindhenan, setiap mempelajari satu gendhing baru, Surwinem terlebih dahulu dilatih secara garingan (tanpa iringan lengkap). Frekuensi waktu untuk cara berlatih semacam ini relatif lebih banyak dibanding dengan latihan secara bersama-sama dengan iringan lengkap.

Surwinem yang usianya baru menginjak remaja, di samping memiliki keinginan yang kuat, ia juga memiliki bakat dan tingkat kecerdasan yang cukup tinggi. Semua yang di ajarkan oleh Soeparno kepadanya dapat dikuasainya dalam waktu yang relatif singkat. Dalam kurun waktu yang tidak begitu lama, Soeparno yang penguasaan khasanah gendhing beserta sindhenan-nya terbatas, merasa kehabisan materi untuk diajarkan kepada Surwinem. Melihat bakat Surwinem yang begitu besar, sementara khasanah gendhing dan sindhenan yang dikuasainya relatif terbatas, maka Kepala Sekolah Dasar itu membawa Surwinem kepada Arsadimedja, seorang tokoh pengrawit yang tinggal di Desa Gambarsari,

Kecamatan Kemangkon, Purbalingga, untuk belajar lebih banyak.

Menurut Soeparno, Suryati merupakan murid yang paling cerdas di antara sejumlah murid yang berguru sindhen kepadanya. Ia cepat sekali menangkap setiap materi yang diajarkan. Bahkan Surwinem tidak sekedar mampu menghafal dengan cepat, lebih dari itu sejak awal sudah menunjukkan potensi Seringkali kreatifnya. ia dikejutkan oleh kemampuan Surwinem dalam menginterpretasi materi cengkok dengan tampilan garap wiled, luk, dan gregel yang berbeda dari yang diajarkan semula.1

Dari uraian di atas menunjukkan bahwa sejak awal Suryati telah menunjukkan bakat yang begitu besar. Kecerdasan dan kecakapannya dalam belajar sindhen yang melebihi kemampuan rata-rata rekan seangkatannya bukanlah sesuatu yang datang secara kebetulan. Di samping darah seni yang mengalir di tubuhnya, dengan kegemarannya nonton pertunjukan wayang kulit sejak kecil membuatnya terbiasa dekat dengan seni karawitan. Kedekatannya dengan pertunjukan wayang kulit tersebut sesungguhnya merupakan proses belajar yang efektif. Walau secara formal tidak terjadi proses belajar-mengajar, namun dari kegemarannya menonton pertunjukan wayang kulit itu secara otomatis selalu mendapatkan sentuhan-sentuhan unsur musikal karawitan yang dapat memupuk dan membentuk kepekaan terhadap unsur-unsur musikal karawitan. Terutama kepekaan terhadap irama dan laras, serta berbagai macam bentuk gendhing merupakan bekal yang sangat berharga dalam belajar sindhen. Kepekaan itu terbentuk secara kumulatif melalui pendengarannya ketika menikmati sajian karawitan di berbagai pertunjukan wayang kulit yang ditontonnya.

Menurut Jung, cara belajar melalui contoh merupakan bentuk pendidikan yang tertua dan paling efektif. Menurutnya, bahwa anak sedikit banyak secara psikologis identik dengan orang tua dan lingkungannya. Karena dalam ranah tak-kesadaran kolektif pada diri anak terdapat unsur-unsur tak-kesadaran kolektif yang dimiliki orang tua dan

lingkungannya (Waridi 1997). Dari itu, Surwinem yang lahir dan dibesarkan di lingkungan masyarakat yang masih lekat dengan budaya dan seni tradisionalnya, terutama seni pertunjukan wayang kulit, ia terbiasa menirukan lantunan tembang para pesindhen yang seringkali didengarnya sesuai daya tangkap dan daya ungkap yang dimilikinya. Perpaduan antara bakat dan lingkungan budaya yang mengitarinya merupakan faktor yang mempercepat Surwinem dalam menguasai berbagai hal yang terkandung dalam dunia kepesindhenan.

Bakat sifatnya herediter, yaitu telah dibawa sejak lahir dan merupakan kecakapan khusus. Berkembangnya bakat memerlukan rangsangan-rangsangan dari luar (Agus Sujanto dkk 1982). Melihat sifat bakat yang demikian dapat diartikan sebagai potensi khusus dari seseorang yang dibawa sejak lahir. Potensi itu dapat mencuat dengan cepat manakala mendapat pacu dari luar dirinya. Oleh karenanya, bakat yang dibawa sejak lahir yang ada dalam diri seseorang sulit dideteksi apabila belum mendapatkan rangsanganrangsangan dari luar dirinya yang sesuai dengan potensi bawaannya itu. Bakat akan tampak secara jelas setelah potensi tersebut berkembang pesat akibat sentuhan rangsangan-rangsangan dari luar dirinya (Waridi 1997).

Bakat seni (sindhen) Surwinem yang merupakan potensi bawaan sejak lahir berkembang dan tumbuh subur setelah mendapat rangsangan-rangsangan dari luar dirinya. Pada dasarnya rangsanganrangsangan yang menyentuh diri Surwinem sejak awal berupa unsur-unsur musikal karawitan dari berbagai gaya, yakni Surakarta, Yogyakarta, dan Banyumas. Pada proses belajarnya sejak awal Suryati telah berkenalan dengan gendhing-gendhing dengan berbagai gaya tersebut. Hal itu mengingat repertoar pertunjukan wayang kulit yang berkembang di daerah Banyumas sajian iringannya merupakan kolase dari sekurang-kurangnya tiga gaya karawitan itu. Di samping itu disebabkan oleh berkembangnya suatu kebiasaan di komunitas karawitan di daerah Banyumas dalam melangsungkan proses



latihan, bahwa *gendhing-gendhing* gaya Yogyakarta dan terutama Surakarta ditempatkan sebagai materi utama, sedang *gendhing-gendhing* Banyumasan ditempatkan sebagai materi selingan atau tambahan.<sup>2</sup>

Kemampuan dan ketajaman interpretasi yang dimiliki Suryati diduga berangkat dari kumulasi sentuhan unsur-unsur musikal karawitan berbagai gaya yang tanpa sengaja telah mengasah dan memupuk kepekaan rasanya sejak masih kanak-kanak. Potensinya terus berkembang semakin besar oleh usaha belajarnya yang tidak mengenal lelah. Dalam upaya mengasah kepekaan rasa, ketajaman interpretasi, serta untuk memperkaya repertoar baik berupa cengkok dan garap gendhing, Suryati banyak terlibat latihan bersama dengan berbagai kelompok karawitan yang tersebar di daerahnya. Ia juga tidak segan berguru kepada siapapun yang dianggapnya dapat memperkaya pengetahuan dan wawasannya di bidang kepesindhenan. Di samping Soeparno dan Arsadimedja, sekurang-kurangnya terdapat dua nama lagi yang memiliki andil besar dalam membangun potensi kepesindhenan Suryati, yakni Rasito, tokoh *pengrawit* yang berasal dari Purwokerto, dan Saguh Hadicarito, tokoh pengrawit dari Surakarta.

# Potensi Kepesindhenan Suryati Kemampuan Penyaji (Virtuositas)

Untuk menjadi pesindhen yang baik dan bisa diterima oleh masyarakat penikmat karawitan memang dibutuhkan banyak persyaratan, baik yang bersifat teknis maupun non teknis. Persyaratan yang bersifat teknis adalah kemampuan penguasaan materi sindhenan beserta unsur garap-nya. Persyaratan yang bersifat non teknis adalah berupa sikap pembawaan dan penampilan secara pisik, serta sesuatu yang tidak bisa dipelajari namun merupakan salah satu aspek yang sangat menentukan, yakni warna suara.

Suryati sebagai seorang pesindhen memang memiliki potensi yang tidak bisa diragukan lagi. Selain menguasai teknis sindhenan, ia juga mampu membawakan sindhenan gendhing-gendhing dari berbagai gaya, seperti gendhing-gendhing gaya

Surakarta, Yogyakarta, Semarangan, Pasundan, dan sebagainya.

Cengkok sindhenan Suryati sendiri sebenarnya tidak lepas dari keterpengaruhan dari pesindhen lain. Sekurang-kurangnya terdapat dua nama pesindhen populer yang cengkok sindhenannya turut mewarnai cengkok sindhenan Suryati, yakni Kunes dan Ngatirah. Dalam membawakan gendhinggendhing Banyumasan, Suryati banyak dipengaruhi oleh cengkok sindhenan Kunes, salah satu pesindhen yang cukup punya popularitas di wilayah Banyumas dan sekitarnya. Dalam membawakan gendhinggendhing gaya Surakarta dan Yogyakarta cenderung mengacu kepada cengkok sindhenan Ngatirah.

Menurut Rasito, penguasaan gendhing dari berbagai gaya karawitan tersebut merupakan potensi yang jarang dimiliki oleh pesindhen generasi seangkatannya maupun generasi sebelumnya. Ia merupakan sosok pesindhen yang komplit bothekane (kaya materi). Selain memiliki kekayaan khasanah gendhing dari berbagai gaya karawitan, ia juga memiliki kekayaan cengkok hasil interpretasinya terhadap materi musikal yang dipelajarinya.

Suryati tampil beda tidak sebatas pada aspek musikal saja, lebih dari itu pembawaan dan penampilannya di atas panggung mampu menyita perhatian penonton. Parasnya yang cantik didukung kepiawaiannya merias diri kontras dengan pembawaan sikapnya yang lugas namun tidak naif, justru memancarkan daya tarik tersendiri. Dari pembawaan dan penampilannya berpadu dengan karakter suaranya yang khas tersaji sebuah tampilan yang lugas dan penuh percaya diri yang cenderung membangkitkan perasaan gemas di kalangan penonton.

Virtuositas yang demikian menghantar Suryati bertemu dengan dalang-dalang kondang dari berbagai daerah, di antaranya: Ki Sugino Siswocarito (Notog Banyumas), Ki Nartosabdo (Semarang), dan Ki Manteb Soedarsono (Surakarta). Pertemuan tersebut selain berhasil mendongkrak popularitas diri Suryati, juga memberi kontribusi yang sangat besar terhadap terangkatnya gendhing-

gendhing Banyumasan ke permukaan. Gendhing-gendhing Banyumasan yang semula hanya dikenal dan berkembang di lingkungan masyarakat Banyumas dan sekitarnya, kemudian berhasil menembus batas sehingga lebih dikenal dan berkembang secara luas.

Bergabungnya Suryati dengan Ki Nartosabdo tidak saja berpengaruh terhadap naiknya popularitas, namun juga memberi kontribusi terhadap upaya pengembangan potensi kepesindhenannya. Ia banyak mendapatkan bimbingan dari dalang kondhang tersebut, terutama berkaitan dengan teknik olah vokal. Di samping itu, bergabungnya dengan kelompok karawitan Condhong Raos di bawah asuhan Ki Nartosabdo tersebut juga memperkaya penguasaannya tentang khasanah gendhinggendhing gaya Surakarta dan Semarangan. Kecuali Ki Nartosabdo, ada lagi sosok lain yang memberi kontribusi yang cukup besar terhadap penguasaan gendhing-gendhing gaya Surakarta, yakni Ki Saguh Hadicarito dan Ki Suyadi anggota pengrawit Condhong Raos yang juga dalang.

Sejak bergabung dengan Ki Nartosabdo maupun Ki Manteb Soedarsono, keterlibatan Suryati dalam pementasan kedua dalang tersebut terutama untuk menyajikan gendhing-gendhing Banyumasan. Gendhing-gendhing tersebut biasanya disajikan sebagai selingan pada adegan Limbukan atau Gara-gara.

Pada penampilannya di setiap pertunjukan, dalam membawakan gendhing-gendhing Banyumasan Suryati memiliki beberapa gendhing pethingan (khusus), gendhing yang orang lain tidak mampu membawakan sebaik Suryati. Nama beberapa gendhing tersebut antara lain: Kembang Glepang, Gunungsari Kalibagoran, Ilo Gondhang, Randha Nunut, Ricik-Ricik Banyumasan, dan Blenderan.4

Melalui salah satu gendhing pethingannya, yakni gendhing Kembang Glepang<sup>5</sup>, tanpa sengaja Suryati (dan Ki Nartosabdo) telah membuat satu gebrakan ekspresif di dunia pertunjukan wayang kulit. Sebagai rangkaian dari sajian gendhing Kembang Glepang terdapat satu bentuk dialog yang menggambarkan percakapan antara tokoh pengendhang dengan tokoh pesindhen. Ketika gendhing tersebut

dibawakan dalam pertunjukan wayang kulit, pada percakapan yang berlangsung tokoh pengendhang dibawakan oleh dalang. Duet antara Suryati dengan Ki Nartosabdo, sosok memang yang eksploratif, dalam membawakan gendhing Kembang Glepang itu tersaji sebuah dialog yang menarik. Fenomena dialog dalam gendhing Kembang Glepang itu tanpa sengaja mengawali lahirnya tradisi baru dalam dunia pertunjukan wayang kulit, yakni berlangsungnya dialog antara dalang dan sindhen.6Mengingat tradisi pertunjukan masa sebelum itu, dialog antara dalang dan pesindhen seakan merupakan satu hal yang tabu. Setelah apa yang dilakukan oleh Suryati dan Ki Nartosabdo melalui sajian gendhing Kembang Glepang-nya, dialog antara dalang dan sindhen tidak lagi ditabukan, bahkan kemudian mentradisi hingga sekarang.<sup>7</sup> Gebrakan ekspresif yang tampak kecil namun sangat bermakna strategis dalam mendukung perkembangan pertunjukan wayang kulit tersebut selama ini tampak luput dari perhatian orang.

# Kontribusi Suryati Terhadap Dunia Kepesindhenan Gaya Banyumas

Kesuntukan Suryati dalam menekuni karirnya sebagai *pesindhen* dengan segenap prestasinya pada hematnya telah menorehkan tinta emas di lembar sejarah perjalanan dan perkembangan kesenian karawitan Jawa, khususnya seni Karawitan gaya Banyumas, lebih khusus lagi di jagad *kepesindhenan* gaya Banyumas.

Tanpa disadari Suryati melalui ketajaman interpretatifnya telah melahirkan cengkok yang menjadi ciri khasnya dan bermuara memperkaya khasanah cengkok sindhenan gaya Banyumasan. Cengkok ciri khas Suryati yang menjadi salah satu titik tolak bagi dirinya untuk menuju jenjang sukses tersebut terbukti kemudian menjadi trend setter para pesindhen generasi seangkatan maupun di bawahnya. Teridentifikasi beberapa nama pesindhen yang mangadopsi cengkok Suryati, di antaranya: Maryati (Bedagas, Purbalingga), Nuning Sugiyanti (Jatilawang), Jumirah (Patikraja), Lastuti (Karangso, Purbalingga),



Pujiati (Gambarsasi, Purbalingga), Karti (Ciberem, Banjarsari), Karsinah (Berkoh, Purwokerto), Pariyati (Banyumas), dan Sugi (Pageralang).<sup>8</sup>

Kehadiran Suryati tidak saja sebatas memperkaya khasanah cengkok sindhenan gaya Banyumasan, lebih dari itu ia juga berhasil turut ambil bagian dalam mempopulerkan gendhing-gendhing Banyumasan. Keterlibatannya dalam pertunjukan dalang-dalang kondhang seperti Ki Nartosabdo dan Ki Manteb Soedarsono, juga keterlibatannya dalam sejumlah produksi rekaman kaset audio karena namanya yang marketable, membuat gendhing-gendhing Banyumasan yang semula hanya dikenal di lingkup wilayah terbatas, menjadi dikenal dalam lingkup wilayah lebih luas.

Melihat kegigihannya dalam memperjuangkan karir serta pengabdiannya di bidang kepesindhenan kiranya layak untuk mencantumkan namanya di deretan tokohtokoh yang menyandang nama besar di dunia kesenian tradisional Jawa, khususnya seni karawitan gaya Banyumasan. Diakui atau tidak, Suryati telah memberi kontribusi yang cukup besar terhadap keharuman nama Banyumas, baik secara estetika maupun geografis (kedaerahan) (M. Koderi 1991).

#### Cengkok dalam Sindhenan Banyumasan

Sindhenan dalam gendhing-gendhing Banyumasan mempunyai unsur penting yang berkaitan antara yang satu dengan yang lain. Unsur-unsur penting tersebut, yaitu unsur teks yang meliputi wangsalan, abon-abon/isèn-isèn, parikan, senggakan, macapat, sekar ageng, sekar tengahan, serta sekar bebas (Suyoto 2016) dan unsur lagu yang meliputi irama, laras, cengkok, dan pathet.

Cengkok pada umumnya bermakna sebagai satuan panjang gendhing yang sama dengan panjang gongan; dan dapat berarti juga sebagai gaya atau style yang berlaku pada atau yang berasal dari lingkup/wilayah tertentu bahkan sampai perorangan; serta dapat diartikan sebagai satuan pola tabuhan ricikan yang mempunyai kesan tertentu dan utuh. Kesan tersebut bisa berupa kesan lagu maupun kesan ritme (R. Supanggah 1984).

Cengkok dalam vokal sindhenan diartikan sebagai pola dasar lagu yang berwujud berupa susunan nada-nada yang sudah memiliki kesan rasa musical. Susunan nada-nada inilah oleh kalangan pesindhen dimaknai sebagai cengkok sindhenan. Perwujudan cengkok vokal sindhenan bisa berbeda antara pesindhen yang satu dengan pesindhen lainnya (Siswati 2019). Perbedaan perwujudan dari cengkok inilah yang selanjutnya disebut wiled. Dalam pengertian yang demikian itu, kemudian memunculkan pengertian cengkok yang didasarkan atas rasa seleh. Selanjutnya cengkok-cengkok itu memiliki peran penting bagi para pesindhen dalam menafsir garap gendhing.

Perwujudan teknik cengkok yang lainnya, yaitu Luk dan Gregel. Luk adalah suatu teknik penyuaraan yang merupakan pengembangan dari cengkok tertentu dengan mengadakan tambahan satu atau dua nada di atas atau di bawah nada lintasan cengkok dasar atau pun berupa nada yang berjarak satu nada atau lebih yang merupakan satu kesatuan. Gregel dimaknai sebagai suatu teknik penyuaraan sebagai pengembangan dari cengkok tertentu dengan mengadakan pengolahan terhadap satu nada yang digetarkan dan nada itu biasanya dua nada di atas nada lintasan (sebelum nada seleh) atau nada seleh cengkok (Hapsari and Suyoto 2019).

#### Garap Sindhenan Banyumasan

Pengertian *garap* secara umum merupakan rangkaian beberapa aktivitas, meramu dan mengolah unsur kesenian yang terintegrasikan dalam sebuah sistem, dan unsur-unsur keseniannya saling berinteraksi, berkaitan, bekerjasama dan bersama-sama, saling menunjang dan saling menentukan hasil kerja *garap*, mengacu pada tujuan dari penyajian suatu (komposisi) *gendhing* atau (jenis) kesenian yang disertainya (R. Supanggah 2005).

Atas pengertian di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa yang dimaksud dengan garap Sindhenan Banyumasan adalah suatu tindakan untuk mewujudkan lagu atau kalimat lagu suatu dasar gendhing lewat ricikan dan vokal dengan bekal kreativitas dan daya

imaginasi untuk mencapai kualitas hasil yang maksimal utamanya yang berkaitan dengan gendhing-gendhing Banyumasan (Budiarti 2008).

Pada sebagian seniman karawitan di Banyumas telah memunculkan istilah yang digunakan untuk membedakan teknik garap yang memiliki warna Banyumas, Surakarta-Yogyakarta dan Sunda. Teknik garap yang memiliki warna Banyumas biasanya tetap dengan istilah Banyumasan. Teknik garap yang memiliki warna Surakarta-Yogyakarta lazim disebut Wetanan atau ngetan. Adapun untuk teknik garap yang memiliki warna Sunda lazim digunakan istilah Kulonan atau ngulon. Munculnya istilah ini kemungkinan telah dikaitkan dengan sumber asal pengaruh tersebut, yaitu Surakarta-Yogyakarta yang secara geografis berada di arah timur (wetan) dan Sunda di sebelah barat (kulon) daerah Banyumas. Dengan demikian di kalangan seniman di Banyumas sering dijumpai istilah untuk teknik garap, yaitu garap Banyumas, Wetanan dan Kulonan (Sudarso 1999).

#### Ciri Khas Suryati

Ciri khas atau ciri khusus sering dianalogkan pada sebuah tanda atau simbol untuk mengidentifikasi obyek tertentu. Contoh pada kehidupan masyarakat sehari-hari, ketika ada seseorang kehilangan keluarganya, ia menginformasikan mencoba kepada masyarakat umum lewat berbagai media seperti radio, koran atau surat kabar lain agar lain membantu bisa menemukannya, yakni dengan menyebut beberapa tanda-tanda fisik yang melekat pada orang tersebut agar mudah secara cepat bisa dikenali oleh orang lain seperti misal ciri-ciri rambut, warna kulit, cara berjalan, dan sebagainya.

Berpijak dari pengertian di atas, jika makna ciri khas ditarik pada obyek personal Suryati, maka akan dapat terlihat beberapa kekhususan yang bisa untuk mengidentifikasi ciri khas yang terdapat pada gaya sindhenannya. Menurut Rasito, Suryati adalah sosok wanita yang dalam kesehariannya selalu ingin di posisikan depan, egois, merasa paling mampu, paling baik, berintonasi bicara keras,

dan ingin menang sendiri. Sifat ini menjadikan Suryati semakin besar kepala, percaya diri, dan bahkan hampir tidak ada yang berani dengannya terutama saat dalam posisi pentas.

Namun demikian sifat bawaan yang sudah mendarah daging itu justru menjadikan Suryati semakin kreatif dan bersikap progresif. Suryati sosok pesindhen yang usil, nakal, dan pemberani. Ia di panggung sering melakukan hal-hal di luar prediksi pesindhen lain, sering melakukan spontanitas-spontanitas cengkok sindhenan yang sangat beresiko tinggi (Suharto et al. 2016). Dalam situasi apapun, dimanapun dengan siapapun Suryati tetap memiliki keberanian untuk selalu ingin lebih dari yang sudah dilakukan orang lain. Dengan tipikal pesindhen yang pemberani, agresif, dan juga kreatif, Suryati telah mampu menciptakan beberapa bentuk-bentuk cengkok sindhenan yang sebagian besar dapat dikategorikan sebagai cengkok khas gaya Suryati.

Ciri khas cengkok Suryati adalah prenes yang merupakan akumulasi dari sifat tregel, lenjeh, lincah, dan berag. Prenes merupakan sikap atau perilaku personal yang ditandai lewat cara-cara berbicara, bersolek, tingkah laku yang cenderung berlebihan tapi menggemaskan (Widyaningsih 2014). Pada perilaku personal yang dimiliki Suryati sifat prenes banyak terlihat pada tingkah laku dan cara berbicaranya. Hal tersebut dapat dilihat pada saat ia menyajikan cengkok-cengkok sindhenan, cenderung memilih lompatanlompatan nada dengan alur yang berbelit. Sekalipun lompatan nada terasa beresiko tinggi, namun Suryati selalu menemukan cara untuk menyelesaikan melodi tersebut bahkan akhirnya menjadi lebih menarik dari cengkok biasanya. Kasus lain sifat ke-prenesan Suryati juga tampak pada saat mengucapkan katakata pada teks sindhenan dengan aksen dan intonasi pada cengkok-cengkok tertentu, sehingga mampu mengangkat karakter cengkok sindhenan menjadi lebih dinamis. Kasus lain, Suryati juga sering melakukan kebiasaan disaat menyajikan cengkok-cengkok sindhenan melakukan pengulanganpengulangan suku kata pada wangsalan atau penambahan abon-abon baik pada awal atau akhir wangsalan bahkan pada keduanya

# KÊTÊG

(Hadiati and Handoyo 2020). Ada kecenderungan Suryati dalam setiap *nyindheni gendhing* memenuhi semua ruangan. Hal ini terkait dengan karakter *gendhing* Banyumasan yang *sigrag* (ramai). Berikut di bawah ini beberapa contoh *sindhenan* dengan karakter *prenes*.

1. Cengkok berkarakter prenes gaya Suryati dengan lompatan nada berbelit pada sindhenan Srepeg Lasem (gendhing jejeran)

2. Cengkok dengan pengulangan abon-abon yang terletak di awal ataupun di akhir wangsalan pada sindhenan gendhing Renggong manis.

. 1 . 2 . 1 . 5 . 1 . 5 . 1 . 
$$\bigcirc$$
 6   
5 5 5 5 5  $\bigcirc$  2  $\bigcirc$  1 65 5 5  $\bigcirc$  2  $\bigcirc$  35   
Man-e-mane-man renggong ma-nis ra- ma- ne

Pada contoh ini fungsi dan letak abonabon tidak saja hanya diposisikan sebagai penghias atau isian, namun dalam sindhenan gendhing Renggong Manis lebih difungsikan sebagai bagian cengkok atau lagu pokok. Dengan kasus ini maka Renggong Manis dikategorikan sebagai gendhing pamijen. Artinya (cengkok) lagu sindhenan baik cakepan dan melodinya hanya dimiliki serta untuk disajikan pada gendhing tertentu saja.

3. Cengkok dengan Pengulangan suku kata pada wangsalan gendhing Ricik-Ricik

Selain piawai dalam menyajikan Sindhenan gendhing-gendhing Banyumasan, Suryati juga dapat menyajikan gendhing-gendhing gaya Surakarta, Jogyakarta, dan Semarangan. Mengingat pada awal belajar Suryati diperkenalkan sindhenan gendhing-gendhing gaya Surakarta yang dianggap wajib mendasari dalam belajar sindhenan.

Hal ini terbukti Suryati dapat menunjukkan ketrampilannya dalam menyajikan sindhenan dalam Gendhinggendhing Gaya Surakarta dengan menghasilkan rekaman dengan judul "Gendhing Patalon Gambir Sawit edisi khusus Kembang Gayam", produksi Dahlia record pada tahun 2000.

Menurut Rasito dan Saguh, dalam menyajikan sindhenan Kembang Gayam, Suryati banyak meniru atau ngiblat pada cengkok sindhenan Ngatirah. Hal ini terjadi karena Ngatirah adalah sosok yang sangat dikagumi Suryati dalam nyindheni gendhing-gendhing gaya Surakarta dan Semarangan.9 Sekalipun cengkok Suryati saat nyindheni gendhinggendhing gaya Surakarta banyak meniru gaya Ngatirah, tetap saja ciri khas bawaannya tampak dan mewarnai karakter-karakter prenes setiap cengkok yang disajikan. Di bawah ini beberapa contoh cengkok-cengkok sindhenan gaya Suryati pada sajian gendhing Kembang Gayam, gendhing kethuk kalih kerep minggah sekawan laras slendro pathet manyura.

- merong kenong kedua rambahan kedua

- merong kenong ketiga rambahan ke dua

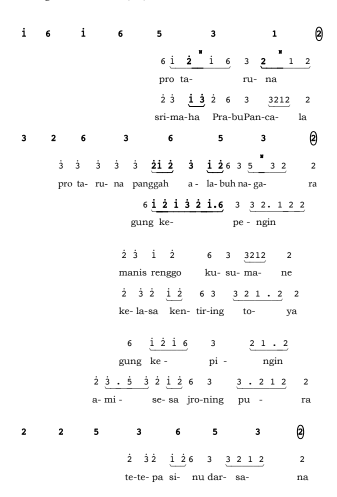
Cengkok seleh ro (2) di atas juga terdapat pada gendhing Jejer Ayak Lasem Susun. Untuk lebih jelasnya, lihat lampiran sindhenan Kembang Gayam gendhing kethuk kalih kerep minggah Pareanom slendro manyura bagian merong dan Gendhing Jejer.

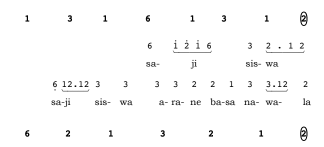
# Aplikasi Sindhenan Suryati

#### Dalam Gendhing Wayangan

Suryati, oleh Dalang Gino dipercaya untuk nyindheni Gendhing Jejer Lasem Susun, karena menurut Dalang Gino dari sekian banyak pesindhen yang terlibat dalam pementasannya, hanya Suryati yang dianggapnya paling sesuai dalam menyajikan sindhenan gendhing tersebut. Suatu saat, Suryati tidak hadir dalam pentas karena sesuatu hal, dan gendhing tersebut disindheni oleh Jumirah, menurut penuturan Dalang Gino terasa nyenyet atau sepi. Ada beberapa cengkok sindhenan Suryati dalam Gendhing Jejer Lasem Susun yang sangat khas dengan kemahiran mengolah wiledan. Contoh cengkok dan wiledannya dalam Gendhing Jejer Lasem Susun.

Cengkok seleh 2 (ro):



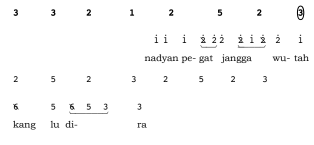


Dari sekian banyak jenis *cengkok seleh* 2 (ro) yang khas digunakan oleh Suryati, ada dua jenis *cengkok* yaitu:

Contoh di atas menunjukkan salah satu bukti keahlian Suryati dalam mengolah cengkok, wiled, luk, gregel. Ia selalu ingin tampil beda dengan mencari kemungkinan-kemungkinan atau alternatif luk, wiled, gregel mana yang paling sesuai dengan karakter suaranya sehingga ungkapan emosianal ekspresinya lebih enak didengar dan bisa mengangkat karakter gendhing yang disindheninya (Darno 2006).

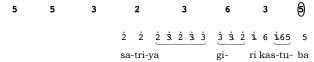
Contoh cengkok sindhenan Suryati dalam Gendhing Jejer Lasem Susun

Cengkok seleh 3 (lu) miring:



Contoh cengkok Sindhenan Suryati dalam Gendhing Jejer Lasem Susun

Cengkok seleh 5 (mo) miring.





Cengkok seleh 3 (lu) dan 5 (mo) miring pada gendhing Jejer Ayak Lasem Susun, dinamakan cengkok miring gaya khusus.12 Selain itu di Banyumasan juga dikenal istilah cengkok miring gaya Solo, seperti yang terdapat pada beberapa gendhing misalnya Renyep Slendro Sanga, Laler Mengeng, Majemuk, Ayakayak Slendro Nem, Remeng dan sebagainya. Di dalam karawitan Jawa, menurut Martopangrawit garap miring ada dua macam yaitu: miring kedah dan miring pasrèn (Suraji 2005). Miring kedah adalah garap miring yang diterapkan pada gendhing-gendhing yang tidak dapat ditafsir dengan cengkok selain cengkok miring. Miring pasrèn atau miring keindahan adalah garap miring yang diterapkan pada struktur kalimat lagu balungan tertentu yang dapat ditafsir ganda. Artinya struktur kalimat lagu tersebut bisa ditafsir garap miring dan bisa ditafsir dengan garap selain miring. Akan tetapi karena sindhenan sangat bergantung pada cengkok rebaban, maka sindhenan miring pasrèn (hiasan) tidak bisa lepas dari cengkok rebaban. Berdasarkan uraian tersebut gendhing Renyep termasuk dalam miring pasrèn.

### Dalam Gendhing Klenengan (Garap Umum/ Srambahan)

Sindhenan gendhing Banyumasan dapat dibedakan menjadi dua kelompok yaitu: gendhing sindhenan umum dan gendhing sindhenan khusus. Gendhing menggunakan sindhenan umum, yaitu semua gendhing yang dapat menggunakan cakepan, srambahan atau jenis wangsalan, parikan, dan abon-abon atau isèn-isèn. Adapun gendhing yang menggunakan sindhenan khusus adalah gendhing sindhenan yang cakepannya hanya dapat digunakan untuk nyindheni gendhing tertentu. Misalnya cakepan gendhing Kembang Glepang tidak bisa digunakan untuk gendhing Randha Nunut meskipun sama-sama garap sindhenan khusus, atau gendhing Kulu-kulu dengan gendhing Ilo Gondhang meskipun mempunyai seleh nada 2 (ro) dan 3 (telu), cakepannya tidak bisa saling dipinjamkan. Yang termasuk garap sindhenan umum diantaranya adalah gendhing Gunungsari, Bendrong Kulon, Gudril, dan lain sebagainya.

#### Gendhing Gunungsari

Gendhing Gunungsari oleh sebagian kalangan pengrawit Jawa, sering digolongkan ke dalam bentuk ketawang.

Martopangrawit (Martopangrawit 1972) mengungkapkan bahwa *gendhing* bentuk *ketawang* memiliki *padhang-ulihan* dengan pola sebagai berikut.



Padhang adalah istilah untuk menyebut "kalimat tanya" pada lagu gendhing yang dapat diartikan sebagai alur lagu yang belum selesai, masih memerlukan "jawaban" berupa lagu seleh (selesai). Adapun ulihan adalah kalimat lagu seleh yang merupakan jawaban padhang. Pola padhang Martopangrawit adalah pola padhang ulihan gendhing-gendhing gaya Surakarta, sehingga bukan jaminan dapat digunakan untuk dijadikan pisau bedah bagi gendhing-gendhing Banyumasan yang sebagian diantaranya berasal dari lagu rakyat yang disajikan melalui perangkat gamelan. Justru dengan cara demikian inilah akan dapat diketahui sejauh mana pengaruh gendhing-gendhing gaya Surakarta terhadap gendhing Gunungsari. Berdasarkan pola padhang ulihan model Martopangrawit (Martopangrawit 1972) di atas maka padhang ulihan pada gendhing Gunungsari dapat diuraikan sebagai berikut:

| Ompak:  | .2.3           | .2.1             | .2.3               | .1.6                |
|---------|----------------|------------------|--------------------|---------------------|
|         | padhang        |                  | ulihan             |                     |
| Ciblon: | i632           | 5653             | 6132               | 6321                |
|         | padha          | ing              |                    | lihan               |
|         | % <del>1</del> | pad              | hang               |                     |
|         | 3632           | 5653             | 5321               | 3216                |
|         | padhang        |                  | ulihan             |                     |
|         |                |                  |                    |                     |
|         |                | uli              | han                |                     |
| Gobyog: |                | uli              | han                |                     |
|         |                | .2 2 2 2         | han 6 1 2 3        | 6 5 3 2             |
|         |                | _                |                    | 6 5 3 (2)<br>ulihan |
|         |                |                  | 6 1 2 3            |                     |
|         |                |                  | 6 1 2 3            | ulihan              |
|         | padhang        |                  | 6 1 2 3 padhang    | ulihan pa           |
|         | padhang        | .2 2 2 2 padhang | 6 1 2 3<br>padhang | ulihan pa           |
|         | padhang        |                  | 6 1 2 3 padhang    | ulihan pa           |

| padhang            | . 5 . 3<br>ulihan  | 2.3<br>padhang     | . 2 . 1<br>ulihan<br><del>p</del> adhang |
|--------------------|--------------------|--------------------|------------------------------------------|
| . 5 . 6<br>padhang | . i . 6<br>ulihan  | .3.5<br>padhang    | . 3 . 2<br>ulihan                        |
| . 5 . 6<br>padhang | .i.6<br>padhang    | .i.6<br>padhang    | ulihan<br>. 5 . 3<br>ulihan              |
| . 5 . 3<br>padhang | . 5 . 3<br>padhang | · 2 · 3 padhang    | ulihan  2 1  ulihan  ulihan              |
| . 3 . 5<br>padhang | . 3 . 2<br>ulihan  | . 3 . 1<br>padhang | . 2 . 6  ulihan                          |

Balungan gendhing Gunungsari pada bagian merong terdiri atas empat gatra balungan gendhing (satu gatra empat hitungan). Gatra pertama dan kedua adalah jenis padhang, sedangkan gatra ketiga dan keempat merupakan bentuk ulihan. Apabila dicermati keseluruhan pola padhang ulihan gendhing tersebut maka dapat diketahui bahwa bagian ompak gendhing Gunungsari memiliki padhang ulihan bentuk gendhing ketawang versi Martopangrawit. Dengan demikian dapat diyakini bagian ompak gendhing Gunungsari memiliki bentuk ketawang.

Bagian *ciblon gendhing Gunungsari* memiliki notasi balungan yang lebih panjang dibanding dengan notasi *balungan* pada bagian *ompak*, yaitu sebanyak delapan *gatra balungan gendhing*.

Bentuk padhang ulihan demikian mirip dengan padhang ulihan pada bentuk gendhing ladrang. Namun demikian apabila ditelaah lebih lanjut, ternyata balungan gendhing pada gatra pertama sampai keempat adalah bentuk padhang, sedangkan balungan gendhing pada gatra kelima sampai ke delapan adalah bentuk ulihan. Dengan demikian yang terjadi pada bagian ciblon gendhing ini adalah bentuk pengembangan dari bagian merong. Peristiwa pola pemekaran balungan gendhing kembali terjadi pada bagian gobyog. Pada bagian ini bentuk gendhing telah berubah menjadi lancaran. Dengan demikian pola padhang ulihan pun menjadi berubah.

Kedelapan gongan balungan gendhing di atas apabila dikembalikan ke bentuk awal pun

hanya menjadi dua bagian, yaitu gongan pertama sampai keempat adalah bentuk padhang, dan gongan kelima sampai kedelapan bentuk ulihan. Ditinjau dari konsep pemekaran balungan gendhingpun ternyata keseluruhan balungan gendhing pada bagian gobyog ini merupakan pemekaran dari balungan gendhing pada bagian ompak.

Berdasarkan keseluruhan uraian di atas maka dapat diketahui bahwa gendhing Gunungsari yang memiliki pola padhang ulihan ketawang bukan hanya terbatas pada bagian merong, melainkan keseluruhan bagian gendhing, mulai dari bagian ompak, merong, ciblon hingga bagian gobyog. Sepintas pada bagian ciblon dan gobyog memiliki bentuk yang berbeda dari bagian merong. Pola pemekaran gatra demikian mirip dengan konsep perubahan irama pada gendhing-gendhing gaya Surakarta. Sebagai contoh balungan gendhing ladrang pangkur pada irama wiled merupakan bentuk pemekaran gatra dari bagian irama dadi. Oleh karena itu Martopangrawit berpendapat bahwa irama dalam gendhing Jawa adalah urusan pelebaran dan penyempitan gatra (Martopangrawit 1972).

# Kesimpulan

awal kreativitas Suryati dalam meniti karir sebagai *pesindhen* Banyumas didukung oleh bakat, keturunan, kondisi lingkungan, kemauan keras, dan kemampuan olah vokal sehingga ia mampu menembus batas wilayah budaya dan seni, utamanya di Jawa, seperti bergabung dengan Ki Sugino Siswocarito dalang dari Banyumas, dia juga bergabung dengan Ki Nartosabdo dalang kondang dari Semarang, dan Ki Manteb Soedarsono dari Karangpandan Karanganyar Surakarta.

Suryati merupakan sindhen yang tidak mau tinggal diam dan selalu ingin lebih baik dari pesindhen-pesindhen yang ada di Banyumas. Dia juga tidak begitu saja menerima ilmu yang diberikan oleh guru-gurunya, tapi dia selalu mengolah cengkok sindhenan gendhing-gendhing yang dikuasainya maupun yang belum dikuasainya, sehingga ia mampu menampilkan cengkok-cengkok gayanya tanpa



mengubah pola gendhing dan tidak sama dengan cengkok pesindhen-pesindhen yang lain.

Keterbatasan dirinya, yang kurang menguasai baca tulis karena tidak lulus sekolah, membuatnya mengolah cengkok sindhenan dengan kemampuan mendengar atau nguping. Di samping itu Suryati juga belajar sindhenan dari maguru panggung, yaitu mendapatkan pengalaman dipanggung baik yang dilihat, didengar, dan langsung dipraktikannya.

Terkait dengan teknik maupun unsurunsur sindhenan, Suryati tidak pernah memperhatikannya, yang penting baginya adalah dalam menyajikan sindhenan mempunyai kemampuan mengolah suara bantas dan napasnya panjang. Akan tetapi pada saat menjelang pementasan dalam rangka festival dan lomba, ia berusaha untuk mengikuti aturan yang berlaku, diantaranya penguasaan teknik dan unsur-unsur sindhenan yang benar.

Suryati mempunyai kemampuan olah cengkok gendhing prenes, breset (sugih anggit, anthikan, dan sugih bothekan), dan daya kreativitasnya ada pada cengkok spontanitas. Prenes berupa cengkok olahan lompatan nada yang berbelit, pengulangan abon-abon dengan berbagai variasi, dan pengulangan suku kata pada wangsalan merupakan ciri khas Suryati. Ke-prenesan Suryati juga tampak pada saat mengucapkan kata-kata pada teks sindhenan dengan aksen dan intonasi pada cengkokcengkok tertentu, sehingga mampu mengangkat karakter cengkok sindhenan menjadi lebih dinamis. Ada kecenderungan sindhenan Suryati memenuhi semua ruangan.

Kreativitasnya tidak didapat begitu saja, namun disamping dia memiliki bakat keturunan seni dari ayahnya yang seorang dhalang maca dan neneknya yang seorang penari lengger, kebiasaan-kebiasaan melihat pertunjukkan wayang kulit mempunyai pengaruh yang besar, begitu juga dengan adikadiknya yang menjadi penabuh gamelan, serta dukungan suami menjadikan Suryati bisa tampil sebagai pesindhen lebih percaya diri.

#### Catatan Akhir:

<sup>1</sup>Wawancara dengan Soeparno pada tanggal 7 Agustus 2004 di Blater, Purbalingga.

<sup>2</sup>Wawancara dengan Rasito pada tanggal 6 Agustus 2004 di Purwokerto.

<sup>3</sup>Wawancara dengan Rasito pada tanggal 6 Agustus 2004 di Purwokerto.

<sup>4</sup>Wawancara dengan Rasito pada tanggal 6 Agustus 2004 di Purwokerto.

<sup>5</sup>Dalam menyajikan *gendhing* ini Suryati sangat mBanyumasi (dialek, idiolek, dan dalam penguasaan karakter lagu)

<sup>6</sup>Wawancara dengan Manteb Soedarsono pada tanggal 21 Maret 2005 di Karangpandan, Karanganyar.

<sup>7</sup>Wawancara dengan Rasito pada tanggal 6 Agustus 2004 di Purwokerto.

<sup>8</sup>Wawancara dengan Rasito pada tanggal 6 Agustus 2004 di Purwokerto.

<sup>9</sup>Wawancara dengan Rasito pada tanggal 6 Agustus di Purwokerto dan dengan Saguh pada tanggal 1 April 2005 di Sawit, Gombang, Boyolali.

<sup>10</sup>Wawancara dengan Sugino pada tanggal 15 Agustus 2004 di Purwokerto.

<sup>11</sup>Wawancara dengan Rasito pada tanggal 15 Agustus 2004 di Purwokerto.

<sup>12</sup>Wawancara dengan Rasito pada tanggal 6 Agustus 2004 di Purwokerto.

#### Kepustakaan

Agus Sujanto dkk. 1982. *Psikologi Kepribadian*. Jakarta: Aneka Baru.

Budiarti, Muriah. 2008. "Sindhenan Banyumasan." *Keteg* 8 (1). https://doi.org/https://doi.org/10.33153/ keteg.v8i1.619.

Darno. 2006. "Revitalisasi Gending-Gending Banyumasan Dalam Gamelan Calung, Sebuah Tawaran Karya Seni." *Keteg*.

Dewantara, Ki Hadjar. 1967. "Karya Ki Hadjar Dewantara." In *Kebudayaan*. https://doi.org/10.1109/INFCOMW.2009.5072193.

- Hadiati, Chusni, and R. Handoyo. 2020. "Wangsalan as an Indirect Communication Strategy in Banyumasan." In https://doi.org/10.4108/eai.5-8-2019.2289783.
- Hapsari, Kusnila, and Suyoto Suyoto. 2019. "Sindhenan Gendhing Jomplangan Gaya Sujiati Mentir Di Sragen." *Keteg: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi*. https://doi.org/10.33153/keteg.v18i2.2400.
- Irawan, Endah, R.M. Soedarsono, and G.R. Lono L. Simatupang. 2014. "Karakter Musikal Lagu Gedé Kepesindenan Karawitan Sunda." *Resital: Jurnal Seni Pertunjukan* 15 (1): 18–31. https://doi.org/10.24821/resital.v15i1.797.
- James Dananjaja. 1986. Folklor Indonesia. jakarta: Pustaka Grafitipers.
- M. Koderi. 1991. *Banyumas Wisata Dan Budaya*. Purwokerto: CV. Metro Jaya.
- Martopangrawit. 1972. Pengetahuan Karawitan. Surakarta: ASKI.
- Mujito, Wawan Eko. 2014. "Konsep Belajar Menurut Ki Hadjar Dewantara Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Agama Islam." *Pendidikan Agama Islam*.
- R. Supanggah. 1984. "'Pengetahuan Karawitan.'" surakarta.
- − − −. 2005. *Bothekan Karawitan*. surakarta: ISI Press.

- Siswati. 2019. "Cengkok Sindhen Bergaya Pop Sebagai Pendukung Industri Hiburan." *Keteg* 19 (1): 56–65.
- Sudarso. 1999. "Warna Banyumasan, Wetanan, Atau Kulonan Dalam Garap Gendhing Unthuluwuk, Ricik-Ricik, Dan Blendrong Kulon Pada Gamelan Calung." STSI.
- Suharto, S., Totok Sumaryanto, Victor Ganap, and Santosa Santosa. 2016. "Banyumasan Songs As Banyumas People's Character Reflection." Harmonia: Journal of Arts Research and Education. https://doi.org/10.15294/harmonia.v16i1.6460.
- Suraji. 2005. "Sindhenan Gaya Surakarta." STSI Surakarta.
- Suyoto. 2016. "Sukon Wulon Dalam Tembang Macapat: Studi Kasus Tembang Asmarandana." Keteg/: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian Tentang "Bunyi."
- Waridi. 1997. "R.L. Martopangrawit Empu Karawitan Gaya Surakarta Sebuah Biografi." UGM.
- Widyaningsih, Rindha. 2014. "Bahasa Ngapak Dan Mentalitas Orang Banyumas/: Tinjauan Dari Perspektif Filsafat Bahasa Hans-Georg Gadamer." Jurnal Ultiama Humaniora.