Vol. 21., No. 1, Mei 2022, hal. 67-74 ISSN 1412-2065, eISSN 2714-6367

https://jurnal.isi-ska.ac.id/index.php/keteg



# GARAP SINDHÈNAN INGGAH LONTHANG (Versi Martapangrawit dan Mlayawidada)

Ananto Sabdo Aii Institut Seni Indonesia Surakarta anantosabdoaji@yahoo.com

dikirim 06-09-2022; diterima 28-09-2022; diterbitkan 29-09-2022

#### Abstrak

Penelitian ini merupakan hasil komparasi garap sindenan dalam inggah gending Lonthang, dengan menggunakan pendekatan garap oleh Rahayu Supanggah. Dalam penelitian ini dihasilkan bahwa ada dua versi tafsir garap sindenan; yang pertama versi Martapangrawit; sedangkan yang kedua merupakan versi Mlayawidada. Dari kedua versi tersebut dapat ditarik sebuah kesimpulan bahwa seorang pesinden dapat menggarap atau menafsir sebuah balungan dengan tafsir ambah-ambahan sedang dan besar, mengacu pada kasus kedua versi tersebut.

Kata Kunci: garap; sinden; lonthang



This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0

## Abstract

This research is the result of a comparison of working on sindenan in inggah gending Lonthang, using the work approach by Rahayu Supanggah. In this study, it was found that there are two versions of the interpretation of working on sindenan; the first is the Martapangrawit version; while the second is the Malayawidada version. From the two versions, a conclusion can be drawn that a singer can work on or interpret a balungan with medium and large ambah-ambahan interpretations, referring to the case of the two versions.

Keywords: garap; sinden; lontang

#### 1. Pendahuluan

Dunia karawitan Jawa khususnya gaya Surakarta mengenal istilah sindhènan, pesindhèn dan atau sindhèn (Suraji 2005). Sindhèn berasal dari kata "sendhu" dan "ing". Sendhu atau nyendhu mempunyai pengertian memotong atau nyelani. Dalam suatu percakapan, sering orang lain memotong percakapan itu, dan inilah yang dinamakan nyendhu atau nyelani. Kedua kata sendhu dan ing menjadi sendhuing, bergeser menjadi sendhon dan berubah menjadi sindhèn, kesemuanya itu berarti "lagu". Gending merupakan sesuatu yang sangat esensial dalam penyajian karawitan. Esensial karena gending adalah presentasi dari karawitan itu sendiri (Setiawan 2021). Sehubungan dengan sajian karawitan jawa, sindhèn mulai nyindhèn tidak dari awal sajian gending melainkan nyelani saat irama gending sudah dianggap enak disindhèni (Darsono 2008). Sindhènan adalah vokal tunggal yang



keteg@isi-ska.ac.id

dilakukan oleh *pesindhèn*. Sementara *pesindhèn* dimaknai sebagai solois putri dalam karawitan jawa. *Sindhènan* dalam dunia karawitan gaya Surakarta merupakan salah satu faktor yang cukup penting dalam rangka pembentukan karakter sebuah *gêndhing* (Suraji 2005). Pernyataan Suraji tersebut dikuatkan dengan pernyataan Supanggah yang memasukkan *sindhèn* dalam kategori *ricikan* garap (Suyoto 2020; Supanggah 2002).

Sindhènan adalah lagu vokal tunggal dalam karawitan yang disajikan secara melodis dengan mengacu pada kerangka (balungan) gending, baik yang menggunakan wangsalan maupun menggunakan cakepan khusus. Menurut jenisnya sindhènan dibagi menjadi dua kelompok, yaitu: sindhènan umum dan sindhènan khusus (Suyoto 2020; Suyoto, Timbul Haryono 2015; Suyoto 2016). Sindhèn dalam dunia karawitan gaya Surakarta memiliki peranan penting, kedudukan sindhèn dalam karawitan setara dengan ricikan garap ngajeng (Suraji 2005). Ricikan garap dalam karawitan gaya Surakarta selain memiliki tugasnya masing-masing, juga memiliki tanggung jawab yang sama untuk ikut serta dalam membangun karakter gending, oleh karena itu sindhèn harus dapat menafsir atau mengeksekusi sebuah gending yang disajikan, tidak hanya sekedar menata wangsalan tetapi juga berperan dalam membangun karakter gending. Vokal andil dalam membangun estetika karawitan, secara spesifik, sajian vokal mempunyai peranan penting dalam sajian praktik karawitan (N. B. Aji 2021; Purwanto 2012).

Gending gaya Surakarta berdasarkan bentuk dan strukturnya diklasifikasikan menjadi 3, yaitu gending ageng, gending tengahan, dan gending alit. Selain bentuk tersebut Hastanto juga menyebutkan terdapat bentuk gending pamijen dan bentuk khusus (Hastanto 2009). Bentuk gending dapat dicirikan oleh tiga hal; (1) jumlah sabetan balungan, (2) posisi ricikan struktural, (3) lagu. Pengertian lebih khusus mengenai bentuk pada karawitan gaya Surakarta merupakan lagu yang disusun secara terstruktur dalam satu kesatuan musikal yang utuh. Berakhirnya lagu tersebut ditandai dengan satu pukulan gong. Bentuk adalah satu unit gongan, yang besar kecilnya bergantung pada panjang pendeknnya kalimat lagu di dalamnya (A. S. Aji 2020; Waridi 1997). Lonthang menurut bentuk dan strukturnya tergolong dalam gêndhing gêdhé/ageng. Hastanto menjelaskan bahwa gending ageng selalu ditandai dengan sebutan "kethuk kerep" dan "kethuk arang". Gending menurut Martopangrawit adalah susunan nada yang telah memiliki bentuk di mana bentuknya dapat diidentifikasi berdasarkan ricikan struktural dan struktur lagu. Terkait dengan ricikan struktural mengarah pada gending-gending yang telah berbentuk serta dibakukan dalam dunia karawitan (Martopangrawit 1969).

Lonthang, Gendhing kethuk 4 kerep minggah 8 diciptakan pada masa pemerintahan Pakubuwana V (Pradjapangrawit 1990). Dalam Baoesastra Djawa, kata Lonthang mempunyai arti corak lorek bewarna-warni, penjelasan tersebut apabila dikorelasikan dengan kata lonthang dalam konteks gending akan terdapat korelasi yang jelas, arti kata ini akan tampak pada gêndhing Lonthang bagian inggah. Inggah Lonthang mempunyai garap yang kompleks, hal tersebut identik dengan arti kata lonthang yaitu warna-warni.

Nama Lonthang terdapat lebih dari satu gending. Wedhapradangga menuliskan sekurang-kurangnya ada tiga jenis antara lain Lonthang, Lonthangsapu dan Lonthang Kasmaran. Paparan tersebut diperkuat dengan tulisan notasi gending-gending jawa oleh Mlayawidada. Buku notasi Mlayawidada tersebut juga terdapat beberapa jenis Lonthang yaitu, Lonthang gêndhing kêthuk 4 kêrêp minggah 8 laras sléndo pathèt nêm, Lonthang gêndhing kêthuk 4 awis minggah 8 laras pélog pathèt nêm, Lonthang Kasmaran gêndhing kêthuk 4 kêrêp minggah 8 laras sléndo pathèt sanga. Dalam hal ini penulis membahas mengenai Lonthang gêndhing kêthuk 4 kêrêp minggah 8 laras sléndo pathèt nêm.

Gending-gending ageng mayoritas memiliki alur melodi yang sama pada bagian mérong maupun inggah yang terletak di kenong pertama dan kedua, bahkan terdapat gending yang susunan melodi balungannya pada kenong I,II, dan III sama, hal tersebut menjadikan tantangan terutama bagi ricikan garap untuk menyajikan dengan céngkok-céngkok yang berbeda agar tidak membosankan atau njuwarèhi. Gending Lonthang memiliki tingkat kesulitan yang tinggi pada garap sindhènannya, khususnya pada bagian inggah, terdapat kesamaan susunan melodi balungan pada kenong I,II, dan

III, sehingga hal tersebut menuntut seorang pesinden dapat *nyindeni* susunan *balungan* tersebut dengan berbagai variatif dan tangguh yang tepat. Garap *inggah* pada gending *Lonthang* memiliki dua versi, yaitu versi Mlayawidada dan versi Martopangrawit.

Gending Lonthang memiliki struktur gending yang terdiri dari bukå, mérong, umpak inggah, dan inggah. Pada penelitian ini akan fokus membahas sindhènan yang terdapat pada struktur inggah. Inggah merupakan bagian lagu yang digunakan sebagai ajang mempresentasikan ketrampilan garap, oleh sebab itu memiliki watak yang lincah (Martopangrawit 1969). Struktur inggah dapat dikategorikan sebagai berikut; inggah 4, inggah 8, inggah 16. Inggah tidak terdapat istilah kêrêp maupun arang seperti halnya pada mérong, sebab di dalam bentuk inggah jarak pukulan kêthuk selalu sama (Hastanto 2009). Inggah 8 merupakan salah satu bentuk inggah yang di dalam satu gongnya terdiri dari 4 tabuhan kênong, serta pada setiap kalimat lagu kênong terdapat tabuhan kêthuk pada sabetan kedua setiap gåtrånya (Suraji 2001). Terdapat empat versi pada inggah 8, yaitu versi Rondhon, versi Lambangsari, versi Bontit, dan versi campuran (A. S. Aji 2019; Suraji 2001), gending Lonthang termasuk versi Lambangsari. Setiap versi tentunya memiliki skema sindhènan yang berbeda-beda, oleh karena itu seorang pesinden hal pertama yang dilakukan sebelum menyajikan gending khususnya inggah 8 adalah menganalisis susunan melodi balungan gending tersebut masuk dalam versi yang mana, sehingga ketika gending berjalan dapat mengeksekusi melodi balungan dengan benar.

Berikut notasi balungan Lonthang laras sléndro pathet nem:

| Bukå :  |      |                        | .235 | .621 | .66. | 6532 | . 3 . (5)             |
|---------|------|------------------------|------|------|------|------|-----------------------|
| Mérong  |      |                        |      |      |      |      |                       |
| 1.6     | •532 | 25                     | 2353 | 35   | 2353 | 66.1 | 6535                  |
| •555    | 2235 | 2353                   | 2126 | 61   | 2353 | 5653 | 2165                  |
| •555    | 2235 | 2353                   | 2126 | 61   | 2353 | 5653 | 2165 <del>†</del>     |
| 22      | 6165 | <b>1632</b>            | 6165 | 1621 | 6656 | 3532 | . 3.65                |
| ♦ umpak |      |                        |      |      |      |      |                       |
| .2.3    | .1.6 | .2.3                   | .1.6 | .5.3 | .5.3 | .5.2 | • 6 • <del>(</del> 5) |
| Inggah  |      |                        |      |      |      |      |                       |
| .6.5    | .6.5 | ·6·5                   | .2.3 | .5.3 | .5.3 | .5.2 | .6.5                  |
| .6.5    | .6.5 | ·6·5                   | .2.3 | .5.3 | .5.3 | .5.2 | .6.5                  |
| .6.5    | .6.5 | .6.5                   | .2.3 | .5.3 | .5.3 | .5.2 | .6.5                  |
| .2.3    | .1.6 | .2.3                   | .1.6 | .5.3 | .5.3 | .5.2 | . 6 . 5               |
|         |      | (Mlayawidada 1976: 19) |      |      |      |      |                       |

## 2. Metode

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan penelitian berdasarkan asumsi dan diperkuat dengan teori *garap*. Rahayu Supanggah menjelaskan garap sebagai perilaku praktik dalam menyajikan (kesenian) *karawitan* melalui kemampuan tafsir (interprestasi), imajinasi, ketrampilan teknik, memilih vokabuler permainan instrumen/ vokal, dan kreativitas

kesenimanannya. Unsur-unsur dalam *garap* antara lain adalah seperti: ide *garap*, proses *garap* yang terdiri dari; bahan *garap*, peng*garap*, perabot *garap*, sarana *garap*, pertimbangan *garap*, penunjang *garap*, unsur selanjutnya adalah tujuan *garap* dan yang terakhir adalah hasil *garap* (Supanggah 2007; Waridi 2000). Pendekatan garap memungkinkan peneliti untuk mengambil perspektif *garap* gending *Lonthang* dari sudut pandang pelaku seni (*pengrawit*). Hal ini juga diperkuat dengan fakta bahwa peneliti adalah juga seorang *insider karawitan* Jawa.

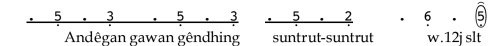
### 3. Pembahasan

Pada dasarnya penerapan sèlèh-sèlèh sindhènan mengacu pada sèlèh berat balungan. Namun pada praktiknya tidak semua penyajian sindhènan sama dengan teba nada balungan. Inggah pada gèndhing Lonthang memiliki garap yang hampir mirip dengan garap inggah Lambangsari, oleh karena itu Sukamso menyebut Lonthang adalah Lambangsari gèdhé (Sukamso, 15 April 2018).

Pada pembahasaan ini, penulis akan mengungkap *inggah Lonthang* dua versi. Versi Mlayawidada menafsir *sindhênan* bedasarkan *garap* dari *balungan* pada *inggah Lonthang* sesuai dengan *balungan* bakunya, yaitu tetap menggunakan *sêlêh agêng*. Berbeda dengan halnya versi Martapangrawit yang menafsirkan *sindhênan* pada bagian *inggah* tersebut menggunakan nada *sedeng* walaupun *sêlêh*nya *agêng*.

Martopangrawit menggarap inggah Lonthang dengan ambah-ambahan sedeng supaya ricikan garap seperti rebab dan gendèr, bisa memunculkan garap céngkok dan wiledannya, serta sinden juga bisa lebih memunculkan céngkok sindhènannya (Suraji, 30 Mei 2018). Hal tersebut sesuai dengan pernyataan Rahayu Supanggah dalam bukunya Bothekan Karawitan II: garap (Supanggah 2009), yaitu dengan adanya perubahan atau penyesuaian terhadap balungan yang baru – terutama bila terjadi perubahan irama – membawa konsekuensi memberi peluang orientasi garap bagi ricikan garap dengan mempertimbangkan susunan balungan yang baru.

Berikut skema sindenan pada bagian inggah Lonthang versi Martopangrawit:



Penjelasan lebih lanjut sebagai berikut.

Pada inggah balungan .6.5 kenong I, II, III. *Laras Sléndo pathêt nêm*.

Abon-abon sèlèh 6, wangsalan 4 tanya sèlèh 5

Abon-abon sèlèh 6, wangsalan 8 tanya sèlèh 5

Abon-abon sèlèh 6, wangsalan 4 jawab sèlèh 5

Wangsalan 8 jawab sèlèh 3

Dadi pu-sa -kaning bang-sa

céngkok ya bapak pada notasi balungan .5.3 pada kenong I, II, III

Céngkok suntrut-suntrut pada balungan .5.2 pada kenong I, II, III

Céngkok Andhegan versi Lambangsari pada kenong I, II, III balungan .6.5

$$5\overline{\phantom{0}36}$$
 6, 6  $1\overline{\phantom{0}2}$   $3\overline{\phantom{0}3}$   $3\overline{\phantom{0}2}$   $12\overline{\phantom{0}2}$  6 6  $165\overline{\phantom{0}5}$   $10\overline{\phantom{0}5}$   $10\overline{\phantom{0}5$ 

Andhegan kenong 4 pada balungan .5.3 .5.3 .5.2 .6.5

Go-nas ga-nes wi - ca - ra - ne 
$$\frac{\overline{3}}{6}$$
 . .

. .  $\underbrace{23}_{\text{An-teng}}$  5 . .  $\underbrace{56}_{\text{1}}$  3 .  $\underbrace{5 \cdot 6}_{\text{1}}$  2  $\underbrace{-3}_{\text{3}}$   $\underbrace{53}_{\text{1}}$  . .

.2 3 5 6 6 6 6 .2 3 5 6 23 12 5 5 1.653 2 suntrut suntrut njekutrut suntrut suntrut mi-re mirat mi - rut

62 2, 2 3 5 6 6 6 5 <u>35</u> 2 1 62 2.165

ba-pak (wangsalan 12 j)

Berikut skema sindenan pada bagian inggah Lonthang versi Mlayawidada:

<u>· 6 · 5 · 6 · 5 · 6 · 5 · 2 · 3</u>
rujak-rujakan rujak-rujakan absl6 w.4jsl5

<u>. 5</u> <u>. 3</u> <u>. 5</u> <u>. 3</u> <u>. 5</u> <u>. 2</u> <u>. 6</u> <u>. 5</u> Ck.y bpk w.12t sl 3 Ck.y bpk w.12j sl 3 suntrut suntrut w.12jsl5

 . 6
 . 5
 . 6
 . 5
 . 6
 . 5
 . 2
 . 3

 ab6
 w.4tsl5
 absl6
 w.8tsl5
 w.4jsl 5

Ck.y bpk w.4t sl 3 Ck.y bpk w.8t sl 3 suntrut suntrut w.12jsl 5

 . 6
 . 5
 . 6
 . 5
 . 6
 . 5
 . 2
 . 3

 rujak-rujakan
 abslé w.8tsl5
 w.4jsl5

<u>. 5 . 3</u> <u>. 5 . 3</u> <u>. 5 . 2</u> <u>. 6 . 5</u>

Ck.y bpk w.4t sl 3 Ck.y bpk w.8t sl 3 suntrut suntrut w.12jsl5.

. 2 <u>. 3</u> . 1 <u>. 6</u> . 2 <u>. 3</u> . 1 <u>. 6</u> w.4jsl6 w.8jsl6

. 5 . 3 . 5 . 3 . 5 . 2 . 6 . 5 w.4tsl3 w.12jsl5

Penjelasan lebih lanjut sebagai berikut.

Inggah pada balungan . 6.5 kenong I, II, III.

Céngkok rujak-rujakan

 $1 \ \underline{236} \ 1 \ 2 \ 2 \ 2 \ 1 \ 3 \ 2 \ 1 \ \underline{216} \ \pmb{6}$ 

Ru-jak kawis bumbune gula sak i - ris

1 2 3 1 1 1 3 2 3 1 6 5

Haywa ti-tis le - la - kon kang wus ti-nu - lis

1 2 3 2 1 13 3.216

Manêman eman eman

Ka-wi pu - tra (Wangsalan 4)

1 2 1 3 2 1 1 2.165

Samberlilen sabeng tir - ta (Wangsalan 8)

Céngkok suntrut-suntrut pada balungan .5.2 pada kenong I dan II

suntrut suntrut njekutrut suntrut suntrut mi - ré mirat mi - rut

Céngkok andhegan versi Lambangsari pada kenong I dan II balungan .6.5

## 4. Kesimpulan

Berdasarkan pembahasaan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa seorang pesinden dapat menafsirkan melodi balungan ageng dengan digarap sedeng maupun ageng, yang mengacu pada garap versi Martapangrawit atau Mlayawidada. Di sini juga memperkuat bahwa sinden merupakan instrumen garap dalam menyajikan gending, sehingga karakter atau rasa gending dapat dicapai dengan saling membangun musikalitas sesuai karakter gending yang ingin ditampilkan.

## Daftar Pustaka

- Aji, Ananto Sabdo. 2019. "Konsep Mandheg Dalam Garap Karawitan Gaya Surakarta." Surakarta: Institut Seni Indonesia Surakarta.
- — . 2020. "Skema Mandheg Dalam Struktur Gendhing Gaya Surakarta." *Keteg : Jurnal Pengetahuan, Penikiran Dan Kajian Tentang "Bunyi"* 20 (1).
- Aji, Nanang Bayu. 2021. "Interpretasi Vokalis Terhadap Frasa Balungan Cengkok Mati." *Keteg: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi* 21 (1): 63–72. https://doi.org/10.33153/keteg.v21i1.3679.
- Darsono. 2008. "Konsep Dasar Sindhenan Dalam Karawitan." *Keteg : Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian Tentang "Bunyi"* 8: 2.
- Hastanto, Sri. 2009. Konsep Pathet Dalam Karawitan Jawa. Surakarta: ISI Press.
- Martopangrawit. 1969. *Pengetahuan Karawitan I.* Surakarta: Dewan Mahasiswa Akademi Seni Karawitan Indonesia.
- Pradjapangrawit, R. Ng. 1990. Serat Sujarah Utawi Riwating Gamelan: Wedhapradangga (Serat Saking Gotek). Surakarta: STSI Surakarta dan The Ford Foundation.
- Purwanto, Joko. 2012. "Beberapa Unsur Pembentuk Estetika Karawitan Jawa Gaya Surakarta." *Gelar: Jurnal Seni Budaya* 10.

- Setiawan, Sigit. 2021. "Karawitan: Analisis Pathet Dan Jalan Sajian Garap Gending Pakeliran." Keteg: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi 21 (1): 23–50. https://doi.org/10.33153/keteg.v21i1.3740.
- Supanggah, Rahayu. 2002. Bothekan Karawitan I. Surakarta: MSPI.
- — . 2007. Bothekan Karawitan II: Garap. Surakarta: ISI Press.
- --- 2009. Bothekan Karawitan II: Garap. Surakarta: ISI Press.
- Suraji. 2001. "Garap Kendang Inggah Kethuk 8 Gendhing-Gendhing Klenengan Gaya Surakarta Sajian Irama Wiled." Surakarta: STSI Surakarta.
- – . 2005. "Sindhenan Gaya Surakarta." Surakarta: Tesis Program Studi Pengkajian Seni Minat Musik STSI Surakarta.
- Suyoto, Timbul Haryono, Sri Hastanto. 2015. "Estetika Bawa Dalam Karawitan Gaya Surakarta." *Resital : Jurnal Seni Pertunjukan* 16 (1): 36–51.
- Suyoto. 2016. "Carem: Puncak Kualitas Bawa Dalam Karawitan Gaya Surakarta." Yogyakarta: UGM.
- — . 2020. "Garap Rujak-Rujakan Dalam Sindhenan Gaya Surakarta." *Resital : Jurnal Seni Pertunjukan* 21: 63–72.
- Waridi. 1997. "R.L Martopangrawit Empu Karawitan Gaya Surakarta Sebuah Biografi." Yogyakarta: UGM.
- --. 2000. "Garap Dalam Karawitan Tradisi: Konsep Dan Realitas Praktik." Surakarta: STSI Surakarta.