
Kêtêg  
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi 

Vol. 25., No. 2, November  2025, hal. 158-180 
ISSN 1412-2065, eISSN  2714-6367 

https://jurnal.isi-ska.ac.id/index.php/keteg  

 

 doi 10.33153/keteg.v25i2.7725  keteg@isiska.ac.id 
158 

 

SISTEM WARISAN BUDAYA TAKBENDA – TANTANGAN PELESTARIAN 
BUDAYA DALAM PERSPEKTIF LINTAS BUDAYA 

 
Marzanna Poplawska 

Institute of Ethnology and Cultural Anthropology, 
University of Warsaw 

ul. Żurawia 4, 00-503 Warsaw, Poland 
mpoplawska@wesleyan.edu; m.poplawska13@uw.edu.pl 

ORCID: http://orcid.org/0000-0002-0734-7758 
 

dikirim 19-09-2025; diterima 28-11-2025; diterbitkan 01-12-2025 
 

Abstrak 
Artikel ini mengkaji lebih dari satu dekade penelitian dan pengamatan mengenai perkembangan 

kebijakan yang berkaitan dengan Warisan Budaya Tak Benda (WBTB) serta dampaknya terhadap 
terminologi, struktur administratif, dan jenis-jenis upaya pelindungan. Pengumpulan data utama, 
termasuk kerja lapangan yang ekstensif, dilakukan antara tahun 2022 hingga 2024. Saya menelitih pengaruh 
Konvensi untuk Pelestarian Warisan Budaya Takbenda (UNESCO 2003) terhadap seni pertunjukan dan 
komunitas lokal di Indonesia dan Polandia. Kedua negara tersebut memberikan contoh konteks sosial yang 
berbeda: yang satu merupakan negara Eropa yang relatif homogen, sedangkan yang lain pascakolonial dan 
sangat beragam. Artikel ini menyajikan temuan dari penelitian saya mengenai beberapa seni pertunjukan 
yang terdaftar oleh UNESCO: angklung dan pencak silat dari Indonesia, serta polonaise dari Polandia. 
Melalui analisis terhadap contoh-contoh tersebut dalam kerangka konteks budaya yang lebih luas, saya 
menunjukkan bagaimana sistem WBTB memengaruhi, atau gagal memengaruhi, status seni pertunjukan 
tradisional, penafsiran terhadap warisan budaya, serta peran budaya yang terus berkembang. 

 
Kata Kunci: Warisan Budaya Tak Benda, kebijakan budaya, musik Indonesia, musik Polandia, seni 
pertunjukan, etnomusikologi, Konvensi UNESCO 2003, pelindungan 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

 

Abstract 
This article examines over a decade of research and observations on the development of policies related to 

Intangible Cultural Heritage (ICH) and their impact on terminology, administrative structures, and types of protective 
measures. The primary data collection, including extensive fieldwork, took place between 2022 and 2024. I explore the 
influence of the UNESCO Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (2003) on performing 
arts and local communities in Indonesia and Poland. The two countries provide distinct examples of different societal 
contexts: one European and relatively homogeneous, the other postcolonial and highly diverse. The article presents 
findings from my research on selected performing arts inscribed on the UNESCO list: Indone-
sia’s angklung and pencak silat, and Poland’s polonaise. Through the analysis of these examples, framed within a 
broader cultural context, I demonstrate how the ICH system affects, or fails to affect, the status of traditional 
performing arts, the interpretations of cultural heritage, and the evolving roles of culture. 

 
Keywords: Intangible Cultural Heritage, cultural policy, Indonesian music, Polish music, performing arts, 
ethnomusicology, UNESCO Convention 2003, safeguarding 

 

pack://file%3a,,root,data,user,0,com.picsel.tgv.app.smartoffice,files,.tmpint,7f15e18a-52bb-4304-bf41-e20af4d784bd.docx/customXml/item1.xml


Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

159 
 

Pendahuluan 
A. WBTB Sebagai Sistem 

Konsep Warisan Budaya Takbenda (WBTB) mulai diperbincangkan dalam ranah akademik 
dan publik pada tahun 2003, dengan diumumkannya Konvensi untuk Perlindungan Warisan 
Budaya Takbenda oleh Organisasi Pendidikan, Ilmu Pengetahuan, dan Kebudayaan Perserikatan 
Bangsa-Bangsa (UNESCO).1 Konvensi ini mendefinisikan Warisan Budaya Takbenda (WBTB) 
sebagai “praktik, representasi, ekspresi, pengetahuan, keterampilan—serta instrumen, benda, 
artefak, dan ruang budaya” yang “diteruskan dari generasi ke generasi” dan “terus-menerus 
diciptakan kembali”.2  Selama 22 tahun terakhir, istilah dan konsep ini semakin sering digunakan, 
hingga akhirnya menjadi istilah kunci dalam diskusi mengenai budaya, pelestarian, dan revitalisasi, 
hampir menggantikan istilah ‘tradisional’. Warisan Budaya Takbenda memang merupakan ‘salah 
satu konsep UNESCO yang paling dipopulerkan’ (Skounti 2017, 74).  Daya tarik universalnya 
tercermin dari jumlah negara yang telah meratifikasi Konvensi ini: pada tahun 2024, 183 dari 195 
anggota. Selain itu, semakin banyaknya aplikasi dan elemen WBTB yang diumumkan setiap tahun 
membuktikan bahwa tujuan utama UNESCO dalam meningkatkan kesadaran global tentang 
pentingnya perlindungan Warisan Budaya Takbenda telah benar-benar tercapai. 

Ahmed Skounti, seorang antropolog sosial dari Maroko dan konsultan UNESCO, mencatat 
bahwa ‘Konvensi 2003 telah melahirkan … sebuah “Sistem Warisan Budaya Takbenda” … : sebuah 
konstelasi aktor, baik di tingkat lokal, nasional, maupun internasional, yang berkontribusi, dengan 
cara yang berbeda, terhadap pelaksanaannya’ (Skounti 2017, 74). Para aktor ini terlibat dalam sistem 
WBTB dengan mempersiapkan aplikasi WBTB, melaksanakan Konvensi, mengorganisir acara, dan 
melakukan tindakan lainnya untuk mempromosikan, melindungi, memanfaatkan, dan 
mengembangkan Warisan Budaya Takbenda. Skounti (2017, 74) menekankan bahwa Konvensi ini 
telah menciptakan ‘sebuah sistem yang luas dan kuat dalam waktu yang sangat singkat.’ Akibatnya, 
para akademisi dan aktivis budaya sering kali dihadapkan, dalam pekerjaan mereka, dengan isu-
isu yang terkait dengan Warisan Budaya Takbenda. Tampaknya diskursus WBTB akan tetap ada, 
terlepas dari keadaan apapun. Seperti yang ditunjukkan oleh penelitian saya, sistem WBTB 
memiliki dampak yang bervariasi, bergantung pada respons dari administrasi daerah, inisiatif 
komunitas, dan sejauh mana kolaborasi antara keduanya. Beberapa kelemahan dalam sistem 
Warisan Budaya Takbenda jelas terlihat, seperti kurangnya kerjasama antara seniman dan 
administrator, pemahaman yang terbatas tentang kualitas dan cara kerja budaya di tingkat 
administrasi lokal, serta infrastruktur dan dukungan yang tidak memadai untuk seniman lokal. 
Mengingat penyebaran sistem WBTB dan kekurangannya, para akademisi dan pemangku 
kepentingan lainnya yang terlibat dalam WBTB harus menangani kelemahan-kelemahan ini dan 
mengeksplorasi cara-cara untuk meningkatkan efektivitasnya dalam melindungi budaya di seluruh 
dunia. 

Sementara Skounti memandang Warisan Budaya Takbenda (WBTB) sebagai sistem hierarkis 
yang melibatkan legislasi dan administrasi, Barbara Kirshenblatt-Gimblett melihatnya sebagai 
produksi budaya (Kirshenblatt-Gimblett 1995; 1998) atau bahkan metakultural, yang ‘memberikan 
kehidupan kedua bagi yang terancam punah atau sudah usang sebagai pameran diri itu sendiri’ 
(Kirshenblatt-Gimblett 2004, 56). Dari perspektifnya, WBTB juga merupakan sebuah ‘industri yang 
“menambah nilai”’. Dia menyamakan proses perlindungan dengan penambahan nilai berupa 
‘keberadaan masa lalu, pameran, perbedaan, dan … kekhasan budaya’, yang ‘berbicara dalam dan 
untuk masa kini’ (Kirshenblatt-Gimblett 1995, 369–70). 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

160 
 

Seperti yang saya tunjukkan di bawah ini, konsep Skounti dan Kirshenblatt-Gimblett 
berguna untuk memahami bagaimana Warisan Budaya Takbenda (WBTB) berfungsi—melalui 
sistem kebijakan multi-level yang dirancang untuk menambah nilai pada praktik tradisional. Untuk 
memperoleh pemahaman yang lebih mendalam dan kritis mengenai dampak WBTB di lapangan, 
saya meninjau implementasi kebijakan UNESCO dan kebijakan nasional serta menganalisis 
beberapa contoh seni pertunjukan yang terpilih. 
 
Metode 
A. Ruang Lingkup dan Tujuan Penelitian 

Dalam proyek penelitian saya yang terbaru (2021–2024), saya fokus pada peran kebijakan 
budaya dan dampak Konvensi UNESCO 2003 tentang Perlindungan Warisan Budaya Takbenda 
terhadap komunitas lokal dan seni pertunjukan (Howard 2006; 2012; Matsumoto dan Norton 2019; 
Poplawska 2014; Popławska 2022; Cardinale 2015).3 Tujuan utama saya adalah untuk menganalisis 
sistem WBTB dari perspektif administrasi dan lokal. Secara khusus, saya bertujuan untuk 
memperoleh wawasan dalam tiga area: dinamika kekuasaan, interpretasi warisan budaya, dan 
metode perlindungan yang diterapkan untuk memastikan kelanjutan WBTB. 

Saya memilih Polandia dan Indonesia untuk beberapa alasan pribadi dan akademis: (1) 
kewarganegaraan Polandia saya dan kenyataan bahwa saya tumbuh di sekitar musik tradisional 
Polandia; (2) bidang spesialisasi etnomusikologi utama saya dalam musik dan tari Indonesia, 
dengan lebih dari 30 tahun keterlibatan, terutama dalam teori dan pertunjukan musik Jawa; dan (3) 
keinginan untuk menggabungkan kedua minat ini dalam satu proyek.  

Saya mempelajari Polandia dan Indonesia sebagai contoh jenis masyarakat yang berbeda: 
satu—Eropa, relatif homogen dan kedua—pascakolonial dan sangat beragam. Memahami 
bagaimana warisan berfungsi dalam masyarakat multikultural sangat berharga, karena Polandia, 
seperti banyak negara Eropa lainnya, semakin menjadi multikultural. Demikian pula, mempelajari 
kasus Indonesia memberikan wawasan tentang kedalaman dan luasnya keterlibatan negara ini 
dengan sistem kebijakan WBTB. Seperti yang akan kita lihat di bawah, bahkan ketika kebijakan 
WBTB diterima dengan antusias, hasilnya untuk pelestarian budaya dan pengembangan seni 
pertunjukan tradisional, paling tidak, campuran, seringkali dibentuk oleh faktor politik dan sosial 
yang kompleks di luar diskursus WBTB. 

Di kedua negara, saya memilih tiga wilayah budaya untuk pemeriksaan lebih mendalam. Di 
Indonesia, wilayah-wilayah tersebut adalah Sumatra, Jawa, dan Kalimantan; di Polandia, 
wilayahnya adalah Kashubia (Cassubia/Kaszuby), Greater Poland (Wielkopolska), dan Podlasie. 
Saya mengeksplorasi contoh-contoh seni pertunjukan terpilih yang telah terdaftar dalam daftar 
UNESCO dan daftar nasional. Selain itu saya memeriksa wilayah-wilayah yang memiliki sedikit 
atau tidak ada seni pertunjukan yang terdaftar sebagain WBTB, serta menyelidiki alasan di balik 
status quo ini.4 

Saya mengumpulkan data kualitatif untuk penelitian ini melalui wawancara dan 
percakapan dengan anggota administrasi budaya nasional dan lokal, aktivis budaya, akademisi, dan 
seniman; analisis artikel berita dan dokumen kebijakan terkait WBTB; pengamatan terhadap 
pertunjukan dan festival; serta dengan melakukan dua proyek etnomusikologi terapan (applied 
ethnomusicology). Proyek-proyek ini sangat signifikan bagi saya karena memungkinkan saya untuk 
‘memberikan kembali’ kepada komunitas-komunitas yang saya bekerja sama dengannya dan 
menjembatani secara aktif dua budaya yang saya pelajari. 
 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

161 
 

B. Pendekatan Analitis Terhadap WBTB: Sistem, Ekologi, dan Wilayah   
Saya telah memeriksa sistem WBTB sebagai entitas yang terstruktur, dengan berbagai 

tingkat pengambilan keputusan dan aktivitas. Sementara Skounti (2017) membedakan tiga tingkat 
pembentukan dan implementasi kebijakan—internasional, nasional, dan lokal—saya 
menambahkan tingkat regional atau propinsi. Dalam kasus Indonesia, sebuah negara yang luas 
dengan 280 juta penduduk dan lebih dari 600 kelompok budaya—di mana orang Jawa merupakan 
40% dari populasi—perbedaan ini sangat penting untuk tujuan analitis. Selain itu, tingkat tambahan 
ini lebih selaras dengan struktur administrasi dan komposisi sosial Indonesia. Perbedaan ini penting 
karena pembagian administratif berkaitan dengan perbedaan signifikan dalam upaya perlindungan 
yang dilakukan di berbagai wilayah, propinsi, dan lokalitas. 

Di Polandia, wilayah budaya umumnya sejalan dengan unit administratif yang dikenal 
sebagai voivodeship/propinsi (terdapat 16 propinsi sejak 1999), yang dalam beberapa hal sesuai 
dengan wilayah sejarah dan etnografi dengan karakteristik dan latar belakang yang berbeda. Faktor-
faktor ini memiliki pengaruh besar terhadap isu-isu WBTB. Polandia, yang merupakan negara yang 
lebih kecil dan lebih homogen (dengan sekitar 38 juta penduduk, 95% di antaranya adalah orang 
Polandia), memiliki proses pendaftaran nasional yang lebih sederhana. Aplikasi diajukan langsung 
ke Dewan Warisan Nasional (Narodowy Instytut Dziedzictwa—NID/National Heritage Board), 
sebuah lembaga negara yang berada di bawah pengawasan Menteri Kebudayaan dan Warisan 
Nasional. Meskipun proses aplikasi itu sendiri tidak melibatkan administrasi regional, perbedaan 
masih dapat diamati antara wilayah-wilayah: mereka yang memiliki identitas budaya yang lebih 
kuat cenderung lebih aktif dalam ranah WBTB.  

Kasus Indonesia dan Polandia menunjukkan sejauh mana dampak sistem WBTB terhadap 
administrasi nasional dan menyoroti perbedaan persepsi terhadap budaya dan perannya. 

Saat menganalisis dampak Konvensi UNESCO terhadap seni pertunjukan tradisional, saya 
sebagian menggunakan perspektif ekologis (Schippers and Grant 2016), yang memandang seni 
sebagai bagian dari ekosistem yang lebih besar, yang dipengaruhi oleh berbagai faktor, termasuk 
globalisasi, politik, perubahan pola hidup sosial dan individu, dan sebagainya. Selain itu, perspektif 
ini diperkuat oleh ide umum Konvensi UNESCO, yang mendukung pembangunan berkelanjutan 
(sustainable development), dengan memperlakukan WBTB sebagai ‘jaminan’ dari pembangunan 
tersebut (Curtis dkk. 2017; Schreiber 2017). Sebagaimana yang dicatat oleh Kirshenblatt-Gimblett, 
kelangsungan WBTB membutuhkan perhatian tidak hanya terhadap artefak, tetapi yang paling 
penting, terhadap ‘individu, serta seluruh habitus dan habitat mereka, yang dipahami sebagai ruang 
hidup dan dunia sosial mereka’ (Kirshenblatt-Gimblett 2004, 54).  

Pendekatan ini juga tercermin dalam kebijakan budaya Indonesia, yang menekankan peran 
sosial budaya. Budaya dipandang sebagai bagian dari ekosistem kompleks di mana semua elemen 
saling terkait dan saling mempengaruhi. Secara ideal, Kementerian Kebudayaan melihat 
pekerjaannya sebagai kolaborasi dengan kementerian lainnya, seperti Kementerian Pertanian, 
Lingkungan Hidup, atau Kehutanan.5 

Pada bagian pertama makalah ini, saya membahas peran administrasi nasional dan lokal 
dalam membentuk politik budaya, termasuk daftar WBTB nasional dan berbagai program 
pemerintah yang mempromosikan WBTB. Pada bagian kedua, saya akan menyoroti dampak dari 
sistem WBTB melalui contoh-contoh terpilih seni pertunjukan. 
 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

162 
 

Pembahasan 
A. WBTB Sebagai Sistem 

1) Daftar WBTB: UNESCO dan Nasional   
Salah satu hasil utama dari Konvensi UNESCO adalah pembuatan daftar WBTB. Ada tiga 

daftar tersebut: Daftar Representatif Warisan Budaya Takbenda Manusia (Representative List of the 
Intangible Cultural Heritage of Humanity), Daftar Warisan Budaya Takbenda yang Memerlukan 
Perlindungan Mendesak (List of Intangible Cultural Heritage in Need of Urgent Safeguarding), dan 
Daftar Praktik Perlindungan yang Baik (Register of Good Safeguarding Practices). Kirshenblatt-
Gimblett (2004, 55–56)menyebut daftar-daftar WBTB sebagai ‘artefak metakultural,’ mencatat 
bahwa beberapa pihak yang terlibat dalam inisiatif warisan takbenda berharap “untuk hasil budaya 
[yaitu, ‘tindakan yang langsung mendukung reproduksi budaya lokal’]” daripada hasil 
metakultural. Memang, daftar-daftar tersebut merupakan hasil yang sangat ‘nyata’ dari pengakuan 
‘warisan takbenda,’ yang didahului oleh penelitian, studi, penulisan, dan pencatatan. Kirshenblatt-
Gimblett bahkan lebih blak-blakan dengan mengatakan bahwa ‘[w]arisan dunia adalah pertama 
dan terutama sebuah daftar’ (Kirshenblatt-Gimblett 2004, 57). Namun, pada tingkat lokal dan 
pribadi, WBTB juga dapat menciptakan pertemuan berharga, seperti yang akan saya tunjukkan 
melalui proyek etnomusikologi terapan saya. 

Sejak 2008, Indonesia telah memasukkan total 16 elemen budaya (termasuk sembilan jenis 
seni pertunjukan) ke dalam daftar UNESCO.6 Tiga belas elemen berada di Daftar Representatif 
Warisan Budaya Takbenda Manusia (tiga di antaranya terdaftar sebagai warisan bersama dengan 
negara lain), tiga berada di Daftar Warisan Budaya Takbenda yang Memerlukan Perlindungan 
Mendesak, dan satu berada di Daftar Praktik Perlindungan yang Baik. Pada Desember 2024, tiga 
elemen budaya ditambahkan ke daftar-daftar tersebut. 

Daftar nasional menampilkan jauh lebih banyak elemen budaya daripada yang terdaftar di 
daftar UNESCO. Faktanya, di Indonesia, terdapat ratusan seni dan tradisi yang telah terdaftar. 
Berbeda dengan banyak negara lain, Indonesia mempertahankan dua daftar nasional: daftar entri 
yang tercatat (Pencatatan) dan daftar entri yang ditentukan atau tercatat (Penetapan), yang terakhir 
lebih resmi atau final. Daftar tercatat mencakup 11.711 elemen, sementara daftar yang ditentukan 
berisi 1.728 elemen. 

Hingga Januari 2025, Polandia memiliki enam elemen budaya yang terdaftar di daftar 
UNESCO, tiga di antaranya adalah warisan bersama. Hingga saat ini, hanya satu elemen, polonaise, 
yang diklasifikasikan dalam kategori seni pertunjukan. 

Daftar nasional Polandia mencakup 108 elemen, dengan entri pertama terdaftar pada tahun 
2014.7 Banyak elemen ini dapat dikategorikan dalam seni pertunjukan, dengan penekanan kuat pada 
musik rakyat dan tradisional. Daftar ini mencakup berbagai alat musik, seperti empat jenis bagpipe 
dan sebuah dulcimer yang dipalu, serta tarian nasional Polandia (sekelompok lima tarian), tarian 
polonaise, pemukulan drum waktu Paskah, dan berbagai adat yang melibatkan musik dan tarian, 
termasuk perayaan karnaval, dan tradisi pernikahan, semuanya berasal dari berbagai daerah. 
Hanya sedikit elemen budaya mewakili tradisi musik perkotaan, seperti musik carillon dan 
kelompok musik tiup logam para penambang batu bara di Silesia (wilayah di Polandia selatan). 
 

2) Legislasi WBTB di Indonesia: Penerapan Regional yang Beragam 
Legislasi merupakan komponen penting dalam mengevaluasi dampak Konvensi UNESCO. 

Kebijakan WBTB yang dikembangkan oleh UNESCO sangat memengaruhi kebijakan WBTB di 
tingkat nasional (Akagawa dan Smith 2018; Baumann 1991; Howard 2012; Poplawska 2020; Stefano 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

163 
 

dan Davis 2016).8 Pemerintah menciptakan instrumen hukum, undang-undang, dan program untuk 
melindungi warisan budaya sesuai dengan Konvensi, yang kemudian diterapkan di tingkat regional 
dan lokal. 

Kasus Indonesia memberikan perspektif penting dalam menilai pendekatan kebijakan top-
down dalam mendefinisikan, melestarikan, dan membentuk budaya. Hal ini tidak hanya berkaitan 
dengan metode penerapan, tetapi juga dengan dinamika kekuasaan yang lebih dalam antara 
pemerintah pusat, daerah, dan lokal.   

 Pentingnya kebijakan budaya bagi seni pertunjukan di Indonesia telah diteliti secara 
mendalam (Acciaioli 1985; Anderson 1998; Aragon 2000; 2012; Aragon dan Leach 2008; McGraw 
2013; Miller 2015; Yampolsky 1995). Politik budaya selalu menjadi bagian penting dalam 
pemerintahan, mulai dari tahun-tahun awal Republik Indonesia setelah Perang Dunia II (bahkan 
sebelumnya), melalui era Orde Baru dari 1966 hingga 1998, hingga masa kini. Berbagai aspek 
budaya tradisional telah dimanfaatkan dalam pembentukan identitas Indonesia modern. Seni 
pertunjukan sendiri memiliki makna khusus sebagai praktik budaya dan ekspresi identitas, serta 
menjadi bagian sentral dalam proses sosial-budaya di Republik Indonesia.  Dalam beberapa tahun 
terakhir, budaya semakin menjadi prioritas nasional di Indonesia. Fokus terhadap budaya 
ditunjukkan melalui dokumen negara seperti Undang-Undang No. 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan 
Kebudayaan dan dokumen pendukungnya yang dikenal sebagai Pokok Pikiran Kebudayaan Daerah, 
serta Peraturan Pemerintah No. 56 Tahun 2022 tentang Kekayaan Intelektual Komunal (2022). Sebagai 
hasil dari dokumen-dokumen nasional ini, pemerintah daerah dan lokal terdorong untuk 
merumuskan implementasi dari undang-undang tersebut, terutama Undang-Undang tentang 
Pemajuan Kebudayaan tahun 2017. 

Seperti yang saya tunjukkan di bawah ini, pemerintah Indonesia telah secara komprehensif 
mengintegrasikan Konvensi UNESCO ke dalam berbagai aspek struktur kebijakan budaya. Namun, 
wawancara saya dengan para administrator budaya dan aktivis di Indonesia mengungkapkan 
bahwa hasil—bahkan alasan di balik implementasi legislasi itu—tidak seragam di semua konteks. 
Dalam beberapa kasus, pengaruh legislasi/kebijakan budaya dan sistem WBTB terhadap seni 
pertunjukan lokal serta kehidupan komunitas tradisional sangat besar, sementara dalam kasus lain 
dampaknya minim. Banyak dari narasumber tidak merasakan dampak yang signifikan atau 
perbedaan yang nyata setelah suatu bentuk seni tertentu didaftarkan. Mereka sering menyebut 
acara-acara besar yang didukung pemerintah (misalnya festival), namun setelah acara tersebut 
berakhir, tidak banyak tindak lanjut yang terjadi. 

Selain itu, di tingkat pemerintahan yang lebih rendah, penetapan WBTB dalam daftar 
nasional dan UNESCO sering kali dipandang sebagai cara yang diperlukan untuk ‘melindungi’ 
budaya lokal Indonesia dari ‘klaim’ kepemilikan oleh kelompok atau negara lain, seperti yang 
terlihat dalam perselisihan antara Indonesia dan Malaysia. 

Di tingkat regional/daerah, proses implementasi bervariasi, sebagian karena dinamika 
legislasi yang lebih luas di Indonesia. Undang-Undang Otonomi Daerah tahun 1999, yang secara 
resmi diberlakukan pada tahun 2001, memberikan kebebasan lebih besar bagi pemerintah daerah 
dalam menjalankan operasionalnya.9 Pada tahun 2023, di Sumatra, ada otoritas propinsi yang masih 
membahas perumusan dokumen propinsi berdasarkan undang-undang tahun 2017, dengan 
mengadakan pertemuan untuk membahas pelaksanaan, cakupan, serta peran pemerintah daerah 
dan lokal. Diskusi ini dilakukan melalui konsultasi dengan para aktivis budaya lokal, administrator, 
akademisi, dan seniman, serta melibatkan perwakilan dari Kementerian Kebudayaan. 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

164 
 

Selain perbedaan dalam implementasi regional, adopsi legislasi WBTB juga bergantung pada 
sikap spesifik terhadap budaya dan elemen-elemennya, yang bervariasi di setiap daerah. Misalnya, 
di beberapa kabupaten, angklung (lihat studi kasus 1 di bawah) mendapat dukungan kuat, 
sementara di daerah lain dukungannya sedang, dan di beberapa tempat sama sekali tidak ada minat 
(wawancara dengan Satya, 2023).  Khususnya di tingkat lokal, pencatatan dan pendataan elemen 
budaya sering kali menjadi perhatian utama, karena hal ini memberikan bukti nyata dari pekerjaan 
yang telah terdokumentasi untuk keperluan evaluasi administratif.      

Bagaimana kita dapat memahami perbedaan-perbedaan ini? Penelitian saya menunjukkan 
tiga faktor utama: (1) peran dominan negara Indonesia dalam bernegosiasi dengan UNESCO dan 
membentuk narasi budaya warisan untuk seluruh negeri; (2) struktur administratif yang 
mengendalikan proses pencatatan WBTB baik dalam daftar nasional maupun UNESCO; dan (3) 
perancangan berbagai penghargaan dan program yang melegitimasi serta mendanai aktivitas 
budaya yang sesuai dengan agenda Warisan Budaya Takbenda UNESCO.  Ketiga faktor ini juga 
menjadi ciri khas sistem WBTB di Polandia. Setelah membahas masing-masing faktor, saya akan 
merefleksikan bagaimana struktur kebijakan multi-level ini menciptakan dampak yang signifikan 
di tingkat lokal, khususnya munculnya dinamika kompetitif dalam politik perbedaan budaya. 

 
a) Dinamika Kekuasaan 

Peran administrasi nasional dan lokal dalam membentuk kebijakan budaya serta 
implementasinya sangat signifikan. Struktur administratif di Indonesia sangat hierarkis, dengan 
kebijakan yang disaring melalui berbagai tingkat. 

Berdasarkan wawancara dan percakapan yang saya lakukan dengan administrator dan 
aktivis budaya di tiga wilayah di Indonesia, penelitian saya menunjukkan bahwa otoritas utama 
atas Warisan Budaya Takbenda di Indonesia berada di tangan negara dan pemerintahannya (situasi 
serupa juga ada di Polandia). Keputusan mengenai elemen-elemen mana yang dipromosikan ke 
tingkat UNESCO sepenuhnya berada di tangan administrasi nasional. Di tingkat lokal, inisiatif dan 
pengambilan keputusan sering kali berada di tangan otoritas provinsi; namun, tingkat administrasi 
yang lebih rendah (seperti kabupaten) juga terlibat. Dalam beberapa kasus, inisiatif datang dari 
organisasi atau individu lokal. 

 
b) Struktur Administratif 

Warisan Budaya Takbenda terintegrasi ke dalam struktur administratif Kementerian 
Kebudayaan, yang, hingga musim gugur 2024, beroperasi dengan nama Direktorat Jenderal 
Kebudayaan.10 Direktorat ini dibagi menjadi lima unit, dua di antaranya terkait langsung dengan 
WBTB: pertama, Direktorat Pelindungan Kebudayaan dan kedua, Direktorat Pengembangan dan 
Pemanfaatan Kebudayaan. Nama-nama unit ini mencerminkan tindakan yang dilakukan 
pemerintah dalam memenuhi kewajibannya di bawah Konvensi UNESCO. Pembagian ini 
menggambarkan bahwa Konvensi memiliki dampak signifikan pada cara pemerintah memandang 
dan mendekati budaya.11 

Pemerintah Indonesia menjalankan peran perlindungan, pengembangan, dan pemanfaatan 
budaya secara saling bergantung di tingkat nasional, regional, dan lokal. Direktorat Pelindungan 
Kebudayaan mengelola proses pencatatan untuk daftar nasional dan UNESCO. Sebuah badan 
penasihat meninjau aplikasi dan merekomendasikan elemen budaya mana yang harus dicatat, 
sehingga memainkan peran kunci dalam mendefinisikan WBTB dalam konteks nasional Indonesia 
dan dalam ranah budaya global. Ini terjadi karena elemen budaya tertentu harus terlebih dahulu 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

165 
 

terdaftar di tingkat nasional sebelum dapat diusulkan di tingkat UNESCO. Direktorat 
Pengembangan dan Pemanfaatan Kebudayaan bertanggung jawab untuk mengawasi elemen 
budaya yang telah terdaftar. 

Di tingkat lokal atau sub-nasional, di provinsi dan kabupaten, departemen kebudayaan 
sering digabungkan dengan unit-unit lain, seperti pendidikan, pariwisata, olahraga, urusan 
pemuda, dan ekonomi kreatif. Situasinya bervariasi secara signifikan dan, sampai batas tertentu, 
mencerminkan perubahan di tingkat nasional, di mana kebudayaan sebelumnya digabungkan 
dengan sektor lain. Jarang sekali departemen kebudayaan beroperasi secara independen. Semakin 
banyak unit yang digabungkan dalam satu departemen, semakin sedikit fokus dan pendanaan yang 
diterima oleh kebudayaan. Akibatnya, mendapatkan pendanaan untuk kebudayaan di tingkat lokal 
tetap menjadi salah satu tantangan utama untuk WBTB di Indonesia (begitu juga di Polandia). 

Di bawah pengawasan langsung Kementerian Kebudayaan terdapat unit-unit teknis yang 
dikenal sebagai Balai Pelestarian Kebudayaan (BPK). Unit-unit ini bertanggung jawab untuk 
pelestarian cagar budaya dan yang disebut sebagai objek pemajuan kebudayaan, yang mencakup 
berbagai bidang WBTB.12 Staf BPK sebelumnya melakukan penelitian dan mempromosikan WBTB 
bersama dengan budaya material,13 namun, setelah perubahan dalam administrasi nasional dan 
lembaga negara, peran mereka kini terbatas pada pengawasan, pemberian saran, dan konsultasi 
terkait langkah-langkah perlindungan dalam ranah kebudayaan. 

 
c) Program dan Penghargaan Pemerintah/Kementerian 

Selain mempertahankan daftar nasional WBTB, Kementerian Kebudayaan mempengaruhi 
pelaksanaan WBTB di lapangan melalui tiga cara lainnya. Pertama, kementerian ini membiayai 
berbagai program yang mempromosikan WBTB dalam berbagai bentuk. Pada saat penelitian saya, 
Direktorat Jenderal Kebudayaan dipimpin oleh Hilmar Farid, yang secara luas dianggap sebagai 
direktur paling efektif dalam sejarah departemen kebudayaan Republik Indonesia. Hal ini sebagian 
besar disebabkan oleh visi yang jelas dari Farid mengenai misi dan tujuan Direktorat yang ia pimpin. 

Program kementerian Farid yang paling penting adalah Dana Indonesiana, yang didasarkan 
pada Dana Abadi Kebudayaan. Tujuan dari program ini adalah untuk memfasilitasi dan 
mendukung berbagai kegiatan budaya, baik untuk individu maupun organisasi. Program ini 
bertujuan untuk meningkatkan infrastruktur kebudayaan, memperkuat industri kreatif lokal, dan 
mempromosikan pertukaran budaya baik di dalam Indonesia maupun secara global.14 Program ini 
dimulai pada tahun 2020 dan menawarkan dukungan finansial serta institusional untuk lembaga 
budaya, penciptaan karya inovatif, pemberian beasiswa budaya, dan dukungan penelitian budaya.15 

Waktu yang akan menentukan apakah program-program ini akan terus berkembang dan 
memastikan keberadaan yang berkelanjutan dalam politik kebudayaan Indonesia. 

Kedua, inisiatif pemerintah juga mencakup program-program yang memberikan 
kesempatan kepada para seniman untuk mengajar di sekolah dasar dan menengah. Salah satu 
program tersebut, yang dianggap dapat meningkatkan prospek WBTB, adalah Gerakan Seniman 
Masuk Sekolah, yang dijalankan bekerja sama dengan Kementerian Pendidikan. Program ini 
ditawarkan untuk waktu terbatas, biasanya satu semester di sekolah tertentu, dan memprioritaskan 
seniman-guru yang proaktif, familiar dengan sistem, memiliki pengalaman mengajar, atau dapat 
berkolaborasi dengan mereka yang membantu tugas aplikasi dan administratif. Sifat program yang 
jangka pendek dan terbatas membuat menjaga keberlanjutan menjadi tantangan yang signifikan. 

Akhirnya, tindakan di tingkat negara membentuk agenda Warisan Budaya Takbenda di 
Indonesia melalui skema penghargaan budaya dari Kementerian, yang diberikan dalam sembilan 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

166 
 

kategori berbeda. Salah satu kategori tersebut adalah Maestro Seni Tradisi. Penghargaan budaya ini 
diberikan oleh Menteri kepada individu yang dengan tekun dan gigih mengabdikan diri pada seni 
yang langka atau hampir punah serta mewariskan keahliannya kepada generasi muda. Para 
penerima penghargaan ini berusia di atas 60 tahun dan telah aktif di bidangnya selama setidaknya 
35 tahun.16 Istilah maestro, yang didefinisikan sebagai ‘tokoh terkemuka’, dapat dipandang sebagai 
konsep dari dunia Barat, yang umumnya merujuk pada seorang konduktor, komponis, atau pemain 
musik klasik. Istilah ini dapat dianggap sebagai padanan dari istilah Jawa Kuno empu, yang 
merupakan gelar kehormatan yang terutama diberikan kepada para seniman. Seperti yang diamati 
oleh Endo Suanda, seorang etnomusikolog senior Indonesia, istilah maestro memang digunakan di 
Jawa, tetapi penerapannya kurang jelas di wilayah lain (wawancara dengan Suanda, 2023). Di 
daerah-daerah tersebut, seniman umumnya tidak dianggap sebagai profesional karena mereka 
tidak mencari nafkah dari seni mereka. Selain itu, banyak yang menjalankan kesenian mereka dalam 
konteks ritual komunal, sering kali mengambil peran yang mirip dengan ‘dukun’, atau mereka juga 
bekerja sebagai petani. 

Dalam pendistribusian dana dan pendaftaran unsur budaya, Kementerian Kebudayaan 
berupaya untuk bersikap seegaliter mungkin. Namun, karena keterbatasan dana, ada pelamar yang 
mungkin tidak menerima dukungan hanya karena seseorang dari daerah mereka sudah 
mendapatkannya. Oleh karena itu, keunggulan bukan satu-satunya kriteria yang dipertimbangkan.  
Aplikasi untuk penghargaan Maestro Seni Tradisi diajukan langsung ke Kementerian Kebudayaan, 
bukan melalui administrasi lokal (kabupaten dan propinsi). Mirip dengan proses pendaftaran seni 
sebagai WBTB, formulir ini bisa cukup rumit, sehingga para pelaku seni—terutama yang sudah 
senior—sering kali membutuhkan bantuan dalam mengisinya. 

Secara umum, pemerintah nasional melihat dirinya sebagai fasilitator dan sesekali sebagai 
pemberi dukungan, dengan mensponsori atau ikut mendanai berbagai acara, termasuk festival. Hal 
ini menunjukkan bahwa perlindungan dan kelangsungan budaya dipandang sebagai tanggung 
jawab komunitas.  Namun, komunitas sering kali menekankan bahwa mereka tidak memiliki alat 
atau sumber daya yang diperlukan untuk menjalankan tugas tersebut. Akibatnya, harapan akan 
dukungan dan tanggung jawab dalam melestarikan serta mengembangkan budaya sering kali 
berbeda secara signifikan di antara para pemangku kepentingan/aktor yang terlibat, termasuk 
pemerintah (baik nasional maupun lokal), seniman, komunitas, akademisi, dan politisi. 

 
3) Menciptakan perbedaan dan persaingan 

Kebutuhan untuk mendaftarkan unsur budaya sebagai ‘representasi’ setiap kabupaten 
terkadang mendorong upaya yang melelahkan untuk mengidentifikasi perbedaan. Misalnya, jika 
suatu unsur budaya dari kabupaten A sudah terdaftar, kabupaten B didorong untuk mendaftarkan 
sesuatu yang berbeda atau mencari ciri khas dari unsur yang sudah terdaftar, dengan menekankan 
keunikannya di wilayah mereka. Akibatnya, perbedaan menjadi prioritas, sementara persamaan 
sering kali terabaikan.  Selain itu, persyaratan untuk tergolong dalam suatu wilayah budaya tertentu 
menyulitkan pengakomodasian ‘zona abu-abu’—yaitu daerah perbatasan atau zona transisi—
dalam sistem ini. Kenyataan bahwa batas budaya tidak selalu sejalan dengan batas administratif 
sering kali diabaikan. 

Penekanan pada pendaftaran unsur budaya menciptakan persaingan antara kabupaten dan 
daerah, di mana setiap tingkat administrasi mendapat tekanan dari tingkat di atasnya. Akibatnya, 
motivasi utama di tingkat provinsi atau administrasi yang lebih rendah bukanlah kepedulian yang 
tulus terhadap warisan budaya dan perlindungannya, melainkan sekadar pemenuhan kewajiban 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

167 
 

administratif.  Dalam beberapa hal, persaingan ini justru dihasilkan oleh pihak administrasi itu 
sendiri melalui penggunaan statistik dan perbandingan jumlah unsur budaya yang terdaftar di 
berbagai provinsi di Indonesia. 
 

 
Gambar 1. Distribusi nasional WBTB di Indonesia berdasarkan propinsi. 

(Sumber: Kementrian Kebudayaan) 
 

Persaingan juga memiliki kelemahan lain, yang berasal dari kekurangan dalam pemahaman 
tentang Konvensi UNESCO serta sifat mendasar dari budaya, terutama budaya takbenda. Masalah 
ini dapat diatasi melalui pendidikan yang tepat dan promosi nilai-nilai Konvensi, seperti saling 
pengertian dan penghormatan terhadap seni dan budaya satu sama lain. Namun, kegiatan 
sosialisasi yang diselenggarakan oleh Kementerian untuk memperkenalkan Konvensi kepada 
komunitas dan administrasi lokal tampaknya masih belum memadai. Selain itu, rotasi pegawai 
yang sering terjadi di tingkat administrasi lokal sering kali membuat upaya tersebut kurang efektif. 

Etnomusikolog Endo Suanda, yang mengamati secara dekat perkembangan kebijakan WBTB 
pada tahap awal baik di tingkat nasional maupun global, sangat kritis terhadap kebijakan WBTB 
dan Konvensi UNESCO sendiri (Kurin 2004; Grant 2012).17 Menurutnya, kebijakan ini memiliki 
sedikit nilai praktis, kurang berdampak nyata, dan secara keseluruhan lebih banyak membawa 
kerugian daripada keuntungan. Seperti yang ia katakan, ‘kita memperjuangkan sesuatu yang tidak 
berdampak, yang tidak berguna,’ sambil membandingkannya dengan Jepang yang memberikan 
dukungan konkret untuk melestarikan dan melindungi WBTB mereka.  Namun, dalam beberapa 
tahun terakhir, terdapat tanda-tanda perubahan. Sejak 2020, dengan diperkenalkannya Dana 
Indonesiana, Kementerian Kebudayaan mulai memberikan dukungan dana melalui hibah bersaing 
untuk berbagai inisiatif budaya (lihat bagian di atas). Meskipun demikian, kebutuhan akan 
dukungan yang lebih besar masih mendesak, terutama di tingkat propinsi dan kabupaten atau kota. 
 
B. Tradisi, Popularitas, Modernitas: Tiga Studi Kasus Warisan Budaya Takbenda 

Pada bagian berikut, saya menyajikan tiga studi kasus seni pertunjukan dari Indonesia dan 
Polandia yang telah terdaftar dalam daftar UNESCO. Studi kasus ini menyoroti tantangan dalam 
melestarikan praktik budaya dalam bentuk tradisional, terutama seiring dengan meningkatnya 
popularitas di arus utama yang sebagian disebabkan oleh pengakuan dari UNESCO. Studi ini 
mengungkap ketegangan yang kompleks antara, di satu sisi, keberhasilan inisiatif kebijakan global 
dan nasional, dan di sisi lain, berbagai dampak dari inisiatif tersebut di tingkat lokal dan komunitas. 

 
 
 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

168 
 

1) Studi kasus 1: Angklung di Bandung dan Jawa Barat (WBTB 2010) 
Angklung adalah alat musik tradisional Indonesia yang melodis dan terbuat dari bambu. Ia 

paling terkenal di wilayah Jawa Barat, di mana berbagai versi alat musik ini berada. Beberapa di 
antaranya sudah terdaftar dalam daftar nasional. Selain versi tradisional, ada juga versi diatonik 
yang diciptakan oleh Pak Daeng Soetinga pada tahun 1938. Angklung diatonik ini mendapatkan 
pengakuan luas, terutama melalui upaya Saung Angklung Udjo, sebuah studio musik terkenal di 
Bandung (juga dikenal sebagai Sanggar Udjo). Di studio ini, angklung biasanya dimainkan dalam 
sebuah ansambel besar atau orkestra. Saung Angklung Udjo tetap menjadi lembaga paling 
terkemuka untuk angklung, baik di Indonesia maupun di dunia internasional. 

Set angklung pentatonik tradisional pada umumnya memiliki ukuran yang bervariasi. 
Sedangkan angklung diatonik, yang biasa dipraktikkan di sekolah-sekolah di seluruh Jawa Barat, 
jauh lebih besar. Terdapat set kecil dan besar, dengan set besar yang sering digunakan dalam 
konteks pendidikan. Perbedaan utama antara keduanya terletak pada jumlah potongan yang ada 
dalam setiap set. Sebuah ansambel angklung terdiri dari angklung melodi (seringkali sebanyak 30 
potong), angklung pengiring (angklung akor, yang memberikan nada akor), dan alat musik seperti 
gambang atau marimba. 

Pencantuman angklung Indonesia dalam daftar UNESCO pada tahun 2010 telah 
memberikan dampak yang mendalam pada berbagai aspek kehidupan musik, pendidikan, dan 
sosial di Bandung, ibu kota Jawa Barat, serta di seluruh wilayah dan internasional. Dulu merupakan 
alat musik yang tidak terlalu dikenal, angklung kini telah mendapatkan pengakuan luas, menjadi 
bagian integral dari lanskap budaya di Jawa Barat. Kesadaran dan minat publik terhadap alat musik 
ini telah berkembang pesat, dengan keberadaannya kini diakui dan dirayakan secara luas. 

Pertama-tama, pemerintah mengeluarkan instruksi yang mewajibkan semua sekolah di Jawa 
Barat untuk memiliki set alat musik angklung.18 Mandat ini menciptakan permintaan untuk guru 
yang dapat melatih siswa, yang mengarah pada pendirian program studi di Institut Seni dan 
Budaya Indonesia (ISBI, sebelumnya STSI) pada tahun 2012, dengan nama Angklung dan Musik 
Bambu. Sebagai hasilnya, muncul pasar pekerjaan baru untuk guru dan instruktur angklung. 
Angklung juga telah menjadi bagian integral dari kurikulum muatan lokal, ditawarkan sebagai 
kegiatan ekstrakurikuler di sekolah dasar, menengah dan atas. Berbagai acara angklung 
diselenggarakan, terutama untuk anak-anak sekolah, yang dengan antusias berpartisipasi karena 
mereka diberi kesempatan untuk tampil di panggung dan mengikuti festival. 

Pencantuman angklung dan upaya untuk mempopulerkannya telah memicu munculnya 
berbagai lomba angklung, mirip dengan lomba pembacaan Al-Qur’an yang dipelajari oleh Anne 
Rasmussen (2010). Lomba-lomba ini diselenggarakan oleh berbagai pihak, termasuk pemerintah 
daerah, sekolah, dan berbagai asosiasi. Selain lomba, berbagai workshop juga diselenggarakan, 
mencakup segala hal mulai dari cara memainkan hingga mengatur musik angklung. Mahasiswa 
ISBI semakin memperluas jangkauan angklung, terutama angklung diatonik, dengan kembali ke 
komunitas mereka dan mengajarkannya di sana. 

Pada Mei 2022, Bandung secara resmi dinyatakan sebagai Kota Angklung, mengadopsi alat 
musik ini sebagai simbol musiknya. Pengakuan ini sangat beralasan, karena Daeng Sutigna, 
pencipta angklung diatonik, meskipun asalnya dari Garut, menghabiskan sebagian besar hidupnya 
di Bandung setelah pindah ke sana pada tahun 1950-an. Setiap tahun, ulang tahun deklarasi ini 
diperingati dengan berbagai acara yang berhubungan dengan angklung. 

Faktor lain yang secara signifikan meningkatkan visibilitas angklung adalah 
penyelenggaraan acara permainan massal yang bertujuan untuk memecahkan rekor Guinness 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

169 
 

(Guinness World Records). Pertunjukan massal ini menyerupai flash mob dalam kemampuannya 
menarik perhatian dan menciptakan rasa kejutan. Namun, dampak jangka panjang dari acara 
semacam ini masih sulit untuk dinilai. Apakah mereka dapat memupuk minat yang berkelanjutan 
terhadap angklung, atau hanya momen hiburan yang sesaat? 

Salah satu hasil signifikan dari pencantuman angklung dalam daftar UNESCO adalah 
pendirian Asosiasi Penggiat Angklung Indonesia pada tahun 2021. Asosiasi ini dipimpin oleh Sam 
Udjo, putra Udjo Ngalagena, pendiri Saung Angklung Udjo (1966). Organisasi ini menyatukan 
pemain angklung, instruktur, pembuat alat musik, guru, dan penggemar. Berbasis di Bandung, 
asosiasi ini telah mendapatkan dana hibah selama tiga tahun dari Kementerian Kebudayaan (2022) 
untuk mendukung pelestarian tradisi angklung. Dana tersebut akan membantu perbaikan alat 
musik, pembudidayaan bambu yang tepat, dan memastikan kelanjutan pembuatan alat musik, 
terutama karena beberapa pengrajin angklung terkenal telah meninggal dunia. Asosiasi ini juga 
sedang bekerja untuk mendokumentasikan praktik angklung tradisional di desa adat. 

Penetapan angklung sebagai WBTB secara signifikan meningkatkan daya tarik 
internasionalnya. Sam Udjo telah tampil, mengajar, dan memimpin workshop angklung di berbagai 
negara, termasuk Amerika Serikat, Swiss (Jenewa), Prancis (Paris), Slovakia, Belanda, Jepang, Korea, 
Malaysia, dan Filipina. Kegiatan-kegiatan ini umumnya didukung dan diselenggarakan melalui 
program yang didanai oleh kedutaan besar Indonesia di masing-masing negara tersebut. 

Visibilitas dan popularitas angklung dalam arus utama budaya Jawa Barat telah 
menghasilkan beberapa adaptasi modern yang menarik dari alat musik tradisional ini, yang kini 
mendominasi dunia angklung. Salah satu inovasi tersebut adalah musik arumba, di mana alat musik 
angklung digantungkan daripada dipegang di tangan. Dalam pengaturan ini, alat musik dimainkan 
oleh hanya satu atau dua pemain. Konfigurasi ini juga memasukkan dua alat musik gambang atau 
marimba, bersama dengan bass (baik menggunakan alat musik bambu besar atau bass guitar yang 
lebih umum) serta drum/kendang atau drum set. 

Perkembangan lain yang mencolok adalah angklung toel, di mana alat musik digantung 
terbalik pada rangka setinggi pinggang dan dimainkan dengan menyentuh setiap alat musik, sering 
kali disamakan dengan cara memainkan piano. Secara umum, angklung pak Daeng (atau padaeng) 
telah memperoleh popularitas lebih besar dibandingkan jenis angklung lainnya, karena 
menggunakan skala diatonik Barat. Adaptasi ini memungkinkan penyertaan alat musik non-
tradisional dan penampilan lagu-lagu klasik Eropa serta lagu-lagu populer, bersama dengan 
komposisi-komposisi Indonesia. 

Dalam perkembangan modern ini, terlihat pergeseran yang signifikan: angklung semakin 
menjadi alat musik untuk pertunjukan individu daripada kolektif, yang menonjolkan keterampilan 
individu dengan cara yang mirip dengan musik seni Barat. Pergeseran ini menimbulkan 
kekhawatiran bagi Sam Udjo (2023), yang dalam wawancara kami menekankan nilai-nilai komunal 
unik yang melekat pada tradisi angklung. Seperti yang dicatat dalam berkas UNESCO, ‘[k]arena 
sifat kolaboratif dari musik angklung, bermain music ini mendorong kerjasama dan saling 
menghormati di antara para pemain, serta disiplin, tanggung jawab, konsentrasi, pengembangan 
imajinasi dan memori, serta perasaan artistik dan musikal.19 Nilai-nilai tradisional ini, seperti yang 
ditekankan oleh Sam Udjo, harus dipertahankan. 

Kita mungkin bisa mempertanyakan masa depan angklung tradisional, yang pada awalnya 
terkait dengan kegiatan komunal seperti perayaan pertanian, di era di mana lahan pertanian dan 
masyarakat adat terus menyusut. Meskipun bentuk angklung tradisional yang tercantum dalam 
daftar UNESCO,20 pada kenyataanya, versi modern yang semakin mendapatkan pengakuan dan 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

170 
 

popularitas. 
 

2) Studi kasus 2: pencak silat (WBTB 2019) 
Menurut pencatatan UNESCO, tradisi pencak silat digambarkan sebagai ‘sekelompok seni 

bela diri dengan banyak kesamaan’.21 Pencak silat merupakan seni yang bersifat pan-Indonesia 
sekaligus global.22 Seni bela diri ini memiliki makna khusus di wilayah Sumatra Barat 
(Minangkabau) dan Jawa Barat (Sunda). Di Sumatra Barat, pencak silat, atau silek, umumnya hadir 
dalam dua bentuk: kompetitif dan tradisional. Silat kompetitif dipraktikkan untuk kejuaraan lokal, 
regional, dan nasional, sedangkan silat tradisional sangat erat kaitannya dengan upacara dan ritual 
lokal, berperan sebagai media utama dalam menanamkan nilai-nilai sosial dan tata krama. Dalam 
pengajaran silek tradisional di Sumatra Barat, penekanan diberikan pada etika. Praktiknya lebih 
berfokus pada membangun hubungan sosial daripada pertarungan, dengan menghormati lawan 
dan orang yang lebih tua sebagai nilai utama. 

Banyak teknik silek mengutamakan penghindaran dari konfrontasi langsung; para praktisi 
melakukan gerakan mereka dari jarak tertentu tanpa kontak fisik. Alih-alih menangkis serangan, 
mereka lebih fokus pada menghindari, mencegat, dan mengalihkan pukulan atau tendangan. 
Pendekatan ini mencerminkan dinamika musyawarah di tingkat desa, yang sering dilakukan 
melalui pertukaran pidato dan tanggapan secara berirama. Seperti dalam silek, tujuannya bukan 
untuk secara terbuka menentang pembicara sebelumnya, tetapi secara halus mengarahkan ulang 
argumennya. Pertukaran kata-kata ini dikenal sebagai silek lidah.23 

Diakui sebagai warisan nasional dan global, pencak silat menjadi sumber identitas dan 
kebanggaan nasional bagi masyarakat Indonesia (Edy Utama, komunikasi pribadi 2024). Meskipun 
telah mendapatkan pengakuan melalui pencatatannya dalam daftar nasional dan UNESCO, serta 
meskipun silat tradisional masih diwariskan dalam bentuk aslinya—terutama di desa-desa dan 
secara eksklusif oleh laki-laki—banyak praktisi yang mengkhawatirkan masa depannya. 
Berkurangnya minat generasi muda terhadap budaya tradisional menjadi tantangan utama (Edy 
Utama, komunikasi pribadi 2024). Keberlanjutan praktik silat tradisional sebagian besar disebabkan 
oleh keterikatannya yang kuat dengan struktur sosial dan agama. Para guru silat sering kali 
merupakan tokoh masyarakat atau pemimpin agama, yang semakin mengakar dalam kehidupan 
lokal. Seperti yang diungkapkan oleh salah satu narasumber saya, jika silat hilang, maka salah satu 
elemen penting dari identitas Minangkabau juga akan lenyap (wawancara dengan Hendri, 2023). 

Sebaliknya, pencak silat dalam bentuk kompetitif dan olahraga menikmati popularitas yang 
luas.24 Seni bela diri ini lebih sering dipraktikkan di daerah perkotaan, di mana baik laki-laki 
maupun perempuan dapat menerima pelatihan formal di studio khusus (sanggar).  Di lingkungan 
perkotaan, silat sering menjadi dasar bagi tari kontemporer. Banyak seni pertunjukan tradisional 
yang mengadaptasi gerakan silat, seperti randai—teater tradisional yang menggabungkan musik, 
nyanyian, tarian, dan drama—serta berbagai tarian tradisional lainnya. Salah satu contoh tari yang 
terinspirasi dari pencak silat adalah tari rantak, yang diciptakan pada tahun 1977 oleh koreografer 
Minangkabau, Gusmiati Suid.      

Perbedaan antara silat tradisional dan pencak silat mencerminkan ketegangan yang lebih 
luas antara keberlanjutan dan popularitas interpretasi modern dari WBTB di Sumatra Barat dan 
daerah lain di Indonesia. Meskipun tradisi Minangkabau terus berkembang dan beradaptasi secara 
dinamis dalam lanskap budaya Indonesia, beberapa jenis musik tradisional menghadapi ancaman 
kepunahan.  Seperti yang dicatat oleh seorang etnomusikolog yang berbasis di Padang, dalam 10 
hingga 20 tahun ke depan, mungkin hanya nama dan benda-benda yang tersisa (wawancara dengan 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

171 
 

Wimbrayardi, 2023). Sebagai contoh, beberapa jenis biola/rabab, seperti rabab pariaman dan rabab 
baduwi, telah menghilang karena kurangnya praktisi, setelah para pemain terakhirnya meninggal 
dunia. Sementara itu, seni rabab pasisir masih bertahan terutama karena mampu memberikan 
penghasilan bagi para pemainnya. Namun, minat generasi muda yang semakin berkurang 
disebabkan oleh beberapa faktor, termasuk daya tarik teknologi baru, pengaruh tren musik asing, 
serta sistem pendidikan yang umumnya kurang memberi perhatian pada seni tradisional. 

Seperti angklung, pencak silat hadir dalam bentuk modern dan tradisional, dengan versi 
modern yang lebih banyak dipraktikkan. Namun, terdapat perbedaan signifikan antara keduanya. 
Pencak silat tidak mengalami tingkat intervensi pemerintah yang sama seperti angklung, 
kemungkinan karena daya tarik komersial silat kompetitif yang sudah meluas, sebagaimana 
dibuktikan oleh banyaknya kompetisi yang diadakan di seluruh Indonesia.  Selain itu, sementara 
angklung telah tercatat dalam daftar UNESCO selama 15 tahun, pencak silat baru memperoleh 
pengakuan ini selama lima tahun. Perbedaan utama lainnya terletak pada lingkungan tempat 
praktiknya. Pencak silat lebih umum dipraktikkan di lingkungan informal, seperti sanggar, 
sedangkan angklung lebih sering diajarkan di sekolah, di mana anak-anak belajar dan menampilkan 
keterampilan mereka di atas panggung dalam kompetisi dan festival. 

Di mana kedua kasus ini bertemu adalah pada pergeseran signifikan dalam konteks 
tradisional mereka. Kedua seni ini mencerminkan tren yang lebih luas yang dihadapi oleh banyak 
praktik tradisional, yang seiring dengan perubahan gaya hidup, secara bertahap mulai ditinggalkan. 
Tren ini juga terlihat di Polandia, di mana, meskipun terdapat upaya dari para aktivis budaya dan 
pencatatan WBTB, tren tersebut belum berhasil dibalik atau dihentikan. 

Pada Desember 2024, bekerja sama dengan Museum Asia Pasifik di Warsawa, saya 
mengadakan pameran fotografi karya Edy Utama, seorang jurnalis, fotografer, dan aktivis budaya 
yang pernah bekerja sama dengan saya selama penelitian di Sumatra Barat pada tahun 2023. 
Gagasan untuk pameran ini muncul dari pertemuan serta berbagai diskusi mendalam yang kami 
bagikan saat itu.  Setahun kemudian, pada peringatan 5 tahun pencatatan pencak silat dalam daftar 
UNESCO, konsep ini akhirnya terwujud berkat pendanaan dari Kementerian Kebudayaan 
Indonesia serta dukungan dari beberapa institusi. Selain Museum Asia Pasifik, institusi yang terlibat 
meliputi Universitas Warsawa, Kedutaan Besar Indonesia di Warsawa, dan Kedutaan Besar 
Polandia di Jakarta. 

Proyek ini membuat saya semakin menyadari kekuatan dan kendali besar yang dimiliki 
negara atas budaya, penyebarannya, dan promosinya, serta betapa sedikitnya pengaruh yang 
dimiliki para ilmuwan dan aktivis budaya dibandingkan dengan itu. Proses untuk mendapatkan 
pendanaan, visa, dan melakukan persiapan yang diperlukan terkadang sangat melelahkan, 
terhambat oleh berbagai faktor eksternal. Meskipun kami sudah berusaha sebaik mungkin, seorang 
praktisi senior tradisional silek Minangkabau sayangnya tidak dapat hadir. Meskipun ada beberapa 
alasan untuk hal ini, sangat menyedihkan bahwa seorang anggota maszarakat adat, yang kami 
harapkan untuk dihormati melalui presentasi internasional ini, pada akhirnya dikecualikan. 
Meskipun ada beberapa dukungan untuk menavigasi sistem yang kompleks, kami akhirnya gagal. 
Meskipun demikian, acara ini tetap memfasilitasi pertukaran lintas budaya yang berharga. 
 

3) Studi kasus 3: polonaise (WBTB 2023) 
Elemen budaya dalam daftar nasional Polandia sebagian besar diklasifikasikan sebagai seni 

rakyat atau seni tradisional. Di antara elemen-elemen tersebut adalah musik carillon, grup musik 
tiup tambang batu bara di Silesia, dan juga polonez (polonaise), yang saat ini merupakan satu-satunya 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

172 
 

seni pertunjukan Polandia yang terdaftar di daftar UNESCO. 
Polonaise adalah tarian kelompok di mana peserta membentuk pasangan dan bergerak dalam 

prosesi upacara, melakukan serangkaian gerakan yang rumit. Tarian ini dianggap sebagai tarian 
bersejarah dan tarian istana, serta tarian rakyat dan tarian kontemporer. Di Polandia, polonaise 
diakui sebagai salah satu dari lima tarian nasional yang, terutama selama periode pemisahan, 
memainkan peran penting dalam mempertahankan identitas nasional Polandia (Nowak 2016).25 
Polonaise mendapatkan popularitas luas di istana-istana Eropa pada abad kedelapan belas, di mana 
tarian ini dikenal sebagai polonaise.26 Dikenal dengan tempo sedang dalam waktu tiga perempat, 
tarian ini menampilkan gerakan yang anggun dan langkah-langkah yang terhormat. Pola dan figur 
khusus dari polonaise ditentukan secara ketat oleh Dewan Ahli Kementerian Kebudayaan. 

Seperti yang dinyatakan dalam penulisan UNESCO, polonaise ‘memperingati momen 
penting dalam kehidupan keluarga dan komunitas dan melambangkan kerja sama, rekonsiliasi, dan 
kesetaraan’; itu juga ‘mempromosikan persatuan, solidaritas, dan dialog’, karena tarian ini ditarikan 
oleh ‘orang-orang dari segala usia dan latar belakang’.27 Deskripsi ini menyoroti nilai-nilai yang 
dijunjung oleh UNESCO, menggambarkan kekuatan dan pengaruh visinya terhadap Warisan 
Budaya Takbenda. Polonaise dipertunjukkan dalam berbagai perayaan dan pertemuan sosial, 
seperti ‘prom balls’ (pesta sebelum ujian2 terakhir waktu SMA) di lembaga pendidikan pernikahan, 
perayaan Tahun Baru, dan pesta karnaval. Praktik ini diteruskan melalui kelompok tari (rakyat) 
amatir, keluarga, dan anak muda. 

Romana Agnel, seorang penari, koreografer, sejarawan seni, dan pengajar, memainkan 
peran penting dalam mempromosikan polonaise sebagai persiapan untuk aplikasi UNESCO. Dia 
adalah direktur dari Balet Istana Cracovia Danza, kelompok tari professional, satu-satunya di 
Polandia, yang berfungsi sebagai lembaga budaya kota Kraków/Cracow. Agnel mewakili berbagai 
komunitas yang berkontribusi pada pendaftaran polonaise di UNESCO, termasuk para penari, 
koreografer, instruktur, anak muda, dan masyarakat Polandia secara lebih luas. Lingkup luas dari 
para kontributor menghadirkan tantangan, terutama dalam menyusun daftar dukungan dan 
mengorganisir pertemuan para pemilik/penyimpan elemen budaya tersebut.  

Agnel berpendapat bahwa polonaise adalah fenomena budaya yang luas dengan tempat 
yang signifikan dalam sejarah budaya Eropa. Dia menyoroti berbagai bentuk tarian ini dan 
koreografi-koreografinya yang beragam. Namun, di Polandia, polonaise umumnya dianggap 
sebagai tarian rakyat, yang dipertunjukkan oleh banyak ansambel lagu dan tarian folklorik di 
negara tersebut.28 Agnel dan ansambelnya menampilkan hingga 22 jenis polonaise yang berbeda, 
sebagian besar di antaranya adalah tarian istana dan tarian bersejarah. 

Ketika ditanya apa yang mendefinisikan tarian sebagai polonaise, Agnel menjelaskan 
beberapa ciri khas utama: sifatnya yang arak-arakan (processional), pengaturan hierarkis pasangan,29 
formasi yang melingkar dan berseluk, serta penekanan pada presentasi. Dia juga menyoroti 
pentingnya etiket, termasuk saling menghormati dan perhatian terhadap pasangan (terutama 
wanita), yang disampaikan melalui berbagai isyarat, serta signifikansi sosial secara keseluruhan dari 
tarian ini.30 

Kasus polonaise sangat khas, bukan hanya karena keberadaannya yang meluas di seluruh 
Polandia, tetapi juga karena pengakuannya sebagai salah satu tarian yang mendefinisikan bangsa 
tersebut. Selama proses aplikasi, kata sifat ‘nasional’ dihilangkan, karena diyakini bahwa elemen 
budaya yang memiliki label ‘nasional’ memiliki peluang kecil untuk sukses. Ini adalah contoh jelas 
bagaimana agenda UNESCO membentuk aplikasi WBTB di tingkat nasional dan memengaruhi 
narasi budaya. Meskipun polonaise awalnya terdaftar bersama empat tarian nasional lainnya dalam 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

173 
 

daftar nasional, akhirnya ia terdaftar secara terpisah untuk memungkinkan pemerintah Polandia 
mengajukannya secara individu ke UNESCO. Selain itu, meskipun secara luas dianggap sebagai 
tarian nasional oleh para praktisi kontemporer, polonaise akhirnya dipresentasikan sebagai ‘tarian 
tradisional Polandia’, yang mewakili hanya satu aspek dari identitasnya yang diakui secara 
nasional. 

Mirip dengan situasi di Indonesia, otoritas untuk mengendalikan narasi yang lebih luas dan 
menentukan urutan aplikasi terletak di tingkat nasional. Banyak pihak yang terlibat dalam aplikasi 
polonaise tidak diperbarui secara konsisten mengenai kemajuan pengajuan polonaise. Meskipun 
aplikasi tersebut awalnya dimaksudkan untuk diajukan pada tahun 2021, pengajuan baru dilakukan 
pada tahun 2023. Polonaise didahului oleh ‘Tradisi Karpet Bunga untuk Prosesi Corpus Christi’ 
(2021). Seseorang bisa berspekulasi bahwa urutan aplikasi ini dipengaruhi oleh prioritas pemerintah 
pada saat itu, yang mencerminkan fokus kepemimpinan konservatif yang lebih besar pada faktor-
faktor keagamaan. 

Pada tahun yang mengarah ke pendaftaran polonaise, berbagai kegiatan diselenggarakan, 
dan lingkaran tari serta lembaga budaya di seluruh Polandia digerakkan untuk mengadakan acara 
yang merayakan polonaise. Gelombang antusiasme ini mencapai puncaknya dengan kebanggaan 
yang besar ketika polonaise secara resmi terdaftar. Seperti yang diamati oleh Romana Agnel, baik 
polonaise itu sendiri maupun tindakan menarinya diangkat statusnya. Persiapan untuk aplikasi dan 
pendaftaran yang kemudian dilakukan mendapat liputan luas di surat kabar dan outlet berita 
online, menghasilkan paparan publik yang signifikan. Polonaise semakin antusias dipertunjukkan 
di acara ‘prom ball’ SMA, dengan berbagai macam figur tarian dan koreografi yang lebih rumit, 
sebagian berkat video instruksional yang dibagikan di YouTube oleh Institut Musik dan Tari 
Nasional serta Pusat Kebudayaan Nasional. YouTube dipenuhi dengan video-video acara tersebut, 
yang semakin menyebarkan popularitas tarian ini. 

Pada September 2024, bekerja sama dengan Kedutaan Besar Polandia di Jakarta, saya 
mengadakan delapan presentasi-workshop tari dan lagu polonaise untuk masyarakat umum dan 
mahasiswa universitas di empat kota di Sumatra dan Jawa. Proyek etnomusikologi terapan (applied 
ethnomusicology) ini terbukti menjadi pengalaman yang memperkaya. Ini berhasil tidak hanya dalam 
mempromosikan polonaise dan budaya Polandia, tetapi yang lebih penting, dalam menunjukkan 
kekuatan pemersatu dari budaya. Workshop-workshop ini memfasilitasi interaksi dan pertukaran 
yang bermakna, misalnya, salah satu sesi di Medan, Sumatra Utara, dimulai dengan penampilan 
singkat tari kolaboratif Batak.31 Workshop-workshop ini menumbuhkan apresiasi, saling 
memperkaya, dan kesempatan untuk membentuk hubungan yang langgeng dan lebih dekat. 
Pendaftaran polonaise di tingkat UNESCO memainkan peran penting dalam mewujudkan acara ini. 
Hal ini mencerminkan gagasan Kirshenblatt-Gimblett bahwa elemen budaya yang terdaftar di 
UNESCO ‘ditempatkan dalam hubungan dengan mahakarya lainnya’, memposisikan mereka 
dalam konteks yang lebih luas (Kirshenblatt-Gimblett 2004, 57). Banyak orang Indonesia yang akrab 
dengan daftar UNESCO dan mengenali elemen budaya seperti wayang, batik, dan tari saman dari 
daerah Aceh di Sumatra utara, yang menciptakan konteks bermakna bagi workshop-workshop ini. 
 
Kesimpulan 
Pemikiran penutup 

Menilai dampak sistem Warisan Budaya Takbenda bisa menjadi usaha yang menantang. 
Sementara jumlah elemen budaya yang terdaftar terus meningkat, dan sistem WBTB berkembang 
baik secara global maupun nasional, ‘[p]ada saat yang sama, sebagian besar elemen mungkin berada 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

174 
 

di luar sistem global ini, menjalani kehidupan mereka sendiri’ (Skounti 2017, 70). Beberapa dari 
elemen tersebut bahkan memiliki ‘kehidupan mereka sendiri’ meskipun sudah terdaftar. 

Konvensi UENSCO memperkenalkan pergeseran signifikan dalam terminologi, dengan 
mengubah apa yang dulunya disebut ‘tradisional’ menjadi ‘warisan’. Saat ini, literatur ilmiah dan 
wacana publik banyak berfokus pada konsep warisan. Istilah ini telah meluas, sering kali mencakup 
perspektif ‘modern’ dan digunakan secara strategis untuk menarik pendanaan. Bahkan, istilah ini 
memengaruhi naskah-naskah wayang kulit Jawa. Lebih jauh lagi, bahasa dalam Konvensi UNESCO 
telah memberikan dampak yang mendalam pada struktur administratif di Indonesia dan Polandia. 

Salah satu tujuan utama dari Konvensi ini adalah untuk meningkatkan kesadaran dan 
memupuk apresiasi terhadap WBTB, yang sebagian besar telah tercapai. Kirshenblatt-Gimblett 
berpendapat bahwa ‘UNESCO menaruh kepercayaan besar’—atau, menurut beberapa kritikus, 
‘terlalu banyak kepercayaan’—pada ‘kekuatan pemberian nilai untuk mendorong revitalisasi’ 
(Kirshenblatt-Gimblett 2004, 57). Meskipun WBTB pada awalnya menerima perhatian dan 
pengakuan, visibilitas tersebut sering kali bersifat sementara. Setelah acara perayaan 
diselenggarakan, tanggung jawab untuk mempertahankan tradisi ini biasanya jatuh ke komunitas 
lokal, yang sering kali kekurangan dana yang diperlukan. Dibutuhkan individu yang terampil, yang 
paham akan kebijakan dan peluang, untuk mendapatkan sponsor dan menyelenggarakan festival 
budaya. Sayangnya, upaya untuk mempromosikan WBTB—atau untuk menggunakannya sebagai 
platform untuk promosi diri—kadang gagal untuk tetap setia pada bentuk seni aslinya. Sebagai 
contoh, setelah pantun (puisi tradisional Indonesia) terdaftar di daftar UNESCO, banyak pejabat 
pemerintah, termasuk yang di tingkat lokal, memasukkan pantun ke dalam pidato mereka. Namun, 
sering kali hal ini tidak dilakukan dengan benar, menggunakan kata-kata dari dialek Jakarta yang 
bukan bagian dari bahasa lokal, sehingga menyimpang dari bentuk aslinya. 

Pengenalan Konvensi dan pembentukan sistem yang rumit tak terhindarkan menyebabkan 
peningkatan birokrasi. Proses aplikasi untuk daftar nasional maupun UNESCO sangat kompleks, 
sering kali tidak jelas, memakan waktu, dan menuntut. Proses ini bisa memakan waktu banyak dan 
membebani pihak-pihak yang terlibat. Banyak seniman yang tidak menyadari kemungkinan untuk 
mendaftar, sementara yang lain mempertanyakan apakah upaya yang diperlukan untuk mendaftar 
sejenis seni ke dalam daftar itu sebanding. Beberapa bertanya-tanya tentang manfaat konkret dari 
pengakuan semacam itu, karena bagi banyak orang, kebanggaan semata memiliki tradisi di daftar 
tersebut tampaknya tidak cukup sebagai insentif. Harapan dari berbagai kelompok yang terlibat 
dengan WBTB—seperti akademisi, pejabat pemerintah, seniman, aktivis budaya, dan pendidik—
sangat bervariasi. Setelah suatu elemen budaya terdaftar, ada kewajiban untuk melaporkan 
statusnya setiap beberapa tahun, yang mengarah pada peningkatan prosedur birokratis. Risiko dari 
hal ini adalah fokus pada pelaporan birokratis bisa mengalihkan energi dan perhatian dari upaya 
untuk mengatasi tantangan nyata yang dihadapi oleh komunitas dan pelestarian tradisi mereka. 

Seiring waktu, ada kemungkinan bahwa prioritas pendanaan dapat bergeser menuju seni 
yang sudah terdaftar sebagai WBTB, seperti yang disarankan oleh para administrator, yang bisa 
menimbulkan tantangan.32 Saat ini, kebijakan WBTB tampaknya tidak memberikan dampak 
substansial pada dunia akademik Indonesia, karena sebagian besar akademisi tidak fokus atau 
terlibat dalam penelitian WBTB, berbeda dengan di Polandia (Adamowski dan Smyk 2013; 
Brzezińska 2016; Schreiber 2017). Tuntutan untuk menyelaraskan dengan wilayah budaya tertentu 
membuat tradisi yang berada di zona abu-abu atau di perbatasan sulit untuk diintegrasikan ke 
dalam sistem. 

 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

175 
 

Beberapa peneliti dan seniman percaya bahwa kelangsungan seni tradisional bergantung 
pada inovasi dan kolaborasi lintas-etnis di Indonesia. Contoh utama dari hal ini adalah evolusi 
musik angklung. Beberapa seniman muda sedang bereksperimen dengan menyesuaikan tradisi 
lokal dengan selera kontemporer dengan menciptakan genre yang sesuai dengan dunia musik 
internasional atau bahkan musik populer. Seperti yang diungkapkan oleh salah satu narasumber 
saya, musik tradisional hanya dapat bertahan melalui inovasi, seiring dengan kemajuan budaya 
global. Penciptaan musik baru yang berakar pada tradisi tampaknya sangat penting untuk 
melibatkan generasi muda, yang semakin tertarik pada teknologi baru. 

Nilai yang diberikan pada modernitas dan segala penawarannya sangat tertanam dalam 
masyarakat Indonesia. Seperti yang disorot oleh ilmuwan politik, ‘Proses nasionalisme Indonesia 
telah dicirikan oleh kaitannya dengan konsep modernitas dan pembangunan ekonomi, bukan 
dengan etnisitas atau sejarah bersama warga negara’ (Aragon 2000, 38). Penurunan nilai yang 
diberikan pada tradisi, yang telah lama dianggap usang, adalah salah satu faktor utama yang 
berkontribusi pada status quo saat ini.33 Politik WBTB yang relatif baru tidak dapat dengan cepat 
membalikkan pola pikir yang telah lama berada. Meskipun seni tradisional telah dimasukkan dalam 
kurikulum sekolah, seni tersebut hanya ditawarkan sebagai kegiatan ekstrakurikuler, yang tidak 
cukup untuk mendidik kaum muda mengenai nilai-nilai budaya tradisional atau menumbuhkan 
apresiasi sejati terhadapnya. Dalam kelas-kelas ini, siswa hanya diberikan pengenalan singkat 
tentang bahasa dan/atau seni tradisional, tanpa pemahaman yang lebih dalam. Seperti yang disorot 
oleh salah satu narasumber saya, meskipun batik adalah simbol nasional Indonesia, yang 
diperingati dengan Hari Batik Nasional34 dan kewajiban bagi pegawai negeri untuk mengenakan 
batik setiap hari Jumat, maknanya tetaplah dangkal. Sebagian besar orang tidak tahu banyak atau 
bahkan tidak tahu sama sekali tentang makna mendalam pola batik atau filosofi yang mendasarinya 
(wawancara dengan Kuncoro, 2023). 

Meskipun ada kategori warisan bersama dalam daftar UNESCO, baik di Indonesia maupun 
Polandia, ada pandangan bahwa pendaftaran secara independen lebih diinginkan. Kategori warisan 
bersama sering dipandang sebagai pilihan cadangan, karena ada aturan bahwa setiap negara hanya 
bisa mengusulkan satu elemen budaya setiap dua tahun, sementara warisan bersama bisa diajukan 
setiap tahun. Alih-alih mendorong rasa solidaritas, pendaftaran WBTB terkadang justru dapat 
memicu konflik dan memperkuat sentimen nasional, baik di tingkat lokal maupun internasional.35 
Hal ini bisa merusak inti dari Konvensi, yang menyebabkan kategori WBTB menjadi lebih eksklusif 
daripada inklusif (UNESCO 2003).36 

Di antara aspek positif dari kebijakan WBTB adalah meningkatnya kesadaran akan peran 
penting yang dimainkan oleh budaya. Meskipun masih banyak yang perlu dilakukan, ini adalah 
perkembangan yang berharga. Meskipun daftar WBTB terbuka untuk perdebatan, daftar tersebut 
memberikan data penting tentang budaya. Dalam hal ini, seperti yang disarankan oleh Endo 
Suanda, daftar nasional bahkan mungkin memiliki makna yang lebih besar daripada daftar 
UNESCO. Namun, pertanyaan yang masih mengemuka adalah: mengapa perlu mendaftarkan 
elemen budaya atau seni ke dalam daftar? Suanda menekankan bahwa semua bentuk seni adalah 
bagian dari warisan budaya bersama kita dan seharusnya dilindungi serta dikembangkan. ‘Kita 
tahu bahwa budaya, bahkan lebih lagi seni, tumbuh secara empiris, tidak perlu menunggu 
keputusan siapa pun. … Mengapa kita tidak sekalian menyatakan bahwa semua budaya adalah 
warisan yang harus kita hormati dan lestarikan. Tidak perlu satu per satu’ (wawancara dengan 
Suanda, 2023). Mendaftarkan elemen budaya dapat memberikan dampak yang menggairahkan, 
seperti inisiatif pemerintah yang mempekerjakan kaum muda untuk meneliti budaya lokal mereka. 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

176 
 

Selain itu, contoh angklung di Jawa Barat menunjukkan bahwa kesadaran sosial terhadap tradisi 
lokal dapat meningkat secara signifikan, dan keberadaannya dalam kehidupan publik dapat 
berkembang. 

Meskipun pemerintah adalah aktor utama dan paling kuat dalam sistem WBTB, seniman 
dan komunitas lokal juga memegang kekuatan yang signifikan atas warisan mereka. Hal ini 
sebagian disebabkan oleh penekanan kuat dalam Konvensi UNESCO mengenai peran komunitas 
local—tidak ada yang dapat dilakukan tanpa keterlibatan mereka, dan administrasi tidak dapat 
bertindak tanpa berkonsultasi dengan mereka. Pergeseran fokus menuju ‘mempertahankan tradisi 
itu sendiri dengan mendukung para pelaku’ adalah perubahan yang disambut baik dibandingkan 
dengan Rekomendasi 1989 tentang Perlindungan Budaya Tradisional dan Folklore (Kirshenblatt-
Gimblett 2004, 53). Namun, beberapa aktivis lokal dan seniman menegaskan agensi mereka dengan 
sengaja menghindari keterlibatan pemerintah, memilih untuk membiayai aktivitas dan studio 
pengajaran mereka secara lokal dengan dukungan dari komunitas mereka. Di Sumatera Barat dan 
Jawa Tengah, misalnya, keluarga membiayai pendidikan anak-anak mereka dalam silat atau tari 
tradisional. Beberapa komunitas mengorganisir festival lokal mereka sendiri, mulai dari 
perencanaan hingga pendanaan. Lainnya terampil dalam bekerja dengan berbagai sponsor, 
termasuk pemerintah, untuk menyelenggarakan acara budaya di tingkat lokal. 

Gagasan bahwa ‘sebuah budaya tidak pernah dapat direduksi hanya pada artefaknya 
sementara itu sedang hidup’ (Williams 1960, 343) memberikan harapan bahwa memamerkan dan 
mengkomersialkan budaya tidak perlu mengarah pada pembekuan atau museumifikasi. Adapun 
dalam pelestarian ekosistem budaya tradisional, ada alasan untuk optimisme, terutama dalam 
kreativitas para seniman, potensi generasi muda, dan vitalitas seni itu sendiri yang terus bertahan. 
Meskipun di dunia yang semakin modern dan terglobalisasi, masih ada individu dan komunitas 
yang sangat menghargai dan melestarikan tradisi dalam segala bentuknya, terus menciptakan, 
merawat, dan melindunginya. Meskipun sistem WBTB masih jauh dari sempurna, ada harapan 
bahwa ia akan terus berkembang dan menyempurnakan dirinya. Melalui dialog yang berkelanjutan, 
perhatian timbal balik dari semua pihak yang terlibat, dan kepedulian yang tulus, lingkungan bagi 
seni pertunjukan tradisional dapat tumbuh dan berkembang. 

 
Ucapan terima kasih 
Saya ingin mengucapkan terima kasih kepada Anjeline de Dios atas komentarnya yang sangat 
membantu pada draf pertama makalah ini. Ucapan terima kasih juga saya sampaikan kepada para 
penelaah anonim atas masukan mereka yang konstruktif dan penuh pertimbangan. 
Saya juga berterima kasih kepada Institut Seni Indonesia Surakarta, terutama Prof. Dr. Bambang 
Sunarto dan Kantor Pusat Urusan Internasional ISI atas dukungan dan kerja sama.   
 
Pendanaan 
Artikel ini ditulis sebagai hasil dari proyek penelitian OPUS-19 yang didanai oleh National Science 
Centre di Polandia [nomor hibah 2020/37/B/HS3/03379].  
Mitra di Indonesia adalah Institut Seni Indonesia Surakarta.  
 
Tentang Penulis 
Marzanna Poplawska meraih gelar S3 dalam bidang Etnomusikologi dari Wesleyan University, 
Amerika Serikat, dan gelar S2 dalam bidang Musikologi dari Universitas Warsawa, Polandia. Ia 
telah mempelajari, mengajar, dan menampilkan musik Jawa di Polandia, Inggris, Indonesia, 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

177 
 

Irlandia, dan Amerika Serikat. Minat penelitian utamanya mencakup tradisi musik Indonesia, Asia 
Tenggara, dan Eropa Tengah-Timur, serta akulturasi/inkulturasi, Warisan Budaya Tak Benda, 
musik dan agama, musik sakral, dan diaspora. Ia adalah penulis buku berjudul Performing Faith: 
Christian Music, Identity and Inculturation in Indonesia (SOAS Studies in Music, Routledge, 2020). Ia 
merupakan penerima pertama dari Polandia yang mendapatkan beasiswa Darmasiswa yang 
diberikan oleh pemerintah Indonesia untuk mempelajari musik Indonesia, dan juga seorang 
penampil musik dan tari Jawa Tengah. 
 

Catatan 
 

1 Konvensi ini didahului oleh Rekomendasi UNESCO tentang Perlindungan Budaya Tradisional dan 
Folklore tahun 1989. 

2 Warisan Budaya Takbenda terwujud melalui lima domain: (a) tradisi lisan dan ekspresi, termasuk 
bahasa; (b) seni pertunjukan; (c) adat istiadat masyarakat, ritus, dan perayaan-perayaan; (d) pengetahuan dan 
kebiasaan perilaku mengenai alam dan semesta; (e) keterampilan dan kemahiran kerajinan tradisional. Lihat 
UNESCO 2003. 

3 Lihat penulis berikut: Howard 2006 dan 2012, Matsumoto dan Norton 2019, Poplawska 2014 dan 
2022 mengenai musik, dan Cardinale 2015 mengenai tari India. 

4 Saya melakukan kerja lapangan di Indonesia pada tahun 2023 dan selama sekitar tiga bulan pada 
tahun 2024 (Juli–September). Kerja lapangan di Polandia dilakukan selama beberapa periode pada tahun 2022, 
2024, dan 2025. 

5 Selama percakapan saya dengan salah satu unit di Kementerian Kebudayaan, mitra bicara saya 
menyebutkan sebuah surat yang dikirimkan ke Kementerian Pertanian, di mana proposal untuk kolaborasi 
diajukan. Pada saat itu, surat tersebut belum dibalas. 

6 Pada tahun 2001, UNESCO menetapkan daftar Karya Agung Warisan Lisan dan Takbenda Manusia. 
Antara tahun 2001 dan 2005, sejumlah 90 ‘karya agung’ diumumkan, termasuk dua dari Indonesia: Wayang 
(2003) dan Kris (2005). Pada tahun 2008, ‘karya agung’ ini dimasukkan ke dalam Daftar Representatif Warisan 
Budaya Takbenda Manusia sebagai entri pertama. 

7 Polandia meratifikasi Konvensi ini pada tahun 2011, dan pelaksanaannya dipercepat dengan Tahun 
Oskar Kolberg pada 2014, yang menandai ulang tahun ke-200 kelahirannya. Kolberg, seorang etnograf, 
folklorist, dan komposer abad ke-19, dihormati melalui berbagai acara pada tahun tersebut, termasuk konser, 
simposium, dan pameran. Kegiatan-kegiatan ini membawa budaya tradisional dan rakyat ke fokus yang lebih 
besar di media dan kehidupan publik. 

8 Lihat: Akagawa dan Smith 2018; Baumann 1991; Howard 2012; Poplawska 2020 mengenai kebijakan 
dan politik pelestarian WBTB. Lihat juga Stefano dan Davis 2016. 

9 Lihat Undang-Undang No. 22 Tahun 1999 tentang Otonomi Daerah dan Undang-Undang No. 25 
Tahun 1999 tentang Perimbangan Keuangan. 

10 Direktorat Jenderal Kebudayaan merupakan bagian dari entitas yang lebih besar, Kementerian 
Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi (2021–2024). 

11 Situasi serupa terjadi di Polandia. Pada tahun 2005, dua tahun setelah Konvensi UNESCO, 
Kementerian Kebudayaan mengadopsi nama Kementerian Kebudayaan dan Warisan Nasional. Pada tahun 
2011, tahun Polandia meratifikasi Konvensi, Kementerian tersebut mendirikan Institut Warisan Nasional 
(Narodowy Instytut Dziedzictwa–NID), yang menyerap beberapa institusi terkait warisan material atau 
benda, termasuk monumen bersejarah, lanskap, dan situs arkeologi. Di dalam NID, terdapat bagian kecil yang 
dikhususkan untuk warisan tak benda, yang hanya terdiri dari dua orang staf. 

12 Objek kemajuan kebudayaan meliputi tradisi lisan, manuskrip, adat istiadat, ritus, pengetahuan 
tradisional, teknologi tradisional, seni, Bahasa, permainan rakyat; dan olahraga tradisional. Ini tidak 
sepenuhnya sejalan dengan lima domain WBTB yang didefinisikan oleh UNESCO. 

13 Hal ini terkait dengan pendirian Badan Riset dan Inovasi Nasional (BRIN) pada tahun 2019. BRIN 
adalah lembaga pemerintah setingkat kementerian, yang berfungsi sebagai lembaga payung untuk riset. 

14 Lihat https://danaindonesiana.kemdikbud.go.id;  
https://danaindonesiana.kemdikbud.go.id/berita/tentang; 
https://medium.com/@YudhiAndoni/indonesias-cultural-advancement-through-the-dana-indonesia-
program-bd9d065adb64 (diakses 5 Juni 2024). 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

178 
 

 
15 Lihat https://anugerahkebudayaan.kemdikbud.go.id/category/175/maestro-seni-tradisi (diakses 

5 Juni 2024). 
16 Demikian pula, di Polandia, Kementerian Kebudayaan memberikan berbagai bentuk dukungan 

untuk budaya tradisional, termasuk beasiswa dan hibah. 
17 Lihat juga Kurin 2004 tentang penilaian kritis awal terhadap Konvensi UNESCO dan Grant 2012. 
18 Setelah gamelan terdaftar di tingkat UNESCO, pemerintah Daerah Istimewa Yogyakarta (DIY) juga 

mengembangkan rencana untuk mendistribusikan set gamelan ke semua sekolah di DIY. 
19 Lihat https://ich.unesco.org/en/RL/indonesian-angklung-00393 (diakses 23 Maret 2025). 
20 Berkas pendaftaran UNESCO juga mencakup angklung padaeng, serta angklung dalam skala Jawa 

Barat: slendro, pelog, dan madenda. 
21 Lihat https://ich.unesco.org/en/RL/traditions-of-pencak-silat-01391# (diakses 12 Februari 2025). 
22 Silat saat ini dipraktikkan di lebih dari 50 negara di seluruh dunia.   
23 Deskripsi teknik silat dalam paragraf ini berdasarkan teks yang belum diterbitkan oleh Hiltrud 

Cordes, yang ditulis untuk pameran pencak silat di Warsawa pada Desember 2024. 
24 Silat telah lama menjadi bagian dari kompetisi regional seperti Pesta Olahraga Asia Tenggara—SEA 

Games (1987) dan Asian Games (2018). 
25 Polandia mengalami tiga pembagian antara 1772 dan 1795, yang mengakibatkan hilangnya negara 

tersebut hingga dibentuk kembali pada tahun 1918. Lihat Nowak 2016 mengenai tarian nasional Polandia. 
26 Menariknya, sebuah tarian yang disebut polones dikenal di Maluku, di mana ia biasanya ditarikan 

pada resepsi pernikahan. Tarian ini adalah tarian kelompok, yang sering dilakukan dalam barisan, meskipun 
menggunakan waktu empat-perempat. Nama ini kemungkinan berasal dari bahasa Portugis polonesa atau 
bahasa Belanda polonez, yang mencerminkan sejarah kolonial Indonesia. 

27 Lihat https://ich.unesco.org/en/RL/polonaise-traditional-polish-dance-01982 (diakses 23 Maret 
2025). 

28 Terdapat 180 ansambel terdaftar, namun kenyataannya, mungkin ada beberapa ratus lagi. 
29 Urutan pasangan disusun sedemikian rupa sehingga mereka yang memiliki peringkat sosial 

tertinggi memimpin, seperti pengantin di sebuah pernikahan, diikuti oleh anggota keluarga, dan seterusnya. 
30 Etiket dan cara pasangan menyajikan diri mereka—seperti membungkuk, pria melepas dan 

mengenakan topi, memutar kumis mereka, dan gerakan-gerakan rumit lainnya—dianggap sebagai ciri khas 
gaya Polandia dari polonaise di istana-istana Eropa (wawancara dengan Agnel, 2025). 

31 Tarian ini merupakan kolaborasi antara dua penampil yang mewakili dua suku Batak yang berbeda. 
32 Di Polandia, Dewan Warisan Nasional mendanai program yang bertujuan untuk mendukung 

elemen budaya yang telah terdaftar. 
33 Demikian juga, di Polandia, budaya rakyat sering kali masih dikaitkan dengan konotasi negatif, 

seperti budaya orang miskin dan tidak terdidik, yang disebut Cepelia—barang-barang dengan nilai yang 
dipertanyakan yang dijual—serta folklor yang dipentaskan dari era komunis. 

34 Hari ini diperingati pada 2 Oktober, menandai ulang tahun pendaftaran UNESCO, yang terjadi 
pada tahun 2009. 

35 Contohnya adalah perselisihan antara Indonesia dan Malaysia atau antara Thailand dan Kamboja. 
36 Konvensi ini menekankan ‘peran tak ternilai dari Warisan Budaya Takbenda sebagai faktor yang 

mendekatkan manusia satu sama lain dan memastikan pertukaran serta pemahaman di antara mereka’ 
(UNESCO 2003). 
 
Daftar Pustaka 
Acciaioli, Greg. 1985. “Culture as Art: From Practice to Spectacle in Indonesia.” Canberra 

Anthropology 8 (1–2): 148–72. https://doi.org/10.1080/03149098509508575. 
Adamowski, Jan Antoni, and Katarzyna Smyk. 2013. Niematerialne Dziedzictwo Kulturowe-Źródła, 

Wartości, Ochrona: Międzynarodowa Konferencja Naukowa, Lublin, 25-26 Października 2012 r. 
Wydaw. Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej. 

Akagawa, N, dan L Smith. 2018. Safeguarding Intangible Heritage: Practices and Politics. Key Issues in 
Cultural Heritage. Abingdon, UK: Routledge. 

Anderson, Benedict. 1998. “The Spectre of Comparisons: Politics, Culture and the Nation.” London 
and New York: Verso. 

Aragon, Lorraine V. 2000. Fields of the Lord: Animism, Christian Minorities, and State Development in 
Indonesia. Honolulu: University of Hawaii Press. 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

179 
 

 
Aragon, Lorraine V. 2012. “Copyrighting Culture for the Nation? Intangible Property Nationalism 

and the Regional Arts of Indonesia.” International Journal of Cultural Property 19 (3): 269–312. 
https://doi.org/10.1017/S0940739112000203. 

Aragon, Lorraine V., dan James Leach. 2008. “Arts and Owners: Intellectual Property Law and the 
Politics of Scale in Indonesian Arts.” American Ethnologist 35 (4): 607–31. 
https://doi.org/10.1111/j.1548-1425.2008.00101.x. 

Baumann, M P. 1991. Music in the Dialogue of Cultures: Traditional Music and Cultural Policy. 
Intercultural Music Studies. Wilhelmshaven: Florian Noetzel Verlag. 

Brzezińska, Anna Weronika. 2016. “W Pięciolecie Ratyfikacji Przez Polskę Konwencji UNESCO z 
2003 Roku w Sprawie Ochrony Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego.” Łódzkie Studia 
Etnograficzne 55 (1): 7–21. 

Cardinale, Stefania. 2015. “Intangible Cultural Heritage Revitalization for Development and 
Tourism: The Case of Purulia Chhau Dance.” Material Culture Review 82: 43–56. 

Curtis, Timothy. 2017. "Intangible Cultural Heritage at the Heart of Sustainable Development" In 
Intangible Cultural Heritage: Safeguarding Experiences in Central and Eastern European Countries 
and China, edited by Hanna Schreiber, 12–15. Warsaw: National Heritage Board of Poland. 

Grant, Catherine. 2012. “Rethinking Safeguarding: Objections and Responses to Protecting and 
Promoting Endangered Musical Heritage.” Ethnomusicology Forum 21 (1): 31–51. 
https://doi.org/10.1080/17411912.2012.641733. 

Howard, Keith. 2006. Preserving Korean Music: Intangible Cultural Properties as Icons of Identity. 
Aldershot, Hampshire: Ashgate. 

Howard, Keith. 2012. “Music as Intangible Cultural Heritage: Policy, Ideology, and Practice in the 
Preservation of East Asian Traditions.” Music as Intangible Cultural Heritage: Policy, Ideology, 
and Practice in the Preservation of East Asian Traditions, January 1, 1–277. UK: Routledge. 

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara. 1995. “Theorizing Heritage.” Ethnomusicology 39 (3): 367. 
https://doi.org/10.2307/924627. 

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara. 1998. “Destination Museum.” In Destination Culture: Tourism, 
Museums, and Heritage. Destination Culture: Tourism, Museums, and Heritage. Berkeley: 
University of California Press. https://books.google.co.id/books?id=xf69WulMtMAC. 

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara. 2004. “Intangible Heritage as Metacultural Production.” Museum 
International 56 (June): 52–65. https://doi.org/10.1111/j.1350-0775.2004.00458.x. 

Kurin, Richard. 2004. “Safeguarding Intangible Cultural Heritage in the 2003 UNESCO Convention: 
A Critical Appraisal.” Museum International 56 (1–2): 66–77. https://doi.org/10.1111/j.1350-
0775.2004.00459.x. 

Matsumoto, Naomi., dan Barley. Norton. 2019. Music as Heritage: Historical and Ethnographic 
Perspectives. London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group. 

McGraw, Andrew Clay. 2013. Radical Traditions: Reimagining Culture in Balinese Contemporary Music. 
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199941407.001.0001. 

Miller, Christopher J. 2015. Cosmopolitan, Nativist, Eclectic: Cultural Dynamics in Indonesian Musik 
Kontemporer. Ph.D. diss., Wesleyan University. 

Nowak, Tomasz M.. 2016. Taniec Narodowy w Polskim Kanonie Kultury: Źródła, Geneza, Przemiany 
[National Dance in Polish Cultural Canon. Sources, Genesis, Transformations]. BEL Studio : 
Instytut Muzykologii Uniwersytetu Warszawskiego. 

Poplawska, Marzanna. 2014. “The National Gugak Center – Preserving and Promoting Intangible 
Cultural Properties in Korea.” In Korea: Art and Artistic Relations with Europe, edited by 
Agnieszka Kluczewska-Wójcik. Polish Institute of World Art Studies ; Tako Publishing 
House. Warsaw, Torun: Polish Institute of World Art Studies & Tako Publishing House. 

Poplawska, Marzanna. 2020. “Intangible Cultural Heritage and Policy Making in Poland.” Cultural 
Mapping and Musical Diversity, Ed. Britta Sweers and Sarah Ross, 194–209. Sheffield, UK: 
Equinox. 



Kêtêg   
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran dan Kajian Tentang Bunyi ISSN 1412-2065; eISSN 2714-6367 

 
 

 
Marzanna Poplawska. (Sistem Budaya Takbenda – Tantangan Pelestarian Budaya Dalam Perspektif Lintasn Budaya) 

180 
 

 
Popławska, Marzanna. 2022. “Muzyka, Turystyka i Niematerialne Dziedzictwo Kulturowe w 

Indonezji [Music, Tourism, and Intangible Cultural Heritage in Indonesia].” Turystyka 
Kulturowa 3 (124): 182–201. https://doi.org/10.62875/tk.v3i124.1366. 

Rasmussen, Anne. 2010. Women, the Recited Qur’an, and Islamic Music in Indonesia. Berkeley: 
University of California Press. 

Schippers, Huib., and Catherine. Grant. 2016. Sustainable Futures for Music Cultures: An Ecological 
Perspective. New York: Oxford University Press. 

Schreiber, Hanna. 2017. Intangible Cultural Heritage: Safeguarding Experiences in Central and Eastern 
European Countries and China: 10th Anniversary of the Entry into Force of the 2003 UNESCO 
Convention through the Prism of Sustainable Development. Warsaw: National Heritage Board of 
Poland. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000265475. 

Skounti, Ahmed. 2017. “The Intangible Cultural Heritage System: Many Challenges, Few 
Proposals.” Santander Art and Culture Law Review 3 (2): 61–76. 

Stefano, Michelle, dan Peter Davis, eds. 2016. The Routledge Companion to Intangible Cultural Heritage. 
London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315716404. 

UNESCO. 2003. Texts of the Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. UNESCO. 
https://ich.unesco.org/en/convention (accessed 12 February 2025). 

Williams, Raymond. 1960. Culture and Society, 1780-1950. A Morningside Book Series. New Yerok: 
Anchor Books. https://books.google.co.id/books?id=MH6HtwEACAAJ. 

Yampolsky, Philip. 1995. “Forces for Change in the Regional Performing Arts of Indonesia.” 
Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde 151 (4): 700–725. 

 
Narasumber Wawancara 
Agnel, Romana. 2025. Phone interview, February 8. 
Balai Pelestarian Kebudayaan [Culture Preservation Centre]. 2023. Padang, May 29.  
Hendri, Universitas Negeri Padang (UNP). 2023. Padang, May 17. 
Kuncoro, Sigit Pius. 2023. Yogyakarta, 29 August. 
Ministry of Culture. 2022. Jakarta, December 29. 
Ministry of Culture. 2023. Jakarta, January 5 and 17. 
Nowak, Tomasz. 2022. Warsaw, July 5. 
Zulkarnain, Perguruan Silat Benteng Murni. 2023. Lubuksikaping (West Sumatra), May 9.  
Sadowska-Mazur, Katarzyna. 2013. National Heritage Board (NID). Warsaw, July 5. 
Satya, Dinda Upaja Budi. 2023. ISBI Bandung, September 21.  
Suanda, Endo. 2023. Bandung, July 10.  
Ujo, Sam. 2023. Bandung, July 5. 
Utama, Edy. 2022. Online interview, February 19.  
Utama, Edy. 2023. Padang, May 15 and June 1.  
Wimbrayardi, Universitas Negeri Padang (UNP). 2023. Padang, May 17. 
Żwierko, Mariusz. 2025. National nstitute of Music and Dance. Warsaw, February 4.  


