Ranataya: Jurnal Pariwisata dan Budaya
Vol. 1, No. 2, Desember 2025 (e-ISSN 3109-4635)

Rimpu: Symbolic Meaning and Religious Cultural Heritage of
the Bima Tribe

Rimpu: Makna Simbolis dan Warisan Budaya Religius
Suku Bima

Muhammad Alfian Tuflih
Universitas Negeri Makassar, Makassar, Indonesia

Email: alfian.tuflih@unm.ac.id

Abstract

Rimpu is a traditional clothing practice of the Bima community that embodies symbolic meanings
and religious values passed down through generations. This study aims to explore the symbolic
significance, religious dimensions, and contemporary transformation of Rimpu within the social
context of Bima society. Employing a qualitative approach with an ethnographic method, data
were collected through in-depth interviews, participant observation, and cultural documentation.
The findings reveal that Rimpu functions as a symbol of morality, modesty, and the social identity
of Bima women. Its religious values stem from the internalization of Islamic teachings since the
era of the Sultanate of Bima, making it a form of harmonization between local tradition and
religious principles. In the modern era, Rimpu has undergone a shift in meaning—from a daily
religious garment to a cultural symbol showcased in festivals and ceremonial events. Despite this
transformation, Rimpu endures as a cultural heritage through family transmission, local cultural
education, and the strengthening of collective identity within the Bima community. This study
concludes that Rimpu is a living tradition that continues to adapt without losing its essential
cultural and religious significance.

Keywords: Rimpu, symbolic meaning; cultural religiosity; Bima Tribe

Abstrak

Rimpu merupakan tradisi busana khas masyarakat Bima yang mengandung makna simbolis
dan nilai religius yang diwariskan secara turun-temurun. Penelitian ini bertujuan mengungkap
makna simbolis, nilai keagamaan, serta bentuk transformasi Rimpu dalam konteks sosial
masyarakat Bima. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi
melalui wawancara mendalam, observasi partisipan, dan dokumentasi budaya. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Rimpu berfungsi sebagai simbol moralitas, kesantunan, dan identitas
sosial perempuan Bima. Nilai religius yang melekat pada Rimpu merupakan hasil internalisasi
ajaran Islam sejak masa Kesultanan Bima, menjadikannya bentuk harmonisasi antara tradisi
lokal dan nilai keagamaan. Pada era modern, Rimpu mengalami pergeseran makna dari busana
religius sehari-hari menjadi simbol budaya yang ditampilkan dalam festival dan kegiatan
seremonial. Meskipun terjadi transformasi, Rimpu tetap bertahan sebagai warisan budaya
melalui pewarisan keluarga, pendidikan budaya lokal, dan penguatan identitas kolektif
masyarakat Bima. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Rimpu merupakan tradisi hidup yang
terus beradaptasi tanpa kehilangan nilai-nilai inti yang membentuknya.

Kata Kunci: Rimpu, Makna Simbolis, Budaya Religius, Suku Bima

90


mailto:alfian.tuflih@unm.ac.id

PENDAHULUAN

Rimpu merupakan salah satu tradisi
busana khas perempuan Bima yang
telah mengakar kuat dalam kehidupan
sosial budaya masyarakat di Kabupaten
Bima dan Dompu, Nusa Tenggara Barat.
Tradisi ini memanfaatkan kain sarung
yang dililit dan disesuaikan sedemikian
rupa untuk menutupi kepala dan tubuh
perempuan sebagai bentuk etika
berpenampilan di ruang publik. Sebagai
praktik budaya yang diwariskan secara
turun-temurun, Rimpu tidak hanya
berfungsi sebagai penutup tubuh, tetapi
juga me-representasikan nilai-nilai
moral, kesopanan, serta identitas
keislaman masyarakat Bima. Dalam
konteks inilah Rimpu memperlihatkan
hubungan antara budaya lokal dengan
ajaran religius yang membentuk cara
hidup dan pola pikir komunitas
pendukungnya.

Di tengah semakin kuatnya arus
globalisasi dan modernisasi, berbagai
tradisi  lokal  termasuk  Rimpu
menghadapi tantangan dalam
mempertahankan eksistensi dan makna
simbolisnya. Perubahan gaya hidup,
masuknya budaya populer, hingga
pengaruh fashion modern
menyebabkan generasi muda mulai
memaknai Rimpu sebatas pakaian etnik
atau atribut festival budaya. Pergeseran
makna ini berpotensi mengikis fungsi
Rimpu sebagai simbol kesalehan
perempuan Bima serta sebagai identitas
komunal yang lazim digunakan dalam
aktivitas sehari-hari, terutama bagi
perempuan dewasa.

Padahal, secara historis Rimpu
lahir dari proses Islamisasi di
Kesultanan Bima yang berlangsung
sejak abad ke-17. Seiring dengan

penguatan agama Islam di wilayah
tersebut, para leluhur Bima
mengembangkan bentuk busana yang
mampu memadukan nilai syariat
dengan kekayaan kearifan lokal. Hal ini
menjadikan Rimpu bukan sekadar
busana, melainkan warisan budaya
religius yang memuat pesan moral,
spiritualitas, dan nilai kesetaraan sosial.
Rimpu juga hadir sebagai simbol
penghormatan terhadap perempuan,
karena busana ini memberikan ruang
bagi perempuan Bima untuk
beraktivitas di ruang publik dengan
tetap menjaga kehormatan diri.

Di sisi lain, Rimpu berkembang
menjadi simbol kebanggaan budaya dan
alat pemersatu identitas etnis Bima.
Festival Rimpu yang digelar setiap
tahun menjadi bukti bahwa tradisi ini
terus dirawat, bahkan digali kembali
potensinya dalam konteks pariwisata
dan ekonomi kreatif. Jadi, pemaknaan
Rimpu tidak lagi terbatas pada aspek
religius, tetapi merambah pada dimensi
estetika, budaya, ekonomi, hingga
diplomasi budaya daerah.

Sejumlah penelitian sebelumnya
menunjukkan bahwa Rimpu memiliki
dimensi simbolik dan religius yang kuat.
Hidayah (2018) menegaskan bahwa
Rimpu merupakan hasil adaptasi
budaya lokal Bima atas nilai-nilai Islam
sejak masa kesultanan, sehingga praktik
berbusana ini menjadi simbol kesalehan
perempuan dan penanda identitas
komunitas. Sementara itu, Sutrisno
(2020) menemukan bahwa Rimpu
memiliki fungsi sosial yang
berhubungan dengan konsep
kehormatan, peran perempuan, dan
tata krama dalam masyarakat Bima.
Kajian etnografi lain oleh Mahfud

91

Volume 1, No. 2, Desember 2025



(2019) mengungkap bahwa Rimpu
tidak sekadar tradisi berpakaian, tetapi
juga bagian dari narasi sejarah
Islamisasi di Bima yang terus
dipertahankan melalui ritual budaya
dan festival tahunan.

Namun demikian, kajian
akademik yang mengupas makna
simbolis Rimpu secara komprehensif
masih relatif terbatas. Kebanyakan
penelitian sebelumnya lebih
menekankan pada aspek estetika, fungsi
busana, atau sejarah singkat tradisi
Rimpu. Oleh karena itu, studi yang
menggali Rimpu sebagai warisan
budaya religius sekaligus simbol
identitas masyarakat Bima sangat
penting dilakukan. Kajian semacam ini
tidak hanya memperkaya literatur
kebudayaan Nusantara, tetapi juga
memberikan kontribusi pada upaya
pelestarian budaya lokal di tengah
perubahan sosial yang dinamis.

Dengan demikian, penelitian ini
berupaya mengungkap makna simbolis
Rimpu dan menelaah posisinya sebagai
warisan budaya religius yang masih
hidup dan berkembang di tengah
masyarakat Bima. Pemahaman yang
mendalam  mengenai tradisi ini
diharapkan dapat memperkuat upaya

pelestarian  budaya lokal serta
menegaskan  pentingnya  kearifan
tradisional dalam memperkaya

identitas kebangsaan di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis studi
etnografi, karena  fokus  kajian
diarahkan pada pemahaman mendalam
mengenai makna simbolis dan nilai
religius yang terkandung dalam tradisi
Rimpu  sebagai  praktik  budaya

masyarakat Bima. Pendekatan ini
memungkinkan  peneliti  menggali
secara holistik pengalaman, persepsi,
dan interpretasi masyarakat mengenai
Rimpu dalam konteks sosial, historis,
dan keagamaan. Sejalan dengan
pendapat Creswell (2018), penelitian
kualitatif bertujuan memahami
fenomena secara mendalam melalui
perspektif partisipan dan kondisi sosial
yang melingkupinya.

Penelitian dilakukan di
Kabupaten Bima dan Kota Bima, Nusa
Tenggara Barat, yaitu wilayah yang
masih mempertahankan praktik Rimpu
dalam aktivitas budaya maupun
kegiatan sosial keagamaan. Subjek
penelitian terdiri dari perempuan
pengguna Rimpu, tokoh adat, tokoh
agama, budayawan, serta panitia
Festival Rimpu. Teknik pemilihan
informan dilakukan dengan purposive
sampling, yakni memilih informan yang
dianggap memahami tradisi Rimpu
secara mendalam (Miles et al., 2014).

Pengumpulan data dilakukan
melalui tiga teknik utama: Pertama
melalui wawancara. Wawancara semi-
terstruktur dilakukan kepada informan
yang dianggap memiliki pengetahuan
tentang Rimpu. Wawancara ini
difokuskan pada pemahaman tentang
fungsi Rimpu, nilai religius, dan makna
simbolis yang terkandung di dalamnya.
Teknik wawancara mendalam
memungkinkan peneliti menangkap
pengalaman subjektif dan narasi
budaya secara detail, sebagaimana
disarankan oleh Creswell & Poth (2016).

Kedua, melalui obeservasi.
Peneliti melakukan observasi langsung
pada kegiatan budaya seperti Festival
Rimpu, acara keagamaan, serta
penggunaan Rimpu dalam kehidupan

92

Volume 1, No. 2, Desember 2025



sehari-hari. Observasi ini bertujuan
melihat cara masyarakat
mempraktikkan dan memaknai Rimpu
secara nyata di lapangan. Spradley
(2016) menekankan pentingnya
observasi partisipan dalam etnografi
untuk memahami makna simbolik dari
tindakan budaya.

Ketiga melalui dokumentasi.
Foto, rekaman kegiatan, arsip lokal, dan
tulisan sejarah digunakan untuk
memperkaya pemahaman tentang
perkembangan Rimpu dari masa ke
masa. Dokumen-dokumen ini
diperlukan untuk menelusuri hubungan
Rimpu dengan sejarah Islamisasi di
Bima seperti diulas oleh Hidayah
(2018) dan Mahfud (2019).

Analisis data dilakukan secara
interaktif melalui tahapan reduksi data,
penyajian  data, dan penarikan
kesimpulan sebagaimana model
analisis Miles, Huberman, dan Saldana
(2014). Proses analisis dimulai sejak
data dikumpulkan dan berlangsung
secara terus-menerus hingga
ditemukan pola makna yang stabil
Dalam  penelitian  inij, peneliti
menafsirkan makna simbolis Rimpu
dengan melihat konteks penggunaan,
nilai religius yang melekat, serta peran
Rimpu  dalam identitas = budaya
masyarakat Bima.

Keabsahan data dijaga melalui
teknik triangulasi sumber, triangulasi
teknik, dan  triangulasi = waktu.
Triangulasi dilakukan dengan
membandingkan temuan wawancara,
observasi, dan dokumentasi. Hal ini
bertujuan memastikan kredibilitas data
sebagaimana disarankan oleh Lincoln &
Guba (1985) dalam konsep
trustworthiness penelitian kualitatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pada bagian ini, akan dijelaskan secara
terpisah antara hasil dan pembahasan.
Hasil akan fokus pada penyampaian
data. Sementara, pembahasan akan
fokus pada penjelasan data
berdasarkan teori. Untuk lebih jelasnya
seperti di bawah ini:

Hasil

Penelitian ini menghasilkan empat
temuan utama mengenai makna
simbolis, nilai religius, perkembangan
kontemporer, dan ketahanan tradisi
Rimpu di tengah modernisasi. Data
diperoleh melalui wawancara
mendalam dengan 18 informan yang
terdiri dari perempuan pengguna
Rimpu, tokoh adat, tokoh agama,
budayawan, dan generasi muda.

1. Makna Simbolis Rimpu dalam

Kehidupan Masyarakat Bima
Berdasarkan hasil wawancara, Rimpu
dipahami bukan hanya sebagai busana,
tetapi juga sebagai simbol moralitas dan
penghormatan terhadap perem-puan.
Seorang perempuan berusia 63 tahun,
yang merupakan pengguna Rimpu sejak
masa remaja, menyatakan:

(Data 1)

“Dari dulu Rimpu itu tanda
bagaimana perempuan menjaga
dirinya. Kalau pakai Rimpu
Mpida, orang tahu dia belum
menikah. Itu sopan, itu adat.”

(Informan 01, Wawancara, 12
Juli 2025)

Informan lain, seorang budayawan
lokal, menjelaskan bahwa penggunaan
sarung sebagai bahan Rimpu juga
mengandung makna simbol doma—

93

Volume 1, No. 2, Desember 2025



yakni kesederhanaan dan kerendahan
hati:

(Data 2)

“Sarung itu benda yang paling
dekat dengan orang Bima,
dipakai dari lahir sampai mati.
Jadi ketika dipakai sebagai
Rimpu, itu melambangkan hidup
yang sederhana, tidak berlebih-
lebihan.” (Informan 05,
Wawancara, 13 Juli 2025)

Jenis Rimpu yang berbeda
memperlihatkan simbol status sosial
perempuan. Rimpu Mpida sebagai
penanda perempuan lajang dan Rimpu
Colo sebagai penanda perempuan
menikah. Hal ini sesuai dengan hasil
observasi bahwa Rimpu Mpida banyak
digunakan oleh perempuan muda pada
acara adat tertentu, sedangkan Rimpu
Colo lebih universal.

2. Nilai Religius dalam Rimpu

Data wawancara menunjukkan bahwa
nilai religius menjadi inti pemaknaan
Rimpu. Seorang tokoh agama dari
Kecamatan = Woha  menyampaikan
bahwa Rimpu merupakan cara leluhur
mengislamkan  masyarakat = Bima
dengan pendekatan budaya:

(Data 3)

“Orang tua dulu menyebarkan
Islam lewat adat. Rimpu itu salah
satunya. Supaya perempuan
tetap menutup aurat tanpa harus
merasa asing dengan cara

berpakaian baru.”
(Informan 09, Wawancara, 14
Juni 2025)

Senada dengan itu, seorang perempuan
berusia 45 tahun menegaskan bahwa
Rimpu dipakai untuk “menghormati
diri” sesuai ajaran Islam:

(Data 4)

“Kalau pakai Rimpu, rasanya
lebih terjaga. Ini warisan nenek
moyang yang juga mengajarkan
nilai agama.” (Informan 11,
Wawancara, 14 Juni 2025)

Data observasi pada kegiatan maulid
Nabi di Desa Rada menunjukkan bahwa
+40% perempuan yang hadir masih
menggunakan Rimpu Colo, terutama
kalangan usia 40 tahun ke atas.

3. Rimpu sebagai Identitas Budaya
Kontemporer

Generasi muda memiliki pandangan
berbeda terhadap Rimpu. Banyak yang
menganggap Rimpu sebagai simbol
budaya, bukan sebagai busana religius
sehari-hari. Seorang mahasiswa berusia
22 tahun mengatakan:

(Data 5)

“Kalau ke kampus atau ke kota,
saya pakai hijab modern. Rimpu
lebih cocok buat acara adat atau
festival.”” (Informan 14,
Wawancara, 15 Juni 2025)

Beberapa informan lain menyebutkan
bahwa Rimpu telah menjadi ikon
budaya dalam festival tahunan. Seorang
panitia Festival Rimpu menyatakan:

(Data 6)

“Setiap  festival, kami  bisa
mengumpulkan ribuan peserta.
Ini bukti bahwa Rimpu masih
menjadi kebanggaan masyara-

94

Volume 1, No. 2, Desember 2025



kat Bima.” (Informan 17,
Wawancara, 15 Juni 2025)

Hasil observasi festival menunjukkan
bahwa Rimpu kini berkembang menjadi
sarana ekspresi kreatif, misalnya
penggunaan sarung bermotif modern
atau penggabungan dengan aksesori
kontemporer.

4. Ketahanan Rimpu di Tengah
Modernisasi

Hasil analisis mengungkap bahwa

keberlanjutan Rimpu ditopang oleh tiga

faktor penting:

a. Pewarisan dalam Keluarga
Seorang ibu rumah tangga berusia 52
tahun menuturkan:

(Data 7)

“Anak-anak  memang jarang
pakai Rimpu sehari-hari, tapi
kami  tetap ajarkan cara
memakainya.  Biasanya  saat
acara keluarga atau adat,
mereka mau  memakainya.”
(Informan 08, Wawancara, 14
Juni 2025)

Hal ini memeprtegas, bahwa Rimpu
bukan hanya identitas, tapi sebuah
aturan dalam keluarga yang harus
ditaati.

b. Kegiatan Budaya dan Pendidikan
Guru muatan lokal budaya daerah
mengungkapkan:

(Data 8)

“Kami ajarkan Rimpu di sekolah,
termasuk cara melilitnya. Anak-
anak senang karena mereka
merasa ini bagian dari jati diri

mereka.” (Informan 10,
Wawancara, 14 Juni 2025)

Data 8 mempertegas, bahwa Rimpu
memang menjadi identitas Suku Bima.
Bahkan di sekolah sekalipun, guru
mengajarkan cara menggunakan Rimpu
yang benar.

c. Identitas Kolektif
Seorang tokoh adat di sebuah desa
menegaskan:

(Data 9)

“‘Rimpu itu identitas kita.
Meskipun zaman berubah, Rimpu
tetap kami hidupkan karena ini
bagian dari diri orang Bima.”
(Informan 04, Wawancara, 13
Juni 2025)

Rimpu menjadi penanda orang Bima.
Berdasarkan data 9, jelaslah bahwa
Rimpu merupkan sebuah tradisi turun-
temurun. Ketiga faktor tersebut
menjelaskan mengapa Rimpu tetap
bertahan meski terjadi pergeseran
makna dan penggunaan dalam
kehidupan modern.

Pembahasan

Pembahasan ini menginterpretasikan
temuan penelitian mengenai Rimpu
sebagai makna simbolis dan warisan
budaya religius masyarakat Bima.
Analisis dilakukan dengan mengaitkan
data lapangan—meliputi wawancara,
observasi, dan dokumentasi—dengan
teori etnografi, antropologi simbolik,
dan kajian budaya sebelumnya.

Rimpu  merupakan  simbol
moralitas dan struktur sosial Suku
Bima. Data penelitian menunjukkan
bahwa Rimpu memiliki fungsi simbolik

95

Volume 1, No. 2, Desember 2025



yang kuat dalam sistem nilai
masyarakat Bima. Ungkapan informan
yang menyatakan “Rimpu itu tanda
bagaimana perempuan menjaga
dirinya” menunjukkan bahwa Rimpu
tidak hanya sekadar busana, tetapi
berperan sebagai mekanisme sosial
untuk mengatur perilaku perempuan,
terutama dalam konteks kesopanan dan
etika publik.

Hal ini sejalan dengan Hidayah
(2018), yang menegaskan bahwa Rimpu
merupakan konstruksi budaya yang
berfungsi melanggengkan norma moral
dan etika perempuan Bima. Pembagian
Rimpu menjadi Rimpu Mpida dan Rimpu
Colo memperlihatkan adanya tatanan
sosial yang mengatur status usia dan
pernikahan. Dalam perspektif
antropologi simbolik, busana seperti
Rimpu berfungsi sebagai tanda sosial
yang dapat “dibaca” oleh masyarakat
(Spradley, 2016).

Temuan ini menegaskan bahwa
Rimpu merupakan pengetahuan budaya
yang diwariskan secara sistematis, di
mana pemakaiannya sarat dengan
simbol-simbol yang merefleksikan nilai
kesantunan, penghormatan, dan
identitas perempuan.

Nilai religius merupakan
pondasi tradisi Rimpu. Nilai religius
yang melekat pada Rimpu merupakan
hasil dari sejarah panjang Islamisasi di
Bima. Kutipan informan seperti “Orang
tua dulu menyebarkan Islam lewat adat.
Rimpu salah satunya” memperkuat tesis
bahwa Rimpu berkelindan erat dengan
internalisasi nilai-nilai Islam.

Berdasarkan observasi pada
acara keagamaan, penggunaan Rimpu
Colo yang masih dominan di kalangan
perempuan usia 40 tahun ke atas
menunjukkan bahwa Rimpu tetap

dihayati sebagai bentuk kesalehan.
Temuan ini sejalan dengan penelitian
Mahfud (2019) dan Sutrisno (2020),
yang menyebut Rimpu sebagai medium
enkulturasi nilai religius melalui praktik
kultural.

Dengan demikian, Rimpu dapat
dipahami sebagai model kearifan lokal
dalam mengharmonikan ajaran Islam
dengan tradisi leluhur. Integrasi
budaya-religius seperti ini
menunjukkan bagaimana masyarakat
Bima mempraktikkan Islam dalam
bentuk yang “berkarakter lokal,” sesuai
dengan konsep indigenisasi Islam di
Nusantara.

Rimpu juga mengalami
transformasi makna dalam Konteks
modernisasi. Perubahan makna Rimpu
terlihat jelas pada generasi muda.
Sebagian besar informan berusia 20-30
tahun menyatakan bahwa Rimpu lebih
relevan sebagai simbol budaya daripada
busana religius. Kutipan seperti “Rimpu
lebih cocok untuk acara adat atau
festival.”” menunjukkan  adanya
pergeseran orientasi dari religius ke
estetis-kultural.

Fenomena ini paralel dengan
temuan  Nailufar  (2021), yang
menemukan bahwa Rimpu telah
mengalami reidentifikasi makna
menjadi simbol budaya populer,
terutama pada momen performatif
seperti festival. Meskipun demikian,
transformasi ini menunjukkan
dinamika budaya yang adaptif. Alih-alih
hilang, Rimpu menemukan fungsi baru
sebagai ikon budaya daerah dan bentuk
ekspresi identitas komunal, terutama
dalam festival tahunan. Observasi
penelitian membuktikan ribuan peserta
menggunakan Rimpu sebagai bentuk
“panggung identitas,” sebagaimana

96

Volume 1, No. 2, Desember 2025



dicatat pula oleh Syafruddin (2022).
Dengan demikian, Rimpu mengalami
reartikulasi makna: dari busana religius
sehari-hari menjadi simbol kolektif
yang dipertunjukkan dalam ruang
publik kontemporer.

Mengenai pemertahanannya,
Rimpu didukung oleh tiga pilar utama:
Pertama, pewarisan berbasis keluarga.
Pewarisan nilai dan praktik Rimpu di
keluarga, sebagaimana dinyatakan oleh
Informan 08, memperlihatkan peran
sentral  keluarga  sebagai  agen
enkulturasi. Hal ini sesuai dengan
konsep “cultural reproduction”
(Bourdieu), di mana  keluarga
mempertahankan  tradisi = melalui
pembelajaran intergenerasional.
Kedua, institusionalisasi  budaya.
Pengajaran Rimpu di sekolah—seperti
yang disampaikan Informan
menunjukkan bahwa Rimpu telah
masuk dalam kebijakan pendidikan
lokal. Langkah ini memperkuat
keberlanjutan tradisi melalui proses
formal. Ketiga, identitas kolektif etnis
Bima. Pernyataan tokoh adat bahwa
“Rimpu itu identitas kita” menunjukkan
bahwa Rimpu menjadi simbol kohesi
sosial masyarakat Bima. Identitas
kolektif merupakan salah satu faktor
utama yang menjaga kelangsungan
tradisi budaya (Creswell & Poth, 2016).
Ketiga faktor tersebut memperlihatkan
bahwa Rimpu bertahan bukan hanya
sebagai praktik busana, tetapi sebagai
entitas budaya yang hidup, dinegosiasi,
dan direvitalisasi terus-menerus.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa
Rimpu merupakan tradisi busana yang
memiliki kedalaman makna simbolis
dan nilai religius yang kuat dalam

kehidupan masyarakat Bima. Sebagai
warisan budaya yang lahir dari proses
[slamisasi lokal, Rimpu tidak hanya
berfungsi sebagai penutup tubuh, tetapi
menjadi simbol moralitas, kesantunan,
serta identitas sosial perempuan.
Pembagian Rimpu menjadi Rimpu
Mpida dan Rimpu Colo memperlihatkan
adanya struktur nilai dan norma yang
mengatur status perempuan dalam
masyarakat.

Nilai religius menjadi fondasi
utama dari praktik Rimpu. Melalui
pendekatan budaya, leluhur masyara-
kat Bima berhasil menginternalisasikan
ajaran Islam ke dalam kehidupan
sehari-hari melalui busana ini. Rimpu
dipahami sebagai bentuk penghorma-
tan diri, praktik kesalehan, dan ekspresi
ketaatan yang selaras dengan nilai-nilai
agama. Temuan ini menegaskan bahwa
Rimpu adalah bentuk harmonisasi
antara tradisi lokal dan ajaran Islam
yang tetap relevan hingga saat ini.

Dalam konteks modern, Rimpu

mengalami transformasi makna.
Generasi muda lebih banyak
memposisikannya  sebagai  simbol

budaya daripada busana religius,
terutama melalui festival dan kegiatan
pertunjukan budaya. Meskipun terjadi
pergeseran fungsi—dari praktik
keseharian = menjadi  representasi
identitas etnik—Rimpu tetap bertahan
sebagai simbol kebanggaan masyarakat
Bima. Revitalisasi melalui festival,
pendidikan lokal, dan kegiatan budaya
turut memperkuat keberlanjutannya.
Ketahanan Rimpu sebagai tradisi
tidak lepas dari peran keluarga, institusi
pendidikan, dan identitas kolektif
masyarakat Bima. Ketiga faktor ini
memastikan  Rimpu tetap hidup,
dipraktikkan, dan diwariskan kepada

97

Volume 1, No. 2, Desember 2025



generasi berikutnya. Dengan demikian,
Rimpu dapat dipahami sebagai living
tradition—tradisi yang terus beradap-
tasi dengan perubahan sosial tanpa
kehilangan esensi  simbolik  dan
religiusnya.

Secara  keseluruhan, Rimpu
bukan hanya artefak budaya masa lalu,
tetapi cerminan dinamika budaya Bima
yang terus bergerak. Keberadaannya
menjadi bukti bahwa tradisi lokal dapat
bertahan dan berkembang di tengah
modernisasi, sekaligus mem-perkaya
identitas budaya Nusantara.

SARAN

Berdasarkan hasil penelitian,
pelestarian Rimpu sebagai warisan
budaya religius masyarakat Bima perlu
dilakukan melalui kerja sama berbagai
pihak. Keluarga memiliki peran penting
sebagai tempat pertama pewarisan
tradisi. Oleh karena itu, orang tua
diharapkan tetap mengenalkan Rimpu
kepada anak-anak dan mengajar-
kannya dalam berbagai kesempatan,
sehingga generasi muda memahami
nilai budaya dan religius yang
terkandung di dalamnya.

Di  lingkungan  pendidikan,
sekolah dapat mendukung upaya
pelestarian ini dengan memasukkan
materi mengenai Rimpu ke dalam
kegiatan muatan lokal. Pengajaran
tentang sejarah, makna, dan cara
memakai Rimpu dapat membantu siswa
mengenal tradisi daerahnya secara
lebih mendalam. Selain itu, kegiatan
budaya seperti Festival Rimpu perlu
terus diselenggarakan oleh pemerintah
daerah dan komunitas budaya sebagai
ruang bagi  masyarakat  untuk
mengekspresikan dan mempromosikan
identitas budaya Bima.

Upaya dokumentasi tradisi juga
penting dilakukan. Pendokumentasian
dalam bentuk foto, video, maupun
tulisan akan membantu menjaga Rimpu
agar tetap dikenal, sekaligus menjadi
sumber  belajar  bagi  generasi
mendatang. Di samping itu, pemerintah
daerah diharapkan dapat membuat
program dan kebijakan yang lebih
mendukung pelestarian Rimpu,
termasuk  pemberdayaan  perajin
sarung tradisional sebagai bagian dari
ekonomi lokal.

Akhirnya, generasi muda
diharapkan turut berperan aktif dalam
menjaga keberlangsungan tradisi ini.
Mereka dapat memaknai Rimpu tidak
hanya sebagai atribut festival, tetapi
juga sebagai simbol identitas budaya
yang dapat dikembangkan secara
kreatif tanpa meninggalkan nilai-nilai
dasarnya. Dengan keterlibatan seluruh
pihak, Rimpu dapat terus hidup sebagai
tradisi yang bermakna bagi masyarakat
Bima.

DAFTAR PUSTAKA

Bourdieu, P. (1990). The Ilogic of
practice.  Stanford  University
Press.

Creswell, J. W. (2018). Research design:
Qualitative, quantitative, —and
mixed methods approaches (5th
ed.). SAGE Publications.

Creswell, ]. W,, & Poth, C. N. (2016).
Qualitative inquiry and research
design: Choosing among five
approaches (4th ed.). SAGE
Publications.

Hidayah, N. (2018). Rimpu sebagai
identitas keislaman perempuan
Bima: Kajian historis dan kultural.
Jurnal Sejarah dan Budaya, 12(2),
145-158.

98

Volume 1, No. 2, Desember 2025



Lincoln, Y. S, & Guba, E. G. (1985).
Naturalistic inquiry. SAGE

Publications.

Mahfud, M. (2019). Etnografi busana
tradisional Rimpu dalam
masyarakat  Bima:  Integrasi

budaya lokal dan Islam. Jurnal
Antropologi Nusantara, 5(1), 33-
48.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia,
J. (2014). Qualitative data analysis:
A methods sourcebook (3rd ed.).
SAGE Publications.

Nailufar, S. (2021). Persepsi generasi
muda terhadap tradisi Rimpu di
Bima. Jurnal Ilmu Sosial dan
Humaniora, 10(3), 241-252.

Spradley, ]. P. (2016). Participant
observation. Waveland Press.
(Edisi Reprint)

Sutrisno, B. (2020). Makna sosial dan
simbolik busana Rimpu dalam
kehidupan  masyarakat  Bima.
Jurnal Kebudayaan Indonesia,
8(2),101-115.

Syafruddin, A. (2022). Festival Rimpu
dan revitalisasi budaya lokal Bima:
Perspektif pariwisata  budaya.
Jurnal Pariwisata Nusantara, 4(1),
55-68.

Volume 1, No. 2, Desember 2025

99



