
Ranataya:	Jurnal	Pariwisata	dan	Budaya	
Vol.	1,	No.	2,	Desember	2025																																																																																						(e-ISSN	3109-4635)	

 

90 
 

Rimpu:	Symbolic	Meaning	and	Religious	Cultural	Heritage	of	
the	Bima	Tribe	

	
Rimpu:	Makna	Simbolis	dan	Warisan	Budaya	Religius		

Suku	Bima	
	

Muhammad	Alfian	Tuflih	
Universitas	Negeri	Makassar,	Makassar,	Indonesia	

Email:	alfian.tuflih@unm.ac.id	
	

	
Abstract	

Rimpu	is	a	traditional	clothing	practice	of	the	Bima	community	that	embodies	symbolic	meanings	
and	religious	values	passed	down	through	generations.	This	study	aims	to	explore	the	symbolic	
significance,	religious	dimensions,	and	contemporary	transformation	of	Rimpu	within	the	social	
context	of	Bima	society.	Employing	a	qualitative	approach	with	an	ethnographic	method,	data	
were	collected	through	in-depth	interviews,	participant	observation,	and	cultural	documentation.	
The	findings	reveal	that	Rimpu	functions	as	a	symbol	of	morality,	modesty,	and	the	social	identity	
of	Bima	women.	Its	religious	values	stem	from	the	internalization	of	Islamic	teachings	since	the	
era	 of	 the	 Sultanate	 of	 Bima,	making	 it	 a	 form	of	 harmonization	 between	 local	 tradition	 and	
religious	principles.	In	the	modern	era,	Rimpu	has	undergone	a	shift	 in	meaning—from	a	daily	
religious	garment	to	a	cultural	symbol	showcased	in	festivals	and	ceremonial	events.	Despite	this	
transformation,	Rimpu	endures	as	a	cultural	heritage	through	family	transmission,	local	cultural	
education,	and	 the	 strengthening	of	 collective	 identity	within	 the	Bima	community.	This	 study	
concludes	 that	Rimpu	 is	 a	 living	 tradition	 that	 continues	 to	 adapt	without	 losing	 its	 essential	
cultural	and	religious	significance.	
Keywords:	Rimpu,	symbolic	meaning;	cultural	religiosity;	Bima	Tribe	

	
Abstrak	

Rimpu	merupakan	 tradisi	busana	khas	masyarakat	Bima	yang	mengandung	makna	simbolis	
dan	nilai	religius	yang	diwariskan	secara	turun-temurun.	Penelitian	ini	bertujuan	mengungkap	
makna	 simbolis,	 nilai	 keagamaan,	 serta	 bentuk	 transformasi	 Rimpu	 dalam	 konteks	 sosial	
masyarakat	 Bima.	 Penelitian	 menggunakan	 pendekatan	 kualitatif	 dengan	 metode	 etnografi	
melalui	wawancara	mendalam,	observasi	partisipan,	dan	dokumentasi	budaya.	Hasil	penelitian	
menunjukkan	 bahwa	 Rimpu	 berfungsi	 sebagai	 simbol	 moralitas,	 kesantunan,	 dan	 identitas	
sosial	perempuan	Bima.	Nilai	religius	yang	melekat	pada	Rimpu	merupakan	hasil	internalisasi	
ajaran	Islam	sejak	masa	Kesultanan	Bima,	menjadikannya	bentuk	harmonisasi	antara	tradisi	
lokal	dan	nilai	keagamaan.	Pada	era	modern,	Rimpu	mengalami	pergeseran	makna	dari	busana	
religius	 sehari-hari	 menjadi	 simbol	 budaya	 yang	 ditampilkan	 dalam	 festival	 dan	 kegiatan	
seremonial.	 Meskipun	 terjadi	 transformasi,	 Rimpu	 tetap	 bertahan	 sebagai	 warisan	 budaya	
melalui	 pewarisan	 keluarga,	 pendidikan	 budaya	 lokal,	 dan	 penguatan	 identitas	 kolektif	
masyarakat	Bima.	Penelitian	ini	menyimpulkan	bahwa	Rimpu	merupakan	tradisi	hidup	yang	
terus	beradaptasi	tanpa	kehilangan	nilai-nilai	inti	yang	membentuknya.	
Kata	Kunci:	Rimpu,	Makna	Simbolis,	Budaya	Religius,	Suku	Bima	

mailto:alfian.tuflih@unm.ac.id


91 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

	
PENDAHULUAN		
Rimpu	 merupakan	 salah	 satu	 tradisi	
busana	 khas	 perempuan	 Bima	 yang	
telah	mengakar	 kuat	 dalam	kehidupan	
sosial	budaya	masyarakat	di	Kabupaten	
Bima	dan	Dompu,	Nusa	Tenggara	Barat.	
Tradisi	 ini	 memanfaatkan	 kain	 sarung	
yang	dililit	dan	disesuaikan	sedemikian	
rupa	untuk	menutupi	kepala	dan	tubuh	
perempuan	 sebagai	 bentuk	 etika	
berpenampilan	di	ruang	publik.	Sebagai	
praktik	budaya	yang	diwariskan	secara	
turun-temurun,	 Rimpu	 tidak	 hanya	
berfungsi	sebagai	penutup	tubuh,	tetapi	
juga	 me-representasikan	 nilai-nilai	
moral,	 kesopanan,	 serta	 identitas	
keislaman	 masyarakat	 Bima.	 Dalam	
konteks	 inilah	 Rimpu	 memperlihatkan	
hubungan	 antara	 budaya	 lokal	 dengan	
ajaran	 religius	 yang	 membentuk	 cara	
hidup	 dan	 pola	 pikir	 komunitas	
pendukungnya.	

Di	tengah	semakin	kuatnya	arus	
globalisasi	 dan	 modernisasi,	 berbagai	
tradisi	 lokal	 termasuk	 Rimpu	
menghadapi	 tantangan	 dalam	
mempertahankan	eksistensi	dan	makna	
simbolisnya.	 Perubahan	 gaya	 hidup,	
masuknya	 budaya	 populer,	 hingga	
pengaruh	 fashion	 modern	
menyebabkan	 generasi	 muda	 mulai	
memaknai	Rimpu	sebatas	pakaian	etnik	
atau	atribut	festival	budaya.	Pergeseran	
makna	 ini	 berpotensi	 mengikis	 fungsi	
Rimpu	 sebagai	 simbol	 kesalehan	
perempuan	Bima	serta	sebagai	identitas	
komunal	 yang	 lazim	 digunakan	 dalam	
aktivitas	 sehari-hari,	 terutama	 bagi	
perempuan	dewasa.	

Padahal,	 secara	 historis	 Rimpu	
lahir	 dari	 proses	 Islamisasi	 di	
Kesultanan	 Bima	 yang	 berlangsung	
sejak	 abad	 ke-17.	 Seiring	 dengan	

penguatan	 agama	 Islam	 di	 wilayah	
tersebut,	 para	 leluhur	 Bima	
mengembangkan	 bentuk	 busana	 yang	
mampu	 memadukan	 nilai	 syariat	
dengan	kekayaan	kearifan	lokal.	Hal	ini	
menjadikan	 Rimpu	 bukan	 sekadar	
busana,	 melainkan	 warisan	 budaya	
religius	 yang	 memuat	 pesan	 moral,	
spiritualitas,	dan	nilai	kesetaraan	sosial.	
Rimpu	 juga	 hadir	 sebagai	 simbol	
penghormatan	 terhadap	 perempuan,	
karena	 busana	 ini	 memberikan	 ruang	
bagi	 perempuan	 Bima	 untuk	
beraktivitas	 di	 ruang	 publik	 dengan	
tetap	menjaga	kehormatan	diri.	

Di	 sisi	 lain,	 Rimpu	 berkembang	
menjadi	simbol	kebanggaan	budaya	dan	
alat	 pemersatu	 identitas	 etnis	 Bima.	
Festival	 Rimpu	 yang	 digelar	 setiap	
tahun	menjadi	 bukti	 bahwa	 tradisi	 ini	
terus	 dirawat,	 bahkan	 digali	 kembali	
potensinya	 dalam	 konteks	 pariwisata	
dan	 ekonomi	 kreatif.	 Jadi,	 pemaknaan	
Rimpu	 tidak	 lagi	 terbatas	 pada	 aspek	
religius,	tetapi	merambah	pada	dimensi	
estetika,	 budaya,	 ekonomi,	 hingga	
diplomasi	budaya	daerah.	

Sejumlah	penelitian	sebelumnya	
menunjukkan	 bahwa	 Rimpu	 memiliki	
dimensi	simbolik	dan	religius	yang	kuat.	
Hidayah	 (2018)	 menegaskan	 bahwa	
Rimpu	 merupakan	 hasil	 adaptasi	
budaya	lokal	Bima	atas	nilai-nilai	Islam	
sejak	masa	kesultanan,	sehingga	praktik	
berbusana	ini	menjadi	simbol	kesalehan	
perempuan	 dan	 penanda	 identitas	
komunitas.	 Sementara	 itu,	 Sutrisno	
(2020)	 menemukan	 bahwa	 Rimpu	
memiliki	 fungsi	 sosial	 yang	
berhubungan	 dengan	 konsep	
kehormatan,	 peran	 perempuan,	 dan	
tata	 krama	 dalam	 masyarakat	 Bima.	
Kajian	 etnografi	 lain	 oleh	 Mahfud	



92 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

(2019)	 mengungkap	 bahwa	 Rimpu	
tidak	sekadar	tradisi	berpakaian,	tetapi	
juga	 bagian	 dari	 narasi	 sejarah	
Islamisasi	 di	 Bima	 yang	 terus	
dipertahankan	 melalui	 ritual	 budaya	
dan	festival	tahunan.	

Namun	 demikian,	 kajian	
akademik	 yang	 mengupas	 makna	
simbolis	 Rimpu	 secara	 komprehensif	
masih	 relatif	 terbatas.	 Kebanyakan	
penelitian	 sebelumnya	 lebih	
menekankan	pada	aspek	estetika,	fungsi	
busana,	 atau	 sejarah	 singkat	 tradisi	
Rimpu.	 Oleh	 karena	 itu,	 studi	 yang	
menggali	 Rimpu	 sebagai	 warisan	
budaya	 religius	 sekaligus	 simbol	
identitas	 masyarakat	 Bima	 sangat	
penting	dilakukan.	Kajian	 semacam	 ini	
tidak	 hanya	 memperkaya	 literatur	
kebudayaan	 Nusantara,	 tetapi	 juga	
memberikan	 kontribusi	 pada	 upaya	
pelestarian	 budaya	 lokal	 di	 tengah	
perubahan	sosial	yang	dinamis.	

Dengan	demikian,	 penelitian	 ini	
berupaya	mengungkap	makna	simbolis	
Rimpu	dan	menelaah	posisinya	sebagai	
warisan	 budaya	 religius	 yang	 masih	
hidup	 dan	 berkembang	 di	 tengah	
masyarakat	 Bima.	 Pemahaman	 yang	
mendalam	 mengenai	 tradisi	 ini	
diharapkan	 dapat	 memperkuat	 upaya	
pelestarian	 budaya	 lokal	 serta	
menegaskan	 pentingnya	 kearifan	
tradisional	 dalam	 memperkaya	
identitas	kebangsaan	di	Indonesia.	
	
METODE	PENELITIAN	
Penelitian	 ini	 menggunakan	
pendekatan	kualitatif	dengan	jenis	studi	
etnografi,	 karena	 fokus	 kajian	
diarahkan	pada	pemahaman	mendalam	
mengenai	 makna	 simbolis	 dan	 nilai	
religius	yang	 terkandung	dalam	tradisi	
Rimpu	 sebagai	 praktik	 budaya	

masyarakat	 Bima.	 Pendekatan	 ini	
memungkinkan	 peneliti	 menggali	
secara	 holistik	 pengalaman,	 persepsi,	
dan	 interpretasi	masyarakat	mengenai	
Rimpu	 dalam	 konteks	 sosial,	 historis,	
dan	 keagamaan.	 Sejalan	 dengan	
pendapat	 Creswell	 (2018),	 penelitian	
kualitatif	 bertujuan	 memahami	
fenomena	 secara	 mendalam	 melalui	
perspektif	partisipan	dan	kondisi	sosial	
yang	melingkupinya.	

Penelitian	 dilakukan	 di	
Kabupaten	 Bima	 dan	 Kota	 Bima,	 Nusa	
Tenggara	 Barat,	 yaitu	 wilayah	 yang	
masih	mempertahankan	praktik	Rimpu	
dalam	 aktivitas	 budaya	 maupun	
kegiatan	 sosial	 keagamaan.	 Subjek	
penelitian	 terdiri	 dari	 perempuan	
pengguna	 Rimpu,	 tokoh	 adat,	 tokoh	
agama,	 budayawan,	 serta	 panitia	
Festival	 Rimpu.	 Teknik	 pemilihan	
informan	 dilakukan	 dengan	 purposive	
sampling,	yakni	memilih	informan	yang	
dianggap	 memahami	 tradisi	 Rimpu	
secara	mendalam	(Miles	et	al.,	2014).	

Pengumpulan	 data	 dilakukan	
melalui	 tiga	 teknik	 utama:	 Pertama	
melalui	 wawancara.	 Wawancara	 semi-
terstruktur	dilakukan	kepada	informan	
yang	 dianggap	 memiliki	 pengetahuan	
tentang	 Rimpu.	 Wawancara	 ini	
difokuskan	 pada	 pemahaman	 tentang	
fungsi	Rimpu,	nilai	 religius,	dan	makna	
simbolis	yang	terkandung	di	dalamnya.	
Teknik	 wawancara	 mendalam	
memungkinkan	 peneliti	 menangkap	
pengalaman	 subjektif	 dan	 narasi	
budaya	 secara	 detail,	 sebagaimana	
disarankan	oleh	Creswell	&	Poth	(2016).		

Kedua,	 melalui	 obeservasi.	
Peneliti	melakukan	observasi	 langsung	
pada	 kegiatan	 budaya	 seperti	 Festival	
Rimpu,	 acara	 keagamaan,	 serta	
penggunaan	 Rimpu	 dalam	 kehidupan	



93 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

sehari-hari.	 Observasi	 ini	 bertujuan	
melihat	 cara	 masyarakat	
mempraktikkan	 dan	 memaknai	 Rimpu	
secara	 nyata	 di	 lapangan.	 Spradley	
(2016)	 menekankan	 pentingnya	
observasi	 partisipan	 dalam	 etnografi	
untuk	memahami	makna	simbolik	dari	
tindakan	budaya.		

Ketiga	 melalui	 dokumentasi.	
Foto,	rekaman	kegiatan,	arsip	lokal,	dan	
tulisan	 sejarah	 digunakan	 untuk	
memperkaya	 pemahaman	 tentang	
perkembangan	 Rimpu	 dari	 masa	 ke	
masa.	 Dokumen-dokumen	 ini	
diperlukan	untuk	menelusuri	hubungan	
Rimpu	 dengan	 sejarah	 Islamisasi	 di	
Bima	 seperti	 diulas	 oleh	 Hidayah	
(2018)	dan	Mahfud	(2019).	

Analisis	 data	 dilakukan	 secara	
interaktif	melalui	tahapan	reduksi	data,	
penyajian	 data,	 dan	 penarikan	
kesimpulan	 sebagaimana	 model	
analisis	Miles,	 Huberman,	 dan	 Saldaña	
(2014).	 Proses	 analisis	 dimulai	 sejak	
data	 dikumpulkan	 dan	 berlangsung	
secara	 terus-menerus	 hingga	
ditemukan	 pola	 makna	 yang	 stabil.	
Dalam	 penelitian	 ini,	 peneliti	
menafsirkan	 makna	 simbolis	 Rimpu	
dengan	 melihat	 konteks	 penggunaan,	
nilai	religius	yang	melekat,	serta	peran	
Rimpu	 dalam	 identitas	 budaya	
masyarakat	Bima.	

Keabsahan	 data	 dijaga	 melalui	
teknik	 triangulasi	 sumber,	 triangulasi	
teknik,	 dan	 triangulasi	 waktu.	
Triangulasi	 dilakukan	 dengan	
membandingkan	 temuan	 wawancara,	
observasi,	 dan	 dokumentasi.	 Hal	 ini	
bertujuan	memastikan	kredibilitas	data	
sebagaimana	disarankan	oleh	Lincoln	&	
Guba	 (1985)	 dalam	 konsep	
trustworthiness	penelitian	kualitatif.	
	

HASIL	DAN	PEMBAHASAN	
Pada	bagian	ini,	akan	dijelaskan	secara	
terpisah	antara	hasil	dan	pembahasan.	
Hasil	 akan	 fokus	 pada	 penyampaian	
data.	 Sementara,	 pembahasan	 akan	
fokus	 pada	 penjelasan	 data	
berdasarkan	teori.	Untuk	lebih	jelasnya	
seperti	di	bawah	ini:	
	
Hasil	
Penelitian	 ini	 menghasilkan	 empat	
temuan	 utama	 mengenai	 makna	
simbolis,	 nilai	 religius,	 perkembangan	
kontemporer,	 dan	 ketahanan	 tradisi	
Rimpu	 di	 tengah	 modernisasi.	 Data	
diperoleh	 melalui	 wawancara	
mendalam	 dengan	 18	 informan	 yang	
terdiri	 dari	 perempuan	 pengguna	
Rimpu,	 tokoh	 adat,	 tokoh	 agama,	
budayawan,	dan	generasi	muda.	
	
1. Makna	 Simbolis	 Rimpu	 dalam	

Kehidupan	Masyarakat	Bima	
Berdasarkan	 hasil	 wawancara,	 Rimpu	
dipahami	bukan	hanya	sebagai	busana,	
tetapi	juga	sebagai	simbol	moralitas	dan	
penghormatan	 terhadap	 perem-puan.	
Seorang	 perempuan	 berusia	 63	 tahun,	
yang	merupakan	pengguna	Rimpu	sejak	
masa	remaja,	menyatakan:	
	

(Data	1)	
“Dari	 dulu	 Rimpu	 itu	 tanda	
bagaimana	 perempuan	menjaga	
dirinya.	 Kalau	 pakai	 Rimpu	
Mpida,	 orang	 tahu	 dia	 belum	
menikah.	 Itu	 sopan,	 itu	 adat.”	
(Informan	 01,	 Wawancara,	 12	
Juli	2025)	

	
Informan	 lain,	 seorang	 budayawan	
lokal,	 menjelaskan	 bahwa	 penggunaan	
sarung	 sebagai	 bahan	 Rimpu	 juga	
mengandung	 makna	 simbol	 d[ oma—



94 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

yakni	 kesederhanaan	 dan	 kerendahan	
hati:	
	

(Data	2)	
“Sarung	 itu	 benda	 yang	 paling	
dekat	 dengan	 orang	 Bima,	
dipakai	 dari	 lahir	 sampai	 mati.	
Jadi	 ketika	 dipakai	 sebagai	
Rimpu,	 itu	melambangkan	hidup	
yang	 sederhana,	 tidak	 berlebih-
lebihan.”	 (Informan	 05,	
Wawancara,	13	Juli	2025)	

	
Jenis	 Rimpu	 yang	 berbeda	
memperlihatkan	 simbol	 status	 sosial	
perempuan.	 Rimpu	 Mpida	 sebagai	
penanda	perempuan	 lajang	dan	Rimpu	
Colo	 sebagai	 penanda	 perempuan	
menikah.	 Hal	 ini	 sesuai	 dengan	 hasil	
observasi	 bahwa	Rimpu	Mpida	 banyak	
digunakan	oleh	perempuan	muda	pada	
acara	 adat	 tertentu,	 sedangkan	 Rimpu	
Colo	lebih	universal.	
	
2. Nilai	Religius	dalam	Rimpu	
Data	 wawancara	 menunjukkan	 bahwa	
nilai	 religius	 menjadi	 inti	 pemaknaan	
Rimpu.	 Seorang	 tokoh	 agama	 dari	
Kecamatan	 Woha	 menyampaikan	
bahwa	Rimpu	 merupakan	 cara	 leluhur	
mengislamkan	 masyarakat	 Bima	
dengan	pendekatan	budaya:	
	

(Data	3)	
“Orang	 tua	 dulu	 menyebarkan	
Islam	lewat	adat.	Rimpu	itu	salah	
satunya.	 Supaya	 perempuan	
tetap	menutup	aurat	tanpa	harus	
merasa	 asing	 dengan	 cara	
berpakaian	 baru.”	
(Informan	 09,	 Wawancara,	 14	
Juni	2025)	

	

Senada	dengan	itu,	seorang	perempuan	
berusia	 45	 tahun	 menegaskan	 bahwa	
Rimpu	 dipakai	 untuk	 “menghormati	
diri”	sesuai	ajaran	Islam:	
	

(Data	4)	
“Kalau	 pakai	 Rimpu,	 rasanya	
lebih	 terjaga.	 Ini	 warisan	 nenek	
moyang	 yang	 juga	mengajarkan	
nilai	 agama.”	 (Informan	 11,	
Wawancara,	14	Juni	2025)	
	

Data	 observasi	 pada	 kegiatan	 maulid	
Nabi	di	Desa	Rada	menunjukkan	bahwa	
±40%	 perempuan	 yang	 hadir	 masih	
menggunakan	 Rimpu	 Colo,	 terutama	
kalangan	usia	40	tahun	ke	atas.	
	
3. Rimpu	 sebagai	 Identitas	 Budaya	

Kontemporer	
Generasi	 muda	 memiliki	 pandangan	
berbeda	 terhadap	Rimpu.	 Banyak	yang	
menganggap	 Rimpu	 sebagai	 simbol	
budaya,	 bukan	 sebagai	 busana	 religius	
sehari-hari.	Seorang	mahasiswa	berusia	
22	tahun	mengatakan:	
	

(Data	5)	
“Kalau	 ke	 kampus	 atau	 ke	 kota,	
saya	 pakai	 hijab	modern.	 Rimpu	
lebih	cocok	buat	acara	adat	atau	
festival.”	 (Informan	 14,	
Wawancara,	15	Juni	2025)	

	
Beberapa	 informan	 lain	 menyebutkan	
bahwa	 Rimpu	 telah	 menjadi	 ikon	
budaya	dalam	festival	tahunan.	Seorang	
panitia	Festival	Rimpu	menyatakan:	
	

(Data	6)	
“Setiap	 festival,	 kami	 bisa	
mengumpulkan	 ribuan	 peserta.	
Ini	 bukti	 bahwa	 Rimpu	 masih	
menjadi	 kebanggaan	 masyara-



95 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

kat	 Bima.”	 (Informan	 17,	
Wawancara,	15	Juni	2025)	

	
Hasil	 observasi	 festival	 menunjukkan	
bahwa	Rimpu	kini	berkembang	menjadi	
sarana	 ekspresi	 kreatif,	 misalnya	
penggunaan	 sarung	 bermotif	 modern	
atau	 penggabungan	 dengan	 aksesori	
kontemporer.	
	
4. Ketahanan	 Rimpu	 di	 Tengah	

Modernisasi	
Hasil	 analisis	 mengungkap	 bahwa	
keberlanjutan	Rimpu	ditopang	oleh	tiga	
faktor	penting:	
	
a. Pewarisan	dalam	Keluarga	
Seorang	 ibu	 rumah	 tangga	 berusia	 52	
tahun	menuturkan:	
	

(Data	7)	
“Anak-anak	 memang	 jarang	
pakai	 Rimpu	 sehari-hari,	 tapi	
kami	 tetap	 ajarkan	 cara	
memakainya.	 Biasanya	 saat	
acara	 keluarga	 atau	 adat,	
mereka	 mau	 memakainya.”	
(Informan	 08,	 Wawancara,	 14	
Juni	2025)	

	
Hal	 ini	 memeprtegas,	 bahwa	 Rimpu	
bukan	 hanya	 identitas,	 tapi	 sebuah	
aturan	 dalam	 keluarga	 yang	 harus	
ditaati.	

	
b. Kegiatan	Budaya	dan	Pendidikan	
Guru	 muatan	 lokal	 budaya	 daerah	
mengungkapkan:	
	
	 (Data	8)	

“Kami	ajarkan	Rimpu	di	sekolah,	
termasuk	 cara	 melilitnya.	 Anak-
anak	 senang	 karena	 mereka	
merasa	 ini	 bagian	 dari	 jati	 diri	

mereka.”	 (Informan	 10,	
Wawancara,	14	Juni	2025)	

	
Data	 8	 mempertegas,	 bahwa	 Rimpu	
memang	menjadi	 identitas	 Suku	 Bima.	
Bahkan	 di	 sekolah	 sekalipun,	 guru	
mengajarkan	cara	menggunakan	Rimpu	
yang	benar.	

	
c. Identitas	Kolektif	
Seorang	 tokoh	 adat	 di	 sebuah	 desa	
menegaskan:	
	

(Data	9)	
“Rimpu	 itu	 identitas	 kita.	
Meskipun	zaman	berubah,	Rimpu	
tetap	 kami	 hidupkan	 karena	 ini	
bagian	 dari	 diri	 orang	 Bima.”	
(Informan	 04,	 Wawancara,	 13	
Juni	2025)	
	

Rimpu	 menjadi	 penanda	 orang	 Bima.	
Berdasarkan	 data	 9,	 jelaslah	 bahwa	
Rimpu	merupkan	sebuah	tradisi	turun-
temurun.	 Ketiga	 faktor	 tersebut	
menjelaskan	 mengapa	 Rimpu	 tetap	
bertahan	 meski	 terjadi	 pergeseran	
makna	 dan	 penggunaan	 dalam	
kehidupan	modern.	
	
Pembahasan	
Pembahasan	 ini	 menginterpretasikan	
temuan	 penelitian	 mengenai	 Rimpu	
sebagai	 makna	 simbolis	 dan	 warisan	
budaya	 religius	 masyarakat	 Bima.	
Analisis	 dilakukan	 dengan	mengaitkan	
data	 lapangan—meliputi	 wawancara,	
observasi,	 dan	 dokumentasi—dengan	
teori	 etnografi,	 antropologi	 simbolik,	
dan	kajian	budaya	sebelumnya.	

Rimpu	 merupakan	 simbol	
moralitas	 dan	 struktur	 sosial	 Suku	
Bima.	 Data	 penelitian	 menunjukkan	
bahwa	Rimpu	memiliki	 fungsi	simbolik	



96 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

yang	 kuat	 dalam	 sistem	 nilai	
masyarakat	 Bima.	 Ungkapan	 informan	
yang	 menyatakan	 “Rimpu	 itu	 tanda	
bagaimana	 perempuan	 menjaga	
dirinya”	 menunjukkan	 bahwa	 Rimpu	
tidak	 hanya	 sekadar	 busana,	 tetapi	
berperan	 sebagai	 mekanisme	 sosial	
untuk	 mengatur	 perilaku	 perempuan,	
terutama	dalam	konteks	kesopanan	dan	
etika	publik.	

Hal	 ini	 sejalan	 dengan	 Hidayah	
(2018),	yang	menegaskan	bahwa	Rimpu	
merupakan	 konstruksi	 budaya	 yang	
berfungsi	melanggengkan	norma	moral	
dan	etika	perempuan	Bima.	Pembagian	
Rimpu	menjadi	Rimpu	Mpida	dan	Rimpu	
Colo	 memperlihatkan	 adanya	 tatanan	
sosial	 yang	 mengatur	 status	 usia	 dan	
pernikahan.	 Dalam	 perspektif	
antropologi	 simbolik,	 busana	 seperti	
Rimpu	 berfungsi	 sebagai	 tanda	 sosial	
yang	 dapat	 “dibaca”	 oleh	 masyarakat	
(Spradley,	2016).	

Temuan	 ini	menegaskan	 bahwa	
Rimpu	merupakan	pengetahuan	budaya	
yang	 diwariskan	 secara	 sistematis,	 di	
mana	 pemakaiannya	 sarat	 dengan	
simbol-simbol	yang	merefleksikan	nilai	
kesantunan,	 penghormatan,	 dan	
identitas	perempuan.	

Nilai	 religius	 merupakan	
pondasi	 tradisi	 Rimpu.	 Nilai	 religius	
yang	 melekat	 pada	 Rimpu	 merupakan	
hasil	dari	sejarah	panjang	Islamisasi	di	
Bima.	Kutipan	informan	seperti	“Orang	
tua	dulu	menyebarkan	Islam	lewat	adat.	
Rimpu	salah	satunya”	memperkuat	tesis	
bahwa	Rimpu	berkelindan	erat	dengan	
internalisasi	nilai-nilai	Islam.	

Berdasarkan	 observasi	 pada	
acara	 keagamaan,	 penggunaan	 Rimpu	
Colo	 yang	masih	 dominan	 di	 kalangan	
perempuan	 usia	 40	 tahun	 ke	 atas	
menunjukkan	 bahwa	 Rimpu	 tetap	

dihayati	 sebagai	 bentuk	 kesalehan.	
Temuan	 ini	 sejalan	 dengan	 penelitian	
Mahfud	 (2019)	 dan	 Sutrisno	 (2020),	
yang	menyebut	Rimpu	sebagai	medium	
enkulturasi	nilai	religius	melalui	praktik	
kultural.	

Dengan	 demikian,	 Rimpu	 dapat	
dipahami	 sebagai	model	 kearifan	 lokal	
dalam	 mengharmonikan	 ajaran	 Islam	
dengan	 tradisi	 leluhur.	 Integrasi	
budaya-religius	 seperti	 ini	
menunjukkan	 bagaimana	 masyarakat	
Bima	 mempraktikkan	 Islam	 dalam	
bentuk	yang	“berkarakter	lokal,”	sesuai	
dengan	 konsep	 indigenisasi	 Islam	 di	
Nusantara.	

Rimpu	 juga	 mengalami	
transformasi	 makna	 dalam	 Konteks	
modernisasi.	 Perubahan	makna	Rimpu	
terlihat	 jelas	 pada	 generasi	 muda.	
Sebagian	besar	informan	berusia	20–30	
tahun	menyatakan	 bahwa	Rimpu	 lebih	
relevan	sebagai	simbol	budaya	daripada	
busana	religius.	Kutipan	seperti	“Rimpu	
lebih	 cocok	 untuk	 acara	 adat	 atau	
festival.”	 	 menunjukkan	 adanya	
pergeseran	 orientasi	 dari	 religius	 ke	
estetis-kultural.	

Fenomena	 ini	 paralel	 dengan	
temuan	 Nailufar	 (2021),	 yang	
menemukan	 bahwa	 Rimpu	 telah	
mengalami	 reidentifikasi	 makna	
menjadi	 simbol	 budaya	 populer,	
terutama	 pada	 momen	 performatif	
seperti	 festival.	 Meskipun	 demikian,	
transformasi	 ini	 menunjukkan	
dinamika	budaya	yang	adaptif.	Alih-alih	
hilang,	Rimpu	menemukan	 fungsi	 baru	
sebagai	ikon	budaya	daerah	dan	bentuk	
ekspresi	 identitas	 komunal,	 terutama	
dalam	 festival	 tahunan.	 Observasi	
penelitian	membuktikan	ribuan	peserta	
menggunakan	 Rimpu	 sebagai	 bentuk	
“panggung	 identitas,”	 sebagaimana	



97 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

dicatat	 pula	 oleh	 Syafruddin	 (2022).	
Dengan	 demikian,	 Rimpu	 mengalami	
reartikulasi	makna:	dari	busana	religius	
sehari-hari	 menjadi	 simbol	 kolektif	
yang	 dipertunjukkan	 dalam	 ruang	
publik	kontemporer.	

Mengenai	 pemertahanannya,	
Rimpu	 didukung	oleh	 tiga	pilar	utama:	
Pertama,	 pewarisan	 berbasis	 keluarga.	
Pewarisan	 nilai	 dan	 praktik	 Rimpu	 di	
keluarga,	sebagaimana	dinyatakan	oleh	
Informan	 08,	 memperlihatkan	 peran	
sentral	 keluarga	 sebagai	 agen	
enkulturasi.	 Hal	 ini	 sesuai	 dengan	
konsep	 “cultural	 reproduction”	
(Bourdieu),	 di	 mana	 keluarga	
mempertahankan	 tradisi	 melalui	
pembelajaran	intergenerasional.	
Kedua,	 institusionalisasi	 budaya.	
Pengajaran	 Rimpu	 di	 sekolah—seperti	
yang	 disampaikan	 Informan	
menunjukkan	 bahwa	 Rimpu	 telah	
masuk	 dalam	 kebijakan	 pendidikan	
lokal.	 Langkah	 ini	 memperkuat	
keberlanjutan	 tradisi	 melalui	 proses	
formal.	 Ketiga,	 identitas	 kolektif	 etnis	
Bima.	 Pernyataan	 tokoh	 adat	 bahwa	
“Rimpu	itu	identitas	kita”	menunjukkan	
bahwa	 Rimpu	 menjadi	 simbol	 kohesi	
sosial	 masyarakat	 Bima.	 Identitas	
kolektif	 merupakan	 salah	 satu	 faktor	
utama	 yang	 menjaga	 kelangsungan	
tradisi	budaya	(Creswell	&	Poth,	2016).	
Ketiga	faktor	tersebut	memperlihatkan	
bahwa	 Rimpu	 bertahan	 bukan	 hanya	
sebagai	 praktik	 busana,	 tetapi	 sebagai	
entitas	budaya	yang	hidup,	dinegosiasi,	
dan	direvitalisasi	terus-menerus.	
	
KESIMPULAN	
Penelitian	 ini	 menunjukkan	 bahwa	
Rimpu	merupakan	 tradisi	 busana	 yang	
memiliki	 kedalaman	 makna	 simbolis	
dan	 nilai	 religius	 yang	 kuat	 dalam	

kehidupan	 masyarakat	 Bima.	 Sebagai	
warisan	budaya	yang	 lahir	dari	 proses	
Islamisasi	 lokal,	 Rimpu	 tidak	 hanya	
berfungsi	sebagai	penutup	tubuh,	tetapi	
menjadi	 simbol	moralitas,	 kesantunan,	
serta	 identitas	 sosial	 perempuan.	
Pembagian	 Rimpu	 menjadi	 Rimpu	
Mpida	dan	Rimpu	Colo	memperlihatkan	
adanya	 struktur	 nilai	 dan	 norma	 yang	
mengatur	 status	 perempuan	 dalam	
masyarakat.	

Nilai	 religius	 menjadi	 fondasi	
utama	 dari	 praktik	 Rimpu.	 Melalui	
pendekatan	 budaya,	 leluhur	 masyara-
kat	Bima	berhasil	menginternalisasikan	
ajaran	 Islam	 ke	 dalam	 kehidupan	
sehari-hari	 melalui	 busana	 ini.	 Rimpu	
dipahami	 sebagai	 bentuk	 penghorma-
tan	diri,	praktik	kesalehan,	dan	ekspresi	
ketaatan	yang	selaras	dengan	nilai-nilai	
agama.	Temuan	ini	menegaskan	bahwa	
Rimpu	 adalah	 bentuk	 harmonisasi	
antara	 tradisi	 lokal	 dan	 ajaran	 Islam	
yang	tetap	relevan	hingga	saat	ini.	

Dalam	 konteks	 modern,	 Rimpu	
mengalami	 transformasi	 makna.	
Generasi	 muda	 lebih	 banyak	
memposisikannya	 sebagai	 simbol	
budaya	 daripada	 busana	 religius,	
terutama	melalui	 festival	 dan	 kegiatan	
pertunjukan	 budaya.	 Meskipun	 terjadi	
pergeseran	 fungsi—dari	 praktik	
keseharian	 menjadi	 representasi	
identitas	 etnik—Rimpu	 tetap	 bertahan	
sebagai	simbol	kebanggaan	masyarakat	
Bima.	 Revitalisasi	 melalui	 festival,	
pendidikan	 lokal,	 dan	 kegiatan	budaya	
turut	memperkuat	keberlanjutannya.	

Ketahanan	Rimpu	sebagai	tradisi	
tidak	lepas	dari	peran	keluarga,	institusi	
pendidikan,	 dan	 identitas	 kolektif	
masyarakat	 Bima.	 Ketiga	 faktor	 ini	
memastikan	 Rimpu	 tetap	 hidup,	
dipraktikkan,	 dan	 diwariskan	 kepada	



98 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

generasi	berikutnya.	Dengan	demikian,	
Rimpu	 dapat	 dipahami	 sebagai	 living	
tradition—tradisi	 yang	 terus	 beradap-
tasi	 dengan	 perubahan	 sosial	 tanpa	
kehilangan	 esensi	 simbolik	 dan	
religiusnya.	

Secara	 keseluruhan,	 Rimpu	
bukan	hanya	artefak	budaya	masa	lalu,	
tetapi	cerminan	dinamika	budaya	Bima	
yang	 terus	 bergerak.	 Keberadaannya	
menjadi	bukti	bahwa	tradisi	lokal	dapat	
bertahan	 dan	 berkembang	 di	 tengah	
modernisasi,	 sekaligus	 mem-perkaya	
identitas	budaya	Nusantara.	
	
SARAN	
Berdasarkan	 hasil	 penelitian,	
pelestarian	 Rimpu	 sebagai	 warisan	
budaya	religius	masyarakat	Bima	perlu	
dilakukan	melalui	kerja	 sama	berbagai	
pihak.	Keluarga	memiliki	peran	penting	
sebagai	 tempat	 pertama	 pewarisan	
tradisi.	 Oleh	 karena	 itu,	 orang	 tua	
diharapkan	 tetap	 mengenalkan	 Rimpu	
kepada	 anak-anak	 dan	 mengajar-
kannya	 dalam	 berbagai	 kesempatan,	
sehingga	 generasi	 muda	 memahami	
nilai	 budaya	 dan	 religius	 yang	
terkandung	di	dalamnya.	

Di	 lingkungan	 pendidikan,	
sekolah	 dapat	 mendukung	 upaya	
pelestarian	 ini	 dengan	 memasukkan	
materi	 mengenai	 Rimpu	 ke	 dalam	
kegiatan	 muatan	 lokal.	 Pengajaran	
tentang	 sejarah,	 makna,	 dan	 cara	
memakai	Rimpu	dapat	membantu	siswa	
mengenal	 tradisi	 daerahnya	 secara	
lebih	 mendalam.	 Selain	 itu,	 kegiatan	
budaya	 seperti	 Festival	 Rimpu	 perlu	
terus	diselenggarakan	oleh	pemerintah	
daerah	 dan	 komunitas	 budaya	 sebagai	
ruang	 bagi	 masyarakat	 untuk	
mengekspresikan	dan	mempromosikan	
identitas	budaya	Bima.	

Upaya	 dokumentasi	 tradisi	 juga	
penting	 dilakukan.	 Pendokumentasian	
dalam	 bentuk	 foto,	 video,	 maupun	
tulisan	akan	membantu	menjaga	Rimpu	
agar	 tetap	 dikenal,	 sekaligus	 menjadi	
sumber	 belajar	 bagi	 generasi	
mendatang.	Di	samping	itu,	pemerintah	
daerah	 diharapkan	 dapat	 membuat	
program	 dan	 kebijakan	 yang	 lebih	
mendukung	 pelestarian	 Rimpu,	
termasuk	 pemberdayaan	 perajin	
sarung	 tradisional	 sebagai	 bagian	 dari	
ekonomi	lokal.	

Akhirnya,	 generasi	 muda	
diharapkan	 turut	berperan	aktif	dalam	
menjaga	 keberlangsungan	 tradisi	 ini.	
Mereka	 dapat	 memaknai	 Rimpu	 tidak	
hanya	 sebagai	 atribut	 festival,	 tetapi	
juga	 sebagai	 simbol	 identitas	 budaya	
yang	 dapat	 dikembangkan	 secara	
kreatif	 tanpa	 meninggalkan	 nilai-nilai	
dasarnya.	Dengan	 keterlibatan	 seluruh	
pihak,	Rimpu	dapat	terus	hidup	sebagai	
tradisi	yang	bermakna	bagi	masyarakat	
Bima.	
	
DAFTAR	PUSTAKA	
Bourdieu,	 P.	 (1990).	 The	 logic	 of	

practice.	 Stanford	 University	
Press.	

Creswell,	J.	W.	(2018).	Research	design:	
Qualitative,	 quantitative,	 and	
mixed	 methods	 approaches	 (5th	
ed.).	SAGE	Publications.	

Creswell,	 J.	 W.,	 &	 Poth,	 C.	 N.	 (2016).	
Qualitative	 inquiry	 and	 research	
design:	 Choosing	 among	 five	
approaches	 (4th	 ed.).	 SAGE	
Publications.	

Hidayah,	 N.	 (2018).	 Rimpu	 sebagai	
identitas	 keislaman	 perempuan	
Bima:	Kajian	historis	dan	kultural.	
Jurnal	Sejarah	dan	Budaya,	12(2),	
145–158.	



99 
Volume	1,	No.	2,	Desember	2025	

Lincoln,	 Y.	 S.,	 &	 Guba,	 E.	 G.	 (1985).	
Naturalistic	 inquiry.	 SAGE	
Publications.	

Mahfud,	 M.	 (2019).	 Etnografi	 busana	
tradisional	 Rimpu	 dalam	
masyarakat	 Bima:	 Integrasi	
budaya	 lokal	 dan	 Islam.	 Jurnal	
Antropologi	 Nusantara,	 5(1),	 33–
48.	

Miles,	M.	B.,	Huberman,	A.	M.,	&	Saldaña,	
J.	(2014).	Qualitative	data	analysis:	
A	 methods	 sourcebook	 (3rd	 ed.).	
SAGE	Publications.	

Nailufar,	 S.	 (2021).	 Persepsi	 generasi	
muda	 terhadap	 tradisi	 Rimpu	 di	
Bima.	 Jurnal	 Ilmu	 Sosial	 dan	
Humaniora,	10(3),	241–252.	

Spradley,	 J.	 P.	 (2016).	 Participant	
observation.	 Waveland	 Press.	
(Edisi	Reprint)	

Sutrisno,	 B.	 (2020).	 Makna	 sosial	 dan	
simbolik	 busana	 Rimpu	 dalam	
kehidupan	 masyarakat	 Bima.	
Jurnal	 Kebudayaan	 Indonesia,	
8(2),	101–115.	

Syafruddin,	 A.	 (2022).	 Festival	 Rimpu	
dan	revitalisasi	budaya	lokal	Bima:	
Perspektif	 pariwisata	 budaya.	
Jurnal	Pariwisata	Nusantara,	4(1),	
55–68.	

	
	


